
opusdei.org

Die Liebe zur Welt –
eine Folge der Liebe
zu Gott

Österreichs Regionalvikar
Martin Schlag erklärt, worin
Berufung und Ziel des Opus Dei
bestehen

02.12.2007

Das Opus Dei feiert ein
Doppeljubiläum: Vor 25 Jahren, am
28. November 1982, wurde es von
Papst Johannes Paul II. in den Rang
einer sogenannten Personalprälatur
erhoben. Und seit fünfzig Jahren wirkt



es in Österreich. Stephan Baier sprach
mit dem österreichischen
Regionalvikar Martin Schlag über das
von dem heiligen Josemaria Escrivá
ins Leben gerufene Werk.

1955 kam der Gründer des Opus
Dei, Josefmaria Escrivá, erstmals
nach Wien. 1957, vor genau 50
Jahren, siedelten sich hier die
ersten Mitglieder des Opus Dei an.
Warum war dem Gründer des
Opus Dei das kleine Österreich so
wichtig?

Schon 1949 hatte er den Wunsch
nach Österreich zu kommen, aber
sein spanischer Pass hatte keine
Gültigkeit für die Sowjetunion und
ihre Satellitenstaaten. Österreich war
noch von den vier Siegermächten
besetzt, so dass er weiterfahren
musste nach München zu Kardinal
Faulhaber. Der Gründer hatte bereits
1928 gesehen: Das Opus Dei ist nicht
nur für Spanien geschaffen, sondern



für die ganze Welt. Er wollte diese
Botschaft in die Welt hinaustragen.
Österreich war das achte Land in
Europa, also relativ früh. Der
Gründer sah Österreich als Tor zum
Osten. Von hier aus sollte die
apostolische Arbeit hinausgetragen
werden in die Länder, die damals
unter dem Kommunismus litten. Und
so war es dann auch ab 1989.

1955 musste das eine
unrealistische Perspektive
scheinen.

Er handelte aus der Sicht des
Glaubens und der Hoffnung. 1955
betete er im Stephansdom vor der
Ikone von Maria Pócs: „Sancta Maria,
stella orientis, filios tuos
adiuva!“ (Heilige Maria, Stern des
Ostens, hilf deinen Kindern!) Ein
Gebet für die unter dem
Kommunismus leidenden Menschen.
Er hatte den sicheren Glauben, das
System werde einstürzen wie die



Mauern von Jericho. Wir haben
Zeugnisse dafür, dass dieses Gebet
von den geistlichen Kindern des
heiligen Josefmaria in der ganzen
Welt gebetet wurde.

Was ist das Neue am Opus Dei?
Was ist der Kern der Botschaft?

Der Kern ist, dass alle Menschen
durch die einfache und zugleich
erhabene Tatsache der Taufe zur
Heiligkeit berufen sind. Das hat das
Zweite Vatikanische Konzil erneut
unterstrichen: die allgemeine
Berufung zur Heiligkeit. Unser
Spezifikum ist die Heiligung der
Arbeit.

Ist die Berufung aller zur
Heiligkeit nicht zutiefst biblisch
und in der Tradition verankert?

Der Gedanke ist natürlich so alt wie
das Evangelium. Bischof Manfred
Scheuer von Innsbruck sagte einmal,
dass einige Kirchenväter das



Gleichnis von der Aussaat so
auslegen: Die hundertfache Frucht
bringen die Märtyrer, die
sechzigfache Frucht die Ordensleute,
die dreißigfache die Laien. Aus dem
Gleichnis vom reichen Jüngling, dem
Jesus sagt „Verkaufe alles und folge
mir nach“, haben manche zwei Wege
abgeleitet: den Weg der
Vollkommenheit mit Berufung zur
Heiligkeit durch Mystik und Askese –
und dann den Weg der Laien, die
durch die Einhaltung der Gebote
auch gerettet werden können. Aber
denken Sie nur daran, wie der heilige
Paulus die ersten Christen in seinen
Briefen ohne weiteres als Heilige
anredet. Der heilige Josefmaria
wollte diese Sicht wieder beleben,
nicht aus eigenem Denken, sondern
aufgrund dessen, was Gott von ihm
gewollt hat: Heiligkeit sei keine Sache
für Privilegierte. Jeder ehrbare Weg
auf Erden sei ein Weg zur Heiligkeit.
Er wurde deshalb damals als
progressiver Häretiker bezeichnet



und sogar beim Heiligen Offizium
angezeigt.

Heiligung der Arbeit – was ist
damit konkret gemeint?

Erstens muss man begreifen, dass
man Gott nur etwas Wertvolles
aufopfern kann. Deshalb soll man
die Arbeit menschlich gesehen so gut
wie möglich verrichten. Arbeit kann
in diesem Sinn auch die Arbeitssuche
des Arbeitslosen sein oder die
Krankheit und die Zeit der Rente,
oder die Pflichten des Schülers.
Arbeit meint hier jede ernsthafte
Tätigkeit, die nicht von Gott trennt,
und dem Gemeinwohl dient.
Zweitens ist die Arbeit in Verbindung
zu bringen mit dem Opfer Christi in
der heiligen Messe. Die Messe ist
ganz zentral, weil das das einzige
Opfer ist, das Gott erkennt als ein
Opfer, das ihm entspricht. Der
Gründer sagte immer, wir sollen die
Arbeit auf die Patene legen. Der



ganze Tag wird so gewissermaßen
eine Messe, die 24 Stunden dauert.
All unsere Arbeit wird verrichtet auf
einem Altar. Der dritte Schritt ist,
dass man allen Menschen, denen
man in der Arbeit begegnet, mit
Liebe begegnet, in ihnen den Bruder
und die Schwester erkennt.

Ist das eine anti-säkularistische
Strategie: alle Arbeit auf den Altar
zu legen, als ein Gegenmodell zur
Säkularisation, die die Religion
von allem Weltlichen trennt?

Hier muss man unterscheiden. Der
Begriff der Säkularität passt sehr auf
das Opus Dei. Das Zweite Vatikanum
spricht vom Weltcharakter der Laien,
denn es gibt eine echte
Eigengesetzlichkeit und eine echte
relative Autonomie der irdischen
Sachbereiche mit einer eigenen
Sachgerechtigkeit. Die Einheit des
Lebens, die Einheit von Glaube und
Welt ist nicht so zu verstehen, dass



die Welt vom Glauben aufgesaugt
würde. Heiligung der Arbeit setzt
zunächst voraus, dass man die
Sachgerechtigkeit der irdischen
Dinge akzeptiert und ihr auch
entspricht. Aber es handelt sich um
eine relative Autonomie: Ein
Marktgesetz, das einem ethischen
Gesetz widerspricht, ist kein gutes
Marktgesetz. Ein unethischer Arzt
verletzt sein eigenes Arztsein.
Deshalb gibt es auch keine absolute
Trennung. Die Liebe zur Welt ist eine
Folge der Liebe zu Gott. Das In-der-
Welt-Sein ist der angestammte Platz
der Laien. Ja, der Platz des Laien in
der Kirche ist sein Platz in der Welt.

Handelt der Politiker, der privat
Christ ist, aber sagt, das habe mit
seiner Amtsführung nichts zu tun,
korrekt? Verhält sich der
christliche Arzt in seiner Praxis
anders als sein agnostischer
Kollege?



Beim Arzt ist es leichter zu
beantworten: Wenn er Christ ist,
sollte er jeden Kassenpatienten wie
einen Privatpatienten behandeln.
Beim Politiker ist es nicht so einfach.
Es gibt nicht die – also eine einzige –
katholische Lösung für zeitliche
Fragen. Aber es gibt Grundsätze
einer Politik, die für alle Christen
gleich sind. Die Aussage „Ich bin
privat Christ, in der Öffentlichkeit
nicht“ ist nicht richtig. Andererseits
ist der christliche Politiker auch nicht
der verlängerte Arm der Hierarchie.

Ein Christ in der Politik müsste...

...seine Arbeit heiligen, den
Menschen dienen.

Ist es für das Opus Dei wichtig,
Menschen zu betreuen, die die
Gesellschaft prägen: etwa
Politiker, Lehrer, Ärzte,
Unternehmer?



Das Opus Dei hat ausschließlich
spirituelle Ziele. Es dient Männern
und Frauen, die den Wunsch haben,
in ihrem Alltag Gott zu begegnen. So
ist es offen für alle Bereiche des
Lebens. Wir sehen die Not unserer
Zeit und freuen uns, wenn Menschen
guten Willens das Gute tun. Die
Grundsätze, die die Kirche für die
Politik hat, sind keine kirchlichen
Grundsätze, sondern allgemein
menschliche. So wird der Staat erst
Staat im Vollsinn. Das kann man von
allen anderen Arbeitsfeldern auch
sagen: Jeder Bereich der Welt ist zu
erlösen.

Kann man sagen, das Opus Dei
habe individuelle Ziele, keine
gesellschaftlichen?

Der heilige Josefmaria hat das Opus
Dei mit den ersten Christen
verglichen: Ist Paulus mit einem
gesellschaftsverändernden
Programm aufgetreten? Nicht



wirklich. Aber natürlich hatte seine
Lehre eine Sprengkraft. Wenn man
den Brief an Philemon liest, da bleibt
dem Herrn gar nichts anderes übrig,
als den Sklaven freizulassen oder als
Familienmitglied anzunehmen. Aber
Paulus hat nie die Sklaverei
bekämpft. Das Opus Dei tritt nie mit
politischen Maximen auf, sondern als
Seelsorgseinrichtung in Ergänzung
zur Diözese und zur Pfarre.

„Es gibt im Opus Dei keine politischen
oder gesellschaftlichen Weisungen.“

Dadurch, dass das Opus Dei den
Laien und seine Arbeit ins
Zentrum rückt, drängt sich die
Frage nach der gesellschaftlichen
Wirksamkeit geradezu auf.

Wir versuchen, das Gewissen der
einzelnen Laien so zu bilden, dass
jeder eigenverantwortlich in seinem
Bereich die Entscheidungen treffen
kann, die ein guter Christ treffen
sollte. In vielen Bereichen gibt es



nicht die eine und einzige Lösung. Es
gibt im Opus Dei keine politischen
oder gesellschaftlichen Weisungen.
Jeder bleibt frei, bekommt aber eine
intensive Bildung, um sich selber ein
Urteil bilden zu können.

Wenn Arbeit der Weg der
Heiligung ist, muss dann ein guter
Christ ein „workaholic“ sein?

Es ist vielleicht kein Zufall, dass das
Opus Dei in einem mediterranen
Land gegründet wurde. Würde man
bei „Heiligung der Arbeit“ nicht eher
an Deutschland denken? Nein,
Heiligung der Arbeit heißt auch
Einhaltung der Erholung. Jemand,
der ein workaholic ist, hat die erste
Voraussetzung nicht erkannt,
nämlich die Humanisierung der
Arbeit. Das Opus Dei ist eine Art
spirituelle Gewerkschaftsbewegung
der Moderne. Andererseits ist
Faulheit ein Laster. Und oft verbirgt
sich Faulheit hinter Betriebsamkeit.



Findet im Opus Dei so etwas wie
Elitenbildung statt?

Wir wollen nicht die Streber oder
Musterschüler sein. Elitenbildung im
klassischen Sinn ist nicht unsere
Sache. Es gibt im Werk Menschen aus
allen Schichten. In Österreich gibt es
Professoren und Bauern,
Handwerker und Anwälte, auch
einen Rauchfangkehrer. Jeder
versucht in seinem Bereich, die
Arbeit zu heiligen. Wenn jemand
Elite verstünde als ein Sich-besser-
Fühlen, dann müsste er erst einmal
in die Grundschule der Demut gehen.
Dem Opus Dei geht es darum,
möglichst alle anzusprechen. In
Österreich gibt es sechs Zentren
(Wien, Graz, Salzburg, Innsbruck,
Linz und Dornbirn). In allen
Bundesländern gibt es
Bildungsveranstaltungen. Unser Ziel
ist, möglichst überall erreichbar zu
sein.



Wie verhält sich das Opus Dei zu
den Ordensgemeinschaften?

Der heilige Josefmaria hat gesagt:
„Jemand, der das Ordensleben nicht
liebt, kann nicht mein Sohn sein.“ Er
hatte eine große Liebe zu den
Ordensleuten. Sie sind wie die
Herzkranzgefäße der Kirche, aber es
ist im Organismus ja nicht alles Herz.
Sie heiligen sich für die Welt, aber
nicht durch die Welt, durch die
Arbeit. Die Gläubigen des Opus Dei
sind normale Katholiken, die ihren
Stand nicht wechseln und keine
Gelübde ablegen. Das Opus Dei ist so
strukturiert wie die Gesamtkirche:
durch die Sakramente. Es gibt
notwendigerweise Priester und
Laien, die durch die Sakramente
aufeinander zugeordnet sind.

Warum zählt sich das Opus Dei
nicht zu den „movimenti“, den
geistlichen
Erneuerungsbewegungen? Warum



war es mit dem Status als
Säkularinstitut nicht zufrieden?

Die Bewegungen sind sehr
unterschiedlich. Meist sind es
begeisterte Laien oder Priester, die
sich für einen geistlichen Zweck
zusammenschließen. Das Opus Dei
ist nicht eine Gruppe von Laien, die
sich einen Priester suchen, oder eine
Gruppe von Priestern, die sich Laien
suchen, sondern eine organische
Einheit von Priestern und Laien in
einer hierarchischen Struktur. Von
Anfang an gab es im Opus Dei das
Weihepriestertum in der
Gemeinsamkeit mit den Laien.

Das Opus Dei hat mit der
Personalprälatur eine neue, bis
dahin in der Kirche unbekannte
Rechtsstruktur angestrebt und
erhalten. Warum?

Weil das Opus Dei nicht nur eine
Botschaft ist, sondern eine
Institution. Diese steht im Dienst der



Botschaft. Die Personalprälatur ist
kein Selbstzweck, sondern dient dem
allgemeinen Weg der Heiligkeit. Die
Berufung zum Opus Dei schließt
auch die Berufung zur Institution
ein. Wir bilden eine Familie. Die
Erfahrung lehrt doch: Allein schaffe
ich es nicht. Man braucht die
geistliche Begleitung. Ohne
Institution werden wir Menschen oft
rasch kraftlos.

Es gibt verschiedene Arten der
Mitgliedschaft. Wurzelt dies in
verschiedenen Bedürfnissen oder
in unterschiedlichen Berufungen?

Es gibt nur eine Berufung zum Opus
Dei, aber unterschiedliche Umstände,
in denen sich die Menschen
befinden. Natürlich hat die Berufung
zum Zölibat eine eigene spirituelle
Bewandtnis. Das ist nicht eine bloße
Verfügbarkeit, sondern es gibt eine
eigene Berufung zum Zölibat in der
Kirche. Rund achtzig Prozent der



Opus Dei-Mitglieder weltweit sind
verheiratet, zwanzig Prozent ehelos.
Aber Zahlen interessieren uns sehr
wenig, weil man das Wirken der
Gnade in Statistiken sehr wenig
erfassen kann.

Woher stammen die Anfeindungen
gegen das Opus Dei?

Wir haben vor allem Freunde. Es gibt
auch immer wieder Kritik und wir
versuchen aus allem zu lernen. Wer
ist schon fehlerlos? Meine Erfahrung
ist aber auch, dass es bei
Kontroversen um das Opus Dei oft
nicht so sehr um das Werk geht,
sondern um allgemein christliche
oder katholische Themen. Es gab
nach dem Konzil eine Phase der
Neuorientierung, in der
Polarisierungen entstanden. Ohne
dass wir da eine Ambition gehabt
hätten, wurden wir von der einen
oder anderen Seite vereinnahmt.
Jetzt ist eine Beruhigung eingetreten,



wodurch die öffentliche
Wahrnehmung des Opus Dei ruhiger
wurde.

Vor fünfzig Jahren hat das Opus
Dei in Österreich begonnen.
Mittlerweile hat sich die Hoffnung
des heiligen Josefmaria Escrivá
erfüllt: Österreich wurde das Tor
in den Osten und Ausgangspunkt
des Aufbaus in Mitteleuropa.

Gott ist dabei, es zu verwirklichen.
Tschechien und die Slowakei sind
mittlerweile eine eigene Region.
Auch Polen und Kroatien sind
selbstständig geworden. Wien ist
nach wie vor zuständig für Ungarn
und betreut auch Rumänien.
Slowenien wurde von Italien aus
betreut. Zu allen haben wir enge
Beziehungen.

DT vom 29.11.2007



pdf | automatisch generiertes
Dokument von https://opusdei.org/de-at/
article/die-liebe-zur-welt-eine-folge-der-

liebe-zu-gott/ (14.02.2026)

https://opusdei.org/de-at/article/die-liebe-zur-welt-eine-folge-der-liebe-zu-gott/
https://opusdei.org/de-at/article/die-liebe-zur-welt-eine-folge-der-liebe-zu-gott/
https://opusdei.org/de-at/article/die-liebe-zur-welt-eine-folge-der-liebe-zu-gott/

	Die Liebe zur Welt – eine Folge der Liebe zu Gott

