
opusdei.org

Die
Gotteskindschaft:
Quelle des
geistlichen Lebens

Nach dem Artikel „La
conciencia de la filiación
divina, fuente de vida
espiritual“, verfasst vom
Professor für Theologie Javier
Sesé und veröffentlicht in
„Scripta Theologica“ 31
(1999/2).

30.12.2021

1. Aus der Erfahrung der Heiligen



„Gott behandelt in dieser inneren
Vereinigung die Seele mit so viel
Liebe, dass es keine Neigung einer
Mutter gibt, die mit so viel
Zärtlichkeit ihr Kind liebkost (…) Und
so ist er damit beschäftigt, die Seele
zu liebkosen und zu streicheln, wie
eine Mutter ihr Kind umsorgt und
liebkost, indem sie es mit ihrer
eigenen Brust nährt; daran soll die
Seele die Wahrheit der Worte des
Jesaja erkennen: ’Ihre Kinder wird
man auf den Armen tragen und auf
ihren Knien schaukeln’ (Jes 66,12)“.
So der heilige Johannes vom Kreuz in
seinem Cántico espiritual.

„Angesichts von Worten wie diesen
ist es nur möglich zu schweigen und
aus Dankbarkeit und Liebe zu
weinen“, ergänzt die heilige Theresia
vom Kinde Jesu auf dasselbe Zitat
von Jesaja Bezug nehmend; und sie
fügt neben anderen Stellen der
Schrift hinzu: „Kann denn eine Frau
ihr Kindlein vergessen, eine Mutter



ihren leiblichen Sohn? Und selbst
wenn sie ihn vergessen würde: ich
vergesse dich nicht“ (Jes 49,15).

Deshalb sagt die heilige Theresa von
Jesus von Gott, „dass er zwangsweise
besser als alle Väter der Erde sein
muss, denn in ihm kann das Gute
nur vollkommen erfüllt sein“; und
der heilige Josefmaria stellt parallel
dazu fest, dass Gott ein Vater ist, der
uns mehr liebt. „als alle Mütter der
Welt ihre Kinder lieben können“ Und
er fügt bei anderer Gelegenheit
bewegt hinzu: „Die Worte können
dem Herz nicht folgen, das
angesichts der Güte Gottes gerührt
ist. Er sagt uns: Du bist mein Sohn.
Nicht ein Fremder, nicht ein
wohlwollend behandelter Dieser,
nicht ein Freund, was schon viel
wäre. Sohn! Er gewährt uns freien
Zugang, damit wir mit ihm in der
Liebe eines Sohnes leben, und ich
wage zu behaupten, auch die
Unverschämtheit des Sohnes eines



Vaters, der unfähig ist, ihm etwas zu
verweigern“.

Diese Texte, die als Ansatz für unsere
Überlegung zitiert wurden, stehen
paradigmatisch sowohl für ihren
Inhalt als auch für ihre Methode. Wir
wollen in der Tat eine theologische
Reflexion über das Bewusstsein der
Kindschaft als Quelle des geistlichen
Lebens vorlegen, aber inspiriert von
der Erfahrung und der Lehre der
Heiligen.

Es ist weder meine Absicht, konkrete
Texte bestimmter Meister der
Spiritualität zu analysieren; noch mit
einer umfassenden Darlegung von
Beispielen zu überfordern, - auch
wenn ich zur Stützung meiner
Überlegungen zahlreiche Beispiele
anführen werde, - sondern
darzulegen, was durch die Lektüre,
das Studium und vor allem eine
theologische „Betrachtung“ der
Lehre und der inneren Erfahrung



verschiedener Heiliger mich als
gemeinsame Synthese von ihnen
allen erkennen lässt.

Auf diese Weise möchte ich einige
Ideen darlegen, die einerseits
hinsichtlich ihres Charakters und
ihrer Umsetzung möglichst universal
sind und andererseits von
unterschiedlichen theologischen
Autoritäten gestützt werden. In der
Tat kann und muss die
Gotteskindschaft als gemeinsame
und grundlegende Bedingung des
Christseins uns allen auf dem Weg
unseres geistlichen Lebens helfen;
und die Erfahrung und die Lehre
jener, die diesen Weg erfolgreich
durchlaufen haben, ist die beste
Garantie sowohl für die
Wahrhaftigkeit unserer
Feststellungen als auch hinsichtlich
ihres praktischen Nutzens.

Wenn meines Erachtens die ganze
Theologie harmonisch zur



Erkenntnis der göttlichen Wahrheit
und zur Festigung der persönlichen
Heiligkeit führen soll, dann umso
mehr jener Teil dieser Wissenschaft,
die ausdrücklich die christliche
Heiligkeit studiert, und die wir als
spirituelle Theologie zu bezeichnen
pflegen; und wenn die Heiligen
entscheidendes Licht zu jeder guten
theologischen Reflexion beisteuern,
dann sind sie für die spirituelle
Theologie unumgänglich.

Ich denke, dass mein Beitrag
außerdem eine Ergänzung zu dem
sein kann, was wir bis jetzt in dem
Symposium gehört haben; nicht so
sehr, weil wir verschiedene Dinge
sagen, denn wir betrachten
weiterhin die Gestalt unseres Vaters
Gott, sondern weil wir diese Ideen
aus einer anderen Perspektive
beleuchten: einer Perspektive, die
hoffentlich für alle lebendig und
belebend ist, wie sie es ohne Zweifel



für jene war, die diese Zeilen
inspiriert haben.

Als letzte einleitende Überlegung
dürfen wir nicht vergessen, dass wir
dem Hauptgeheimnis unseres
Glaubens (Gott selbst)
gegenüberstehen, das aus
spirituellen Erfahrungen betrachtet
wird, die ihrerseits ein anderes
Mysterium des Glaubens verbergen:
das des göttlichen Lebens im Inneren
der christlichen Seele. Es gibt daher
in diesen Wirklichkeiten viel mehr –
unendlich mehr – als hier gesagt
werden kann, und in der Erfahrung
dieser Heiligen gibt es diesbezüglich
viel mehr Reichtum, als die Theologie
bis jetzt herausholen konnte. Deshalb
öffnet jede hier gemachte
Feststellung neue und weite
Horizonte der Überlegung. Aber das
ist gerade einer der großen Anreize
der theologischen Wissenschaft und
besonders der spirituellen Theologie.



2. Väterliche Liebe Gottes und
trinitarische Intimität

Die reflektive Betrachtung von
Texten und Erfahrungen, wie sie zu
Beginn zitiert wurden, haben mich in
diesen letzten Monaten zu einer
ersten Überzeugung geführt, die ich
als fundamental ansehe und die ich
für alles Folgende als Schlüsselidee
vorlege: Das was die Heiligen
reagieren lässt, ist nicht so sehr das
Bewusstsein, Tochter oder Sohn
Gottes zu sein, sondern das jedes Mal
tiefere und lebendigere Verständnis,
was es bedeutet, dass „Gott mein
Vater ist“; das heißt, die Entdeckung
der unendlichen göttlichen Liebe, die
sich in ihn oder in sie ergießt: die
lebendige und praktische Erkenntnis
„wie sehr Gott mich liebt“.

Der Heilige ist sich zweifellos
bewusst, was die göttliche Liebe in
seinem eigenen Sein und in seinem
Leben verursacht, und er dankt



aufrichtig dafür; aber mehr als sich
auf sich selbst zu konzentrieren,
konzentriert er sich auf Gott: er
betrachtet erstaunt seine unendliche
Größe und entdeckt verwundert,
dass all dieser Glanz nicht statisch
und wie fremd vor seinen Augen
bleibt, sondern sich ihm zuneigt, sich
ihm gibt, sich ihm zu eigen macht,
ohne einen anderen Grund als die
reine Freigiebigkeit seiner göttlichen
Liebe.

Diese Gefühle lagen auf besondere
Weise den eingangs zitierten Texten
zugrunde, aber sehen wir uns andere
aussagekräftige Worte an, in diesem
Fall die von der heiligen Teresa de
los Andes, die uns einen weiteren
Zugang ermöglichen: „Unser Herr
sagte mir, dass er wollte, dass ich mit
ihm in einer dauernden Vereinigung
lebe, weil er mich sehr liebte (…)
Dann sagte er mir, dass die heiligste
Dreifaltigkeit in meiner Seele wäre;
ich sollte sie anbeten (…) Meine Seele



war überwältigt. Ich sah ihre
unendliche Größe und wie sie
herabstieg, um sich mit mir zu
vereinigen, die ich elend bin. Er, die
Unermesslichkeit mit der Kleinheit;
die Weisheit mit der Unwissenheit;
der Ewige mit dem beschränkten
Geschöpf; aber vor allem, die
Schönheit mit der Hässlichkeit; die
Heiligkeit mit der Sünde. Dann ließ
er mich auf schnelle Weise im
Inneren meiner Seele die Liebe
begreifen, die ihn aus sich
herausgehen ließ, um mich zu
suchen (…) Ich sah (…), dass er sich
mit einer so erbärmlichen Kreatur
vereinigen will; er will sie mit seinem
eigenen Sein identifizieren, indem er
sie aus ihrem Elend herausholt, um
sie auf eine Weise zu vergöttlichen,
damit sie seine unendlichen
Vollkommenheiten erlangt“.

Gestützt auf die eben zitierten Worte,
heben wir zwei weitere
grundlegende Ideen hervor, die ich



von der ersten, bereits erwähnten,
als untrennbar erachte: Es ist der
allmächtige, unermessliche, ewige,
unendliche, unveränderliche Gott,
der unser Vater ist und der uns so
liebt, mit aller mütterlichen,
rührenden Zärtlichkeit, von der wir
zu Beginn gesprochen haben; und es
ist zugleich der dreifaltige Gott, der
sich uns so hingibt – nicht nur, weil
er uns die Geheimnisse seiner
trinitarischen Innerlichkeit
offenbart, sondern weil er die Seele
in dieselbe Innerlichkeit einführt.

Damit beziehe ich mich nicht auf die
Schlussfolgerung, dass das Gesagte so
sein muss, weil Gott so ist; sondern
darauf, dass das lebendige
Bewusstsein, das die Heiligen von
dieser väterlichen, göttlichen Liebe
haben, die sich in die Seele ergießt
und die sie bis ins Innerste bewegt,
untrennbar drei Aspekte einschließt,
deren Verbindung eben die Intensität
und Tiefe ihrer inneren Reaktion



hervorruft: Die Liebe Gottes zu mir
ist so nahe und vertraut wie die
zwischen einer Mutter und ihrem
neugeborenen Kind (erster Aspekt);
nicht weil er sich herablässt, einige
Brösel seiner unendlichen Liebe zu
geben, sondern weil er sich wirklich
hingibt wie er ist, in seiner Größe
und Unendlichkeit (zweiter Aspekt);
und den unwiderlegbaren Beweis,
dass das tatsächlich so ist, stellt die
Tatsache dar, dass Gott sich mir
hingibt, wie er sich seinem Sohn
hingibt (dritter Aspekt): Er ist mein
Vater, wie er Vater Jesu ist; meine
Kindschaft ist Teilhabe an der
Kindschaft seines Sohnes selbst; und
seine Liebe zu mir ist wie die Liebe,
mit der er seinen Sohn liebt: er
schenkt mir dieselbe Liebe des Vaters
und des Sohnes, die der Heilige Geist
ist.

Anders gesagt: Die Erfahrung und
Lehre der Heiligen – Widerhall
dessen, was in der Hl. Schrift zum



Ausdruck kommt– zeigt uns
einerseits, dass es nur aus dem
Inneren der Dreifaltigkeit selbst, und
weil sie die Initiative ergreift, sich zu
öffnen und sich zu schenken, wahre
Vertrautheit mit Gott, wahren
Austausch der Liebe, wahren
väterlich-kindlichen Umgang geben
kann; und andererseits – oder besser,
als Folge – dass nur so Gott wirklich
mein ist und all das Seine mein ist,
ohne aufzuhören Gott zu sein.

Der Heilige begreift tief und lehrt
durch diesen Ausdruck des Staunens
und der Kühnheit, der Liebe und der
Demut, die wunderbar miteinander
verbunden sind, dass Gott nicht
wirklich Vater wäre, wenn er mich
„wie außerhalb von sich“, das heißt
nicht trinitarisch, lieben würde: er
wäre höchstens nur analog oder
begrenzt Vater: schon gut, sogar
fähig, uns mit einer Unzahl von
Geschenken und Zeichen der
Zuneigung zu überhäufen, indem er



versuchte, unser Herz zu gewinnen;
aber ohne letztlich wahrhaft in
dieses einzudringen: denn die Seele
würde im Grunde ahnen, dass es sich
um eine indirekte, ja sogar
berechnende Liebe handelt, die nicht
wirklich Liebe des Vaters ist.

Die Inkarnation Jesu Christi, sein Tod
für uns, die Gabe des Geistes, das
Leben der Dreifaltigkeit in der Seele
sagen uns jedoch, dass Gott wirklich
Vater ist, der mich persönlich (wir
könnten sagen: drei-persönlich) liebt;
jenseits von konkreten Geschenken
und Gaben, so wunderbar sie auch
seien… und sie sind es! Die Seele, die
das von Grund auf versteht und
fühlt, übersteigt die konkreten
Geschenke und Gaben; denn vor
allem weiß sie, dass sie Ihn immer
hat, mit allen Schätzen seines
eigenen göttlich-trinitarischen
Lebens.



Lassen Sie uns auf dieser wichtigen
Lehre bestehen, indem wir eine
sichere theologische Synthese aus
der Feder der heiligen Edith Stein
wiedergeben: „Die Seele, in der Gott
durch die Gnade wohnt, ist nicht
bloß ein unpersönlicher Bildschirm,
auf dem sich das göttliche Leben
widerspiegelt, sondern sie selbst ist
in diesem Leben. Das göttliche Leben
ist trinitarisch, drei-persönlich: es ist
die überbordende Liebe, mit der der
Vater den Sohn zeugt und ihm sein
Sein gibt, und mit dem der Sohn
dieses Sein empfängt und es dem
Vater zurückgibt, die Liebe, in der
der Vater und der Sohn eins sind,
und die beide aushauchen als ihren
gemeinsamen Geist. Durch die Gnade
wird dieser Geist seinerseits in die
Seelen ausgegossen. Auf diese Weise
ergibt sich, dass die Seele ihr Leben
der Gnade durch den Heiligen Geist
lebt, sie liebt in ihm den Vater mit
der Liebe des Sohnes und den Sohn
mit der Liebe des Vaters“.



3. Die Einzigartigkeit der
Beziehung Vater-Sohn

Analysieren wir diese grundlegenden
Ideen ein wenig mehr. Die heilige
Seele ist sich nicht nur besonders
dessen bewusst, wie sehr Gott liebt,
wie er liebt, sondern auch der
Einzigartigkeit seiner Liebe: wie sehr
er mich liebt und wie er mich liebt;
dass er nicht nur Vater ist, sondern 
mein Vater; nicht nur Liebe ist,
sondern meine Liebe.

Deshalb wagt es der Heilige, Gott mit
denselben Worten wie Jesus
anzureden: „Mein Vater“, Abbá“:
Papa! Er ist sich bewusst, dass er es
sagen kann und sagt, weil er vom
Geist des Vaters und des Sohnes, der
in seiner Seele ist, bewegt ist, woran
uns der heilige Paulus erinnert (vgl.
Röm. 8,14-17 und Gal 4,4-7) … Aber er
sagt es! Und das „Vater unser“
erreicht dann seine wahre
Bedeutung: mein Vater, dein Vater



und sein Vater…, von allen und
jedem Einzelnen, in Jesus Christus.

So schlägt es der heilige Josefmaria
Escrivá vor: „Wir werden ihm mit
dem heiligen Paulus sagen: Abba,
Pater! Vater, mein Vater! weil ihm,
der der Schöpfer des Universums ist,
nichts an hochtrabenden Titeln liegt,
noch er das schuldige Bekenntnis
seiner Herrschaft vermisst. Er will,
dass wir ihn Vater nennen, dass wir
dieses Wort genießen, indem wir
unsere Seele mit Freude erfüllen“.

Gott ist auf diese Weise mein Vater
(ganz nahe, ganz vertraut) …, aber er
hört nicht auf, mein Gott zu sein; und
das hat wichtige Konsequenzen: alle
göttliche Macht, Herrlichkeit und
Majestät, Güte, Wahrheit und
Schönheit sind für den Menschen…
konkret für mich! Sie sind mein
wegen des Rechts eines Kindes.
Natürlich weder verdient noch
gewonnen oder erobert; aber auch



nicht einfach gratis von einem
allmächtigen Herrn gegeben, der sich
gnädig von seiner majestätischen
Höhe herablässt; sondern empfangen
als unumstößliche Wirkung der
Tatsache, dass er mich wirklich, mit
allen Konsequenzen, zu seinem Kind
gemacht hat, … Und das ist zweifellos
viel größer und bewegender, auch
wenn die Resultate dieselben zu sein
scheinen.

Ich sage „scheinen“, denn tatsächlich
sind die Resultate nicht dieselben:
viele Kühnheiten – zum Beispiel
apostolische -, die wir im Leben der
Heiligen betrachten, sind meines
Erachtens nur zu erklären, weil sie
die Macht Gottes „benützen“, wie es
einem Kind eigen ist, einem
rechtsgültigen Erben. Noch besser
gesagt: wie eine Macht, die aus Gott
selbst hervorquillt, der im Inneren
der eigenen Seele wirkt, und nicht
einfach wie ein von außen
empfangenes, zum Gebrauch



bestimmtes Geschenk – auch wenn
die Gabe großzügig gewesen sein
mag und der Geber auch viel Freiheit
in Bezug auf ihren Gebrauch
gewährt haben mag. Im Übrigen
kann nur aus dieser Perspektive das
rechte Gleichgewicht zwischen
Kühnheit und Demut beibehalten
werden – so wie es die Heiligen
verstanden.

Um genauer zu sein, können wir
sagen, dass das wahre Bewusstsein
der Gotteskindschaft nicht nur das
Bewusstsein ist, dass er mein Vater
und mein Gott ist, sondern mein
Gott-Vater, der mir seinen Sohn und
mit ihm seinen Geist zu eigen gibt;
das heißt, es besteht ein sehr tiefes
Begreifen der Einheit in der
Dreifaltigkeit und der Dreiheit in der
Einheit; und in ihr des
Gleichgewichts zwischen
Transzendenz und Nähe Gottes,
zwischen seiner Größe und seiner



erstaunlichen Entäußerung, um
mein, um unser zu sein.

Das drückt, neben etlichen anderen
Zeugnissen, eine der bekanntesten
Stellen der Moradas der heiligen
Theresia von Jesus aus: „Sie (die
Seele, die zu den siebenten
Wohnungen kommt) versteht mit
sehr großer Wahrheit, dass alle drei
Personen eine Substanz und eine
Macht und ein Wissen und ein
einziger Gott sind (…) Hier teilen sich
ihr alle drei Personen mit, und
sprechen mit ihr, und lassen sie jene
Worte des Evangeliums verstehen,
die der Herr sprach: dass er und der
Vater und der Heilige Geist kommen
und mit der Seele wohnen werden,
die ihn liebt und seine Gebote hält
(vgl. Joh 14,23). O mein Gott! Wie
verschieden ist es, diese Worte zu
hören und sie zu verstehen, auf diese
Weise zu verstehen, wie wahr sie
sind! Und jeden Tag verwundert sich
diese Seele mehr“.



Und das erklärt auch der heilige
Johannes vom Kreuz in seiner Llama
de amor viva schon vom Prolog an:
„Und man darf sich nicht wundern,
dass Gott den Seelen, die er ergötzen
will, so hohe und besondere Gnaden
schenkt; denn wenn wir bedenken,
dass er Gott ist, und er sie wie Gott
macht, und mit unendlicher Liebe
und Güte, so wird es uns nicht
unvernünftig vor-kommen; denn er
sagte, dass zu dem, der ihn liebt,
würden der Vater, der Sohn und der
Heilige Geist kommen und Wohnung
bei ihm nehmen (vgl. Joh 14,23); das
würde geschehen, indem er dazu
geführt wird, im Vater, im Sohn und
im Heiligen Geist Leben Gottes zu
leben und in ihnen zu wohnen“.

Wir werden gleich auf die
trinitarischen Aspekte dieser Realität
zu sprechen kommen. Jetzt wollen
wir uns weiter in die Merkmale der
väterlich-kindlichen Vertrautheit



vertiefen, die die Heiligen hinter
jener göttlichen Liebe entdecken.

Das Vertrauen und die Hingabe, die
der Realität der Gotteskindschaft
entspringen, werden
gewöhnlicherweise besonders
hervorgehoben, aber – der zu Beginn
unserer Überlegung vorgezeichneten
Linie folgend – möchte ich
nachdrücklich darauf hinweisen,
dass der Heilige sich vor allem
darauf konzentriert, wie Gott ihn
haben will und behandelt, so dass er
keinen anderen Weg sieht, als zu
vertrauen und sich hinzugeben. Das
heißt: diese Haltung ist nicht so sehr
Frucht einer persönlichen
asketischen Bemühung – obwohl es
diese Bemühung auch gibt -, sondern
vor allem des sich von Gott Führen
Lassens: deshalb spricht man eben
von Hingabe! Auch wenn es sich
immer um eine aktive, freie und
bewusste Hingabe von Seiten des
Kindes handelt.



So drückt es zum Beispiel der heilige
Franz von Sales aus: „’Wenn ihr nicht
werdet wie die Kinder, werdet ihr
nicht in das Reich meines Vaters
eintreten’ (Mt 10,16). Solange das
Kind klein ist, bewahrt es sich eine
große Einfachheit; es kennt nur seine
Mutter; es hat nur eine Liebe, seine
Mutter; ein einziges Streben, den
Schoß seiner Mutter; es wünscht
nichts anderes, als sich in einem so
liebenswerten Ruheplatz hinzulegen.
Die ganz einfache Seele hat nur eine
Liebe, Gott; und in dieser einzigen
Liebe nur ein Streben, an der Brust
des himmlischen Vaters auszuruhen,
und dort ihre Ruhestätte
einzurichten, als geliebtes Kind,
indem sie all ihre Sorge ganz ihm
überlässt und auf nichts anderes
schaut, als in diesem heiligen
Vertrauen zu verharren“.

Andererseits ist diese „Kombination“
von Gottheit-Vaterschaft-Liebe in der
trinitarischen Gabe an die Seele



gegenwärtig. Sie schließt die die
Realität der Gotteskindschaft ein, die
in den Heiligen wirklich eine tiefe
Antwort kindlicher Liebe
hervorbringt, eine Begeisterung, eine
wahre „Verrücktheit“ der Liebe. So
drückten sich zum Beispiel die
heilige Theresia vom Kinde Jesu und
der heilige Josefmaria Escrivá in
ihrem Gebet aus: „Lass mich dir in
diesem Übermaß der Dankbarkeit
sagen, lass mich dir sagen, dass deine
Liebe bis zum Wahnsinn geht… Wie
willst du, dass angesichts dieser
Verrücktheit mein Herz sich nicht dir
entgegenwirft? Wie soll mein
Vertrauen Grenzen kennen…?“. „Zu
wissen, dass du mich so sehr liebst,
mein Gott, und… ich bin nicht
verrückt geworden?“.

4. Die väterliche Liebe Gottes, die
sich in Jesus Christus und im
Heiligen Geist zeigt



Suchen wir von neuem die bereits
anvisierte trinitarische Perspektive.
Wir können in der Tat zwei
theologische Wirklichkeiten nicht
vergessen, die sich auch besonders
lebendig in den Seelen zeigen, die ein
tiefes Innenleben haben, und die sie
dazu bewegen, noch mehr zu
entsprechen.

Die erste, dass der Sohn das Abbild
des Vaters ist, und uns durch seine
Inkarnation jenes Bild näherbringt,
auch in dem Sinn, dass wir die Liebe
Gottes, des Vaters, „inkarniert“
betrachten können: in Jesus sehen,
fühlen und erfahren wir diese
„vermenschlichte“ göttliche Liebe;
und das ist entscheidend, sowohl um
sich intellektuell dieser Realität zu
nähern wie auch für das
Vorhandensein einer wahren
kindlichen Antwort unsererseits, die
notwendigerweise menschlich sein
muss. Das heißt, im Herzen Jesu, in
seinen göttlich-menschlichen



Handlungen, in seinen
Ausdrucksformen der Liebe, wird
sich die christliche Seele bewusster
und fühlt lebendiger, was die
väterlich-mütterliche Liebe Gottes
bedeutet: wie mich Gott liebt, wie
sich diese Liebe menschlich (leiblich
und geistig) „übersetzt“; abgesehen
vom Entdecken der Wege der
wahren kindlichen Liebe, die von
dem erlernt werden, der von Natur
aus Sohn ist.

Andererseits wurden wir nicht nur
zu Kindern im Sohn, sondern die
Inkarnation Jesu Christi erscheint als
Garantie der Wahrheit unserer
eigenen Gotteskindschaft, wie der
heilige Juan de Avila scharfsinnig
erklärt: „Es ist eine unaussprechliche
Gnade, dass Gott die Kinder der
Menschen, Würmer der Erde, als
Kinder annimmt. Damit wir nicht an
dieser Gnade zweifeln, nennt der
heilige Johannes eine noch größere,
indem er sagt: ’Das Wort Gottes ist



Fleisch geworden’ (Joh 1,14). Es ist so
wie wenn jemand sagt: Lasst nicht ab
zu glauben, dass die Menschen durch
geistliche Annahme aus Gott geboren
werden, sondern nehmt vielmehr als
Beweise dieses Wunders eine andere,
größere Wahrheit an: dass der Sohn
Gottes Mensch geworden ist und
Sohn einer Frau“.

Aus einem anderen Blickwinkel
betrachtet ist die Vertrautheit mit
Jesus nicht nur Vertrautheit mit dem
menschgewordenen Wort, sondern
notwendigerweise auch mit dem
Vater, aus dem es hervorgeht, und
der es zu uns gesandt hat (zu mir,
entdeckt jeder Einzelne, in der
intimen und einzigartigen
Perspektive, die wir hervorheben).
So wachsen gleichzeitig die
Vertrautheit mit dem Vater und die
Vertrautheit mit dem Sohn; Und es
wächst gleichzeitig die
„Unterscheidung“ im Umgang mit
ihnen, genau in dem Maß, in dem



das lebendige Bewusstsein wächst,
dass ich Kind des Vaters in dem Sohn
bin, dass ich mehr Christus bin…

So fasst es ein bekannter Text des
heiligen Josefmaria Escrivá
zusammen, der übrigens einen
großen Parallelismus mit dem weiter
oben zitierten der heiligen Theresia
von Jesus aufweist, und der auch zu
der zweiten angekündigten Idee
führt: „Wenn wir Christus so lieben,
wenn wir uns mit göttlicher
Kühnheit in die von der Lanze
geöffnete Seitenwunde flüchten,
dann wird sich die Verheißung des
Meisters erfüllen: ’Jeder, der mich
liebt, wird an meinem Wort
festhalten; mein Vater wird ihn
lieben, und wir werden zu ihm
kommen und bei ihm wohnen’ (Joh
14,23). Das Herz verlangt dann
danach, jede einzelne der göttlichen
Personen zu unterscheiden.
Irgendwie ist es eine Entdeckung, die
die Seele im übernatürlichen Leben



macht, wie ein kleines Geschöpf die
Augen für die Welt öffnet. Und sie
unterhält sich liebevoll mit dem
Vater und mit dem Sohn und mit
dem Heiligen Geist; und sie
unterwirft sich gern dem Wirken des
Leben spendenden Beistands“.

In der Tat ist der Heilige Geist – und
das ist die zweite Idee, untrennbar
von der vorigen, wie das
trinitarische Geheimnis unteilbar ist
– die väterlich-kindliche Liebe des
Vaters und des Sohnes, durch den ich
Kind Gottes in Jesus Christus
geworden bin. Der Beistand macht
mich nicht nur zum Kind, er lehrt
mich, Kind zu sein und bewegt mich,
als Kind zu leben, sondern – vor
allem und als Ursache davon – lässt
er mich an derselben väterlich-
kindlichen, göttlichen Liebe in
Christus teilhaben; und in dieser
Teilhabe zeigt er mir auf lebendige
und erfahrbare Weise, wie die
väterliche Liebe Gottes in Jesus ist,



denn er selbst – der Geist des Vaters
und des Sohnes – ist diese Liebe.

Deshalb ist auch die Vertrautheit, die
die Seele mit dem Heiligen Geist
sucht und erreicht,
notwendigerweise Vertrautheit mit
dem Vater und dem Sohn, insofern
sie Vater und Sohn sind und sich als
solche lieben, und insofern die Drei
Gott sind; und es wächst die
Vertrautheit des Christen mit dem
Heiligen Geist als verschiedene
göttliche Person, in dem Maß, in dem
er sich mehr bewusst ist, was es
bedeutet, Kind des Vaters im Sohn
durch den Heiligen Geist zu sein.

Hören wir dazu die heilige Katharina
von Siena in ihrem Gebet: „O ewige
Dreifaltigkeit, o Gottheit! Diese, die
göttliche Natur, verlieh dem Blut
deines Sohnes Wert. Du, ewige
Dreifaltigkeit, bist ein tiefes Meer; je
mehr ich darin eintauche, desto
mehr finde ich, und je mehr ich



finde, desto mehr suche ich dich. Du
bist unersättlich, denn wenn die
Seele sich in deinem Abgrund füllt,
sättigt sie sich nicht, denn immer
bleibt Hunger nach dir, ewige
Dreifaltigkeit, der Wunsch, dich mit
Licht in deinem Licht zu sehen (…) O
ewige Dreifaltigkeit, Feuer und
Abgrund der Liebe! (…) weil ich mit
dem Licht des Verstandes das Licht
deines Abgrunds und die Schönheit
des Geschöpfes erfahren und
gesehen habe. Ewige Dreifaltigkeit,
weil ich mich in dir gesehen habe,
habe ich gesehen, dass ich dein Bild
war, deiner Macht teilhaft, ewiger
Vater, und deiner Weisheit im
Verstand. Diese Weisheit wird
deinem eingeborenen Sohn
zugeschrieben. Der Heilige Geist, der
aus dir und deinem Sohn hervorgeht,
hat mir den Willen geschenkt, denn
ich bin fähig zu lieben. Du, ewige
Dreifaltigkeit bist es, die wirkt, und
ich bin dein Geschöpf. Ich habe
erkannt, dass du in die Schönheit



deines Werks in der neuen
Schöpfung, die du aus mir durch das
Blut deines Sohnes machtest, verliebt
bist. O Abgrund, o ewige Gottheit, o
tiefes Meer! Was konntest du mir
mehr geben, als dich selbst zu
geben?“.

5. Die Güte unseres Vaters Gott

In allem bisher Gesagten haben wir
feststellen können, dass das
Bewusstsein der Gottes-kindschaft
nicht nur zu einer großzügigen
Antwort der Liebe zu Gott führt,
sondern dass es der Seele auch viel
Licht über Gott selbst gibt; Licht, das
selbstverständlich ein größeres
inneres Wachstum bewirkt, das aber
auch dem Theologen bei seinem
wissenschaftlichen Studium über die
göttlichen Geheimnisse hilft. Auf
diesem Weg möchte ich meine
Überlegung fortsetzen, indem ich
dieses Binom Vertrautheit-Größe, mit



dem sich die göttliche Vaterschaft
präsentiert, vertiefe.

Bewusstsein der Vaterschaft Gottes
bedeutet, wie bereits hervorgehoben
wurde, Bewusstsein einer
persönlichen Liebe des Vaters, in
Christus und durch den Heiligen
Geist zu jedem Einzelnen seiner
Söhne und jeder Einzelnen seiner
Töchter. Das bedeutet unter anderem
– und so empfinden es und drücken
es besonders lebendig die Heiligen
aus – eine lebendige, aktuelle und
wirksame göttliche Liebe, beständig
und intensiv, und zugleich konkret,
voller sehr persönlicher Details der
Liebe Gottes in Bezug auf jedes Kind
als solches, Details, in denen die
unendliche göttliche Fähigkeit zu
lieben sich an die Bedingungen und
Bedürfnisse eines jeden Einzelnen
anpasst. Und je größer die
Entsprechung der heiligen Seele auf
diese Liebe ist, desto mehr tut sich
Gott sozusagen hervor, sie mit



Feinheiten und Aufmerksamkeiten
der Liebe zu überraschen, wie der
beste Vater und die beste Mutter.

All das gewährt dem Heiligen eine
besondere Erkenntnis der Güte
Gottes, die weit davon entfernt eine
einfache theoretische Feststellung zu
sein, sie Tag für Tag in ihrem eigenen
Leben ausgedrückt sieht, bis sie ihn
tief bewegt. Wir treffen so auf eine
der delikatesten Fragen, die sich das
Gewissen des Menschen stellt, wenn
es mit der väterlichen Gestalt Gottes
konfrontiert ist: das Problem des
Übels. Jetzt ist nicht der Moment, auf
diese so komplizierte und häufig
verstörende, ja sogar traumatische
Frage für das menschliche Wesen
einzugehen; aber ich möchte doch
zumindest auf eine Sichtweise
hinweisen, die sich aus der
Erfahrung der Heiligen eröffnet, um
Licht in eine Überlegung über das
Übel zu bringen.



Wir können sagen, dass die Heiligen
sich der Frage aus dem Inneren
Gottes selbst nähern. Das heißt, sie
versuchen nicht, die Erfahrung des
Übels in der Welt mit der Sicherheit
des Glaubens an die unendliche
göttliche Güte zu harmonisieren,
indem sie dieses komplizierte
Gleichgewicht suchen, in das sich so
oft die philosophisch-theologische
Reflexion verwickelt, ohne eine zu
einer Lösung zu gelangen. Sie sehen
alles vielmehr von jener mit der
Dreifaltigkeit erreichten Vertrautheit,
in der die göttliche Güte vor allem
die väterlich-kindliche Liebe selbst
ist, an der teilzuhaben sie berufen
worden sind; und die Welt und der
Mensch werden so aus der Sicht
Gottes, des Schöpfers und Erlösers
gesehen. Und das in einem solchen
Ausmaß, dass es, anstatt dass sie
versuchen, das Böse zu erklären, den
Eindruck erweckt, dass es für sie als
Problem verschwunden ist, weil es in
Gott selbst nicht existiert.



Dies bringen zum Beispiel die Worte
des heiligen Thomas Morus an seine
älteste Tochter aus dem Tower von
London zum Ausdruck: „Meine
geliebte Tochter, niemals soll sich
deine Seele verwirren, wegen
irgendetwas, das mir in dieser Welt
zustoßen kann. Nichts kann mir
geschehen als das, was Gott will. Und
ich bin sehr sicher, dass was es auch
sein mag, so sehr es auch schlecht
scheint, in Wahrheit das Beste ist“.

So wendet es der heilige Josefmaria
Escrivá auch auf gewöhnlichere,
objektiv weniger dramatische
Situationen an, aber in denen es
einer christlichen Seele übel ergehen
und sie durcheinandergeraten kann:
„Leiden? Widrigkeiten wegen dieses
oder jenes Ereignisses?... Siehst du
nicht, dass es dein Vater, Gott, will…,
und er ist gut…, und er liebt dich –
dich allein! – mehr als alle Mütter
der Welt zusammen ihre Kinder
lieben können?“.



Tatsächlich, aus dieser Erfahrung der
Vertrautheit mit Gott her betrachtet,
kann nicht bestritten werden, dass
das, was wir physisches Übel zu
nennen pflegen, niemals ein wahres
Übel ist; und das einzige wahre Übel,
die Sünde, wird immer im Licht der
göttlichen Barmherzigkeit gesehen
und des Guten, das Gott selbst
ständig aus ihr herausholt.

6. Gott, der barmherzige Vater

Die väterliche Barmherzigkeit Gottes
hat, vom Wesen seiner Liebe und
Güte selbst aus gesehen, eine
besondere Kraft im Bewusstsein der
Gotteskindschaft. Ich kann jetzt nicht
auf alle ihre Folgen eingehen, aber
doch in demselben Sinn, der unsere
Überlegung prägt, hervorheben, was
mir in der Erfahrung der Heiligen
am entscheidendsten erscheint: Es ist
nicht so sehr das Erbarmen als
Verzeihen, was sie betrachten,
sondern die Liebe, die nicht



unterlassen kann, das Verzeihen
einzuschließen; es besteht nicht so
sehr darin, dass mein Vater mir
verzeiht, sondern dass mein Vater
mich liebt und mir deshalb verzeiht:
dass sich sein Herz wirklich als Kind
mir zuwendet, unabhängig von der
konkreten Realität meiner guten
oder schlechten Werke.

Ich wage zu sagen, dass der Heilige
sich nicht einmal auf die Sünde als
solche konzentriert, sondern sie nur
als Kontrast sieht, der ihm zu
ermessen hilft, wie sehr Gott ihn
persönlich liebt, ohne dass er seine
Liebe von der Treue oder Untreue
seines Kindes abhängig macht. Das
Gleichnis vom verlorenen Sohn, über
das mit gutem Grund in letzter Zeit
viel gesprochen und geschrieben
wird, hat zweifellos in diesem Sinn
symbolischen Charakter. Der jüngere
Sohn des Gleichnisses sucht
bestenfalls die Vergebung, doch er
findet die Liebe: die väterliche Liebe



schließt selbstverständlich das
Verzeihen ein, geht jedoch weit
darüber hinaus. Der Sohn gewinnt
seinen Vater nicht wieder, sondern
er wird sich bewusst, dass er ihn
niemals verloren hat; dass er ein
schlechter Sohn gewesen sein kann,
dass sein Vater aber nie aufhören
kann, ein guter Vater zu sein, weil er
ihn wirklich liebt, weil er im Tiefsten
und aus dem Tiefsten so ist.

So versteht man, dass die Heiligen
derartig bewegt waren, wie es zum
Beispiel die folgenden Worte der
heiligen Theresia von Jesus zum
Ausdruck bringen: „Wer, Herr
meiner Seele, muss nicht über eine
so große Barmherzigkeit und Güte
angesichts eines so hässlichen und
abscheulichen Verrats erschrecken?
Ich weiß nicht, wie mir nicht das
Herz bricht, wenn ich das schreibe,
denn ich bin gemein“; oder jene
anderen Worte des heiligen
Josefmaria Escrivá, die sich genau



auf die Reaktion des Vaters im
Gleichnis beziehen: „Das sind die
Worte des heiligen Buches: ’Er gab
ihm tausend Küsse’, er überhäufte
ihn mit Küssen. Kann man
menschlicher sprechen? Kann man
ausdrucksvoller die väterliche Liebe
Gottes zu den Menschen
beschreiben?“.

Die Barmherzigkeit pflegt tatsächlich
in der Erfahrung und Lehre der
Heiligen als der große Beweis der
väterlichen göttlichen Liebe zu
erscheinen, und auch des Herzens
seines menschgewordenen Sohnes,
der sein treues Abbild ist: die
rührendste, tröstlichste, zärtlichste
Äußerung… Deshalb ist sie ein
Schlüssel-Aspekt, um das bisher
Gesagte und das Folgende besser zu
verstehen; und im speziellen Fall der
Heiligen entspringt ein guter Teil
ihres Begreifens der göttlichen Liebe
und ihrer großzügigen Antwort auf
die Gnade eben ihren persönlichen



Erfahrungen in Bezug auf die
lebendige und wirksame
Barmherzigkeit Gottes.

Gehen wir einen Schritt weiter. Wie
wir in Bezug auf das Gleichnis vom
verlorenen Sohn festgestellt haben,
bestärkt das göttliche Erbarmen die
Überzeugung, dass wir alle in der
väterlichen Liebe Gottes Platz haben:
keiner verliert die väterliche Liebe,
so sehr er auch gesündigt hat. Ganz
im Gegenteil: alles lädt dazu ein, an
eine „Vorliebe“ Gottes für den
Sünder zu denken. Bis zu dem Punkt,
dass Heilige wie der heilige
Augustinus oder die heilige Theresia
vom Kinde Jesus von der Existenz
einer „zuvorkommenden“
Barmherzigkeit Gottes sprechen; weil
sie erahnen, dass es sogar für den
Christen, der sich in einem
bestimmten Moment aufrichtig
keiner schweren Sünden bewusst ist,
nicht aufhört wahr zu sein, dass Gott



ihn sehr liebt, weil er ihm viel
vergibt (vgl. Lk 7,40-47).

Zitieren wir die Überlegungen der
Heiligen von Lisieux: „Ich weiß auch,
dass mein Jesus mir viel mehr
vergeben hat als der heiligen Maria
Magdalena, denn er hat mir im
Voraus vergeben, um zu verhindern,
dass ich falle. Wie gerne würde ich
erklären können, was ich denke…!
Ich will ein Beispiel anführen.
Nehmen wir an, dass der Sohn eines
sehr kompetenten Arztes auf seinem
Weg einen Stein findet, der ihn zu
Sturz bringt, und er sich dabei ein
Glied bricht. Sein Vater kommt
sofort, hebt ihn liebevoll auf und
heilt seine Wunden, indem er sich
dazu aller Mittel der Wissenschaft
bedient; und sofort erweist ihm sein
Sohn, der vollkommen geheilt ist,
seine Dankbarkeit. Welchen Zweifel
gibt es, dass dieser Sohn noch mehr
Gründe hat, um seinen Vater zu
lieben!



Aber ich will etwas anderes
vermuten. Der Vater, der weiß, dass
es auf dem Weg seines Sohnes einen
Stein gibt, eilt vor ihm dorthin und
nimmt ihn weg (ohne dass es jemand
sieht). Gewiss wird der Sohn, der
Gegenstand der vorausschauenden
Zärtlichkeit seines Vaters ist, wenn er
das Unglück NICHT KENNT, vor dem
ihn sein Vater bewahrt hat, ihm seine
Dankbarkeit nicht erweisen und ihn
weniger lieben, als wenn er ihn
geheilt hätte… Aber wenn er erfährt,
vor welcher Gefahr er ihn bewahrt
hat – würde er ihn nicht noch viel
mehr lieben?

Nun gut, ich bin diese Tochter,
Gegenstand der vorausschauenden
Liebe eines Vaters, der sein Wort
nicht gesandt hat, um die Gerechten
zu retten, sondern die Sünder. Er
will, dass ich ihn liebe, weil er mir 
vergeben hat, nicht viel, sondern 
alles. Er hat nicht gewartet, dass ich
ihn viel liebe, wie die heilige Maria



Magdalena, sondern dass er gewollt
hat, dass ICH WEISS, bis zu welchen
Punkt er mich geliebt hat, mit einer
Liebe wunderbarer Voraussicht,
damit ich ihn jetzt wahnsinnig
liebe…!“

7. Die Barmherzigkeit des Vaters
und des Sohnes

Andererseits pflegt das Begreifen der
Größe der barmherzigen Liebe
Gottes des Vaters zu jedem seiner
Kinder in der Betrachtung des
Geheimnisses des Kreuzes seinen
Höhepunkt zu erreichen, nicht aus
der Sicht der bewegenden Hingabe
Jesu für meine Sünden, sondern auch
hinsichtlich der Großzügigkeit des
Vaters, der seinen Sohn hingibt und
der dessen Hingabe annimmt.

So drückt es zum Beispiel der heilige
Augustinus aus, indem er die Worte
des heiligen Paulus und des heiligen
Johannes mit anderen Worten
umschreibt: „O, wie hast du uns



geliebt, guter Vater, ’der du deinem
einzigen Sohn nicht vergeben hast,
sondern für uns Unbarmherzige
hingabst! ’ (vgl. Röm 8,32). O. wie
sehr hast du uns geliebt, indem der,
’der sich nicht anmaßte, dir gleich zu
sein, sich gehorsam bis zum Tod am
Kreuz machte, obwohl er der einzig
Freie unter den Toten war (vgl. Phil
2,6) und Macht hatte, sein Leben
hinzugeben und es wieder zu
nehmen’ (vgl. Joh 10,18). Für uns
machte er sich vor dir zum Sieger
und Opfer, und deshalb zum Sieger,
weil er Opfer ist; für uns Priester und
Opfergabe vor dir, und deshalb
Priester, weil er Opfergabe ist, indem
er uns für dich aus Sklaven zu
Söhnen machte, und aus dir geboren
wurde, um uns zu dienen“.

All dieser Reichtum an Beweisen der
göttlichen Liebe und Barmherzigkeit
gibt uns neue Impulse für den
Ausdruck des kindlichen, gewagten
und kühnen Umgangs der Seele, die



sich von Gott mitreißen und
bewegen lässt. Hören wir von neuem
die heilige Katharina von Siena in
ihrem Gebet zu Gott Vater:

„O Barmherzigkeit, die deiner
Gottheit entspringt, ewiger Vater,
und die mit deiner Macht die ganze
Welt regiert! In deiner
Barmherzigkeit wurden wir
geschaffen, in deiner Barmherzigkeit
wurden wir neu geschaffen durch
das Blut deines Sohnes; deine
Barmherzigkeit erhält uns; deine
Barmherzigkeit bewirkte, dass dein
Sohn seine Arme am Holz des
Kreuzes für den Kampf des Todes mit
dem Leben und des Lebens mit dem
Tod einsetzte (…) O Barmherzigkeit!
Das Herz steht still, wenn es an dich
denkt, denn wohin ich auch immer
meine Gedanken lenke, finde ich
nichts als Barmherzigkeit. O ewiger
Vater! Verzeihe mir meine
Unwissenheit, aber die Liebe zu



deiner Barmherzigkeit entschuldigt
mich vor deinem Wohlwollen“.

Tatsächlich vermischen sich im
Gebet der Heiligen relativ häufig die
Betrachtung der Barmherzigkeit des
Vaters mit der Jesu Christi, bis sie zu
verschmelzen scheinen, und es ist
eine der Gelegenheiten, in der sie
auch Jesus als Vater anzusprechen
pflegen; so geschieht es zum Beispiel
in diesem Gebet des heiligen Alfons
Maria von Liguori: „Ihr selbst, mein
Jesus, die ihr von mir beleidigt
wurdet, macht euch zu meinem
Fürsprecher: ’Und er ist die Sühne
für unsere Sünden’ (1 Joh 2,2). Ich
will euch also nicht diese neue
Beleidigung zufügen, indem ich
eurer Barmherzigkeit misstraue. Ich
bereue von ganzem Herzen, euch
verachtet zu haben, o höchstes Gut!
Lassen sie sich herab, mich in ihrer
Gnade zu empfangen durch dieses
für mich vergossene Blut. Vater…, ich
bin schon nicht würdig, mich dein



Sohn zu nennen (Lk 15,21). Nein,
mein Erlöser und Vater, ich bin nicht
würdig, ihr Sohn zu sein, weil ich so
oft ihre Liebe zurückgewiesen habe;
doch ihr macht mich würdig mit
euren Verdiensten. Danke. Mein
Vater, danke; ich liebe euch“.

So finden wir, aus einer neuen
Perspektive, die enge Beziehung
zwischen der väterlichen Liebe
Gottes und der erlösenden Hingabe
seines Sohnes wieder, die nichts ist
als ein Widerschein dessen, was der
Sohn vom Vater im Schoß der
Dreifaltigkeit empfängt: all seine
göttliche Wirklichkeit, und daher
seine ganze unendliche Liebe,
dieselbe, mit der Vater, Sohn und
Heiliger Geist uns lieben und
verzeihen.

8. Die Nähe Gottes

Auf einem kontemplativ-reflexiven
Weg – ähnlich dem, den wir im
Gespräch über die Güte und



Barmherzigkeit durchlaufen haben –
schenkt uns die göttliche
Vertrautheit, die aus der bis zu ihren
letzten Konsequenzen gelebten
Gotteskindschaft entspringt, Licht
auch in Bezug auf andere göttliche
Attribute; und wenn wir uns in sie
vertiefen, wächst das geistliche
Leben von neuem, indem es dieser
unerschöpflichen göttlichen Liebe
mehr zu entsprechen wünscht.

Die Unermesslichkeit Gottes und
seine Allgegenwart, zum Beispiel,
erscheinen so wie eine aktive,
lebendige und wirksame Gegenwart
Gottes in jedem seiner Kinder; wie
eine konkrete, liebende und
vertraute Wirklichkeit für die Seele;
eine Gegenwart eines an den kleinen
und großen, transzendenten und
anekdotischen Dingen seines Kindes
„interessierten und mit ihnen
beschäftigten“ Vaters. Die Seele fühlt
wirklich, dass ihr Vater Gott nur für
sie Augen hat; und ihr Leben in



Christus und die aktive Gegenwart
des Geistes unterlassen es nicht, sie
daran zu erinnern und sie dazu zu
bewegen, dementsprechend zu
handeln.

Analog wird die göttliche Ewigkeit als
die Fülle dieser liebevollen
Gegenwart und Schenkung Gottes an
jeden Einzelnen in jedem Augenblick
erfahren, indem er den ganzen
Reichtum seines göttlichen Seins in
das Innere der Seele ergießt: eine
Teilnahme an der ewigen Hingabe
des Vaters an den Sohn und an den
Heiligen Geist. Es ist keine Ewigkeit
am Rande meiner Zeit, sondern eine
in meine Zeit ergossene Ewigkeit;
und in all dem spielt die Inkarnation
des Wortes von neuem eine
entscheidende Rolle, denn die Seele
entdeckt dort, wie sehr Gott wirklich
alles Menschliche und Zeitliche
interessiert.



Diese ganze Realität liegt zum
Beispiel dem in jenem Punkt von Der
Weg Gesagten zu Grunde, von dem
wir bereits zu Beginn einige Worte
wiedergegeben haben: „Man muss
sich klar machen, dass Gott dauernd
bei uns ist. - Wir leben, als ob der
Herr fern wäre, dort, wo die Sterne
leuchten, und wir bedenken nicht,
dass Er auch immer an unserer Seite
ist. Er ist da wie ein liebender Vater.
Jeden Einzelnen von uns liebt Er
mehr, als alle Mütter der Welt ihre
Kinder lieben können. Er ist da,
helfend, leitend, segnend... und
verzeihend. Wir müssen uns ganz
davon durchtränken und erfüllen
lassen, dass der Herr unser Vater ist,
Vater durch und durch, der an
unserer Seite ist und im Himmel“.

Oder diese anderen Erwägungen und
Empfehlungen der heiligen Theresia
von Jesus: „Ohne Zweifel könnt ihr
glauben, dass dort, wo seine Majestät
ist, alle Herrlichkeit ist. Betrachtet



also, was der heilige Augustinus sagt,
der ihn an vielen Orten suchte und
ihn schließlich in sich selbst fand.
Denkt ihr, dass es für eine
’ausgegossene’ Seele wenig bedeutet,
diese Wahrheit zu begreifen und zu
sehen, dass es nicht notwendig ist,
sich in den Himmel zu begeben, um
mit ihrem ewigen Vater zu sprechen
noch sich an ihm zu ergötzen; und
dass es auch nicht notwendig ist, laut
zu sprechen? So leise sie auch
spricht, er ist so nahe, dass er uns
hört; noch ist es notwendig, Flügel zu
haben, um ihn aufzusuchen, sondern
sich in die Einsamkeit zu versetzen
und ihn in sich zu schauen und sich
nicht über einen so guten Gast zu
wundern; sondern mit großer Demut
zu ihm wie zu einem Vater zu
sprechen; ihn wie einen Vater zu
bitten, ihm seine Mühen zu erzählen,
ihn um Hilfe zu ihrer Überwindung
zu bitten, und dabei zu bedenken,
dass sie nicht würdig ist, seine
Tochter zu sein“.



Unter einem anderen Blickwinkel
bewegt die Ewigkeit Gottes als
Abwesenheit von Anfang und Ende
auch den Heiligen, weil sie die
unendliche Verlängerung der Liebe
Gottes zu jedem Einzelnen
voraussetzt. So drückt es der heilige
Franz von Sales aus: „Betrachte die
ewige Liebe Gottes, die er dir
erwiesen hat, denn bevor die
Menschheit Jesu Christi für dich am
Kreuz litt, hatte dich seine göttliche
Majestät in ihrer souveränen Güte
gegenwärtig und liebte dich von
Anfang an. Aber, wann begann er
dich zu lieben? Als er begann, Gott zu
sein. Und wann begann er Gott zu
sein? Nie, denn er hat weder Anfang
noch Ende; und deshalb liebte er
dich immer, seit aller Ewigkeit; und
seit Ewigkeit hatte er dir die
Wohltaten und Gnaden vorbereitet,
die er dir erwiesen hat“.

In enger Beziehung mit dem
Gesagten, hört die Unveränderlichkeit



auf, ein grundlegend negatives
Attribut zu sein, das Gott von uns zu
entfernen scheint, und offenbart sich
vielmehr als ein Leben voll
intensiver, reicher und
vollkommener Intensität, das sich
mit wahrer väterlicher Liebe in jede
Seele ergießt. So sehr, dass die Seele
in dieser kindlichen Vertrautheit
zum Beispiel fühlt, dass Gott im
Rhythmus ihrer persönlichen
Erfahrungen „ergriffen“ wird, wie
jeder gute Vater mit väterlicher Liebe
auf die Gefühle, die Bedürfnisse und
die Sorgen seines Kindes reagiert.

Gewiss wird Gott nicht in dem Sinn
ergriffen, dass er eine Veränderung
erfährt, aber doch insofern er mit
aller Intensität seiner unendlichen
Liebe seine Beziehung zu uns lebt,
wie die Beziehungen im Inneren der
Dreifaltigkeit lebendig und intensiv
sind. Das heißt, Gott liebt wirklich
und „lebt“ seine Liebe zu jedem Sohn
und jeder Tochter; und deshalb



nimmt er wirklich Anteil an allen
ihren Schicksalsschlägen, auch wenn
er sie nicht in dem Sinn erleidet, in
dem dieser Ausdruck
Unvollkommenheit bedeuten kann.

Auch so pflegt der Heilige noch
weiter zu gelangen; denn durch die
Menschheit Jesu Christi versteht er,
dass Gott sich auch den passiven
Aspekten dieser Erfahrungen nähern
wollte: er wollte seine Liebe
„vermenschlichen“, ohne aufzuhören
göttlich zu sein. Und das ergreift ihn
aus einem zweifachen Grund tief:
weil Gott ihm zweifellos
näherkommt; aber auch, weil er
nicht aufhört, Gott zu sein: denn –
wir insistieren einmal mehr – das
Großartige und Ergreifende ist vor
allem, dass er untrennbar mein Vater
und mein Gott ist; und dass Jesus der
Mensch-Gott ist, der mir die
Geheimnisse der göttlichen Intimität
eröffnet, ohne bei ihrer Hingabe



auch nur im geringsten seine Größe
zu vermindern.

Betrachten wir es unter einem
anderen Blickwinkel: Das
Bewusstsein der Vaterschaft Gottes
bedeutet zu entdecken, dass Gott
wahre „väterliche Gefühle“ hat,
insofern sie Vollkommenheit der
Liebe sind; göttliche Handlungen, die
die verliebte Seele wirklich als
„neue“, „verschiedene“ in jedem
Moment ihres vertrauten Umgangs
mit Gott empfindet – in dem Maß, in
dem sie sich als konkretes Kind,
anders als andere Kindern geliebt
weiß, dem jeden Tag und jede Stunde
verschiedene Dinge geschehen, die
für eine wahrhaft väterliche und
mütterliche Liebe nicht gleichgültig
sind.

Nur aus dieser Perspektive kann die
theologische Tiefe angedeutet
werden, die zwischen den intimen
Betrachtungen der Heiligen existiert



– wie sie der Mund der heiligen
Theresia vom Kinde Jesu wiedergibt
-, und der Versuchung, sie
oberflächlich zum Beispiel als
„fromme Einfältigkeiten eines
Mädchens“ zu klassifizieren.

„Ich habe mir vom Himmel eine
derartig erhabene Vorstellung
gemacht, dass ich mich gelegentlich
frage, wie es Gott nach meinem Tod
zustande bringen wird, mich zu
überraschen (…) Schließlich denke
ich schon jetzt, dass, wenn ich mich
nicht ausreichend überrascht fühle,
ich so tun werde, es zu sein, um Gott
eine Freude zu machen. Es wird
keine Gefahr geben, dass ich ihn
meine Enttäuschung sehen lasse; ich
werde mir etwas einfallen lassen,
damit er es nicht bemerkt.
Außerdem werde ich mir die Dinge
so zu Recht legen, dass ich immer
glücklich bin. Um das zu erreichen,
habe ich meine kleinen Tricks, die du
schon kennst, und die unfehlbar



sind… Außerdem, allein Gott
glücklich zu sehen, wird mir schon
genügen, mich vollkommen glücklich
zu fühlen“.

Kann man wirklich vorhaben, Gott so
zu „täuschen“? Wenn ich die Worte
der Heiligen über-denke, dann wage
ich zumindest zu versichern, dass
der Herr es sich so ausgedacht hat,
dass die Kleine Theresia den
Eindruck hatte, dass es ihr gelungen
war, ihn zu täuschen; denn vor einer
so feinen Seele kann ein väterliches
Herz wie das Gottes, nichts tun außer
zu kapitulieren.

Schließlich, ohne die Reihe der
göttlichen Attribute ausschöpfen zu
wollen, beobachten wir auch, wie die
Allmacht Gottes eine andere
Perspektive dieser kindlichen
Vertrautheit mit ihm einnimmt: sie
ist keine Macht, die mich beherrscht
und unterjocht, sondern die „mir zu
Diensten“ ist, an der ich sogar



teilhabe, weil ich sein Kind und Erbe,
mit all seinen Folgen bin. Seine 
Vorsehung ist nicht die eines
Wächters oder Kontrollors, noch gar
eines Puppenspielers, der die Fäden
meines Lebens bewegen würde, als
wäre ich eine Marionette; sondern
eine, die die Sorge eines liebevollen
Vaters widerspiegelt, der sich ständig
und intensiv um das Wohl seiner
Kinder sorgt; einschließlich, vor
allem, ihrer Freiheit, die mit der
Schöpfung gegeben und für uns
durch Jesus Christus am Kreuz
wieder gewonnen ist.

9. Transzendenz Gottes und
kindliche Vertrautheit

Letztlich ist die göttliche
Transzendenz für eine Seele, die sich
der Bedeutung, Kind Gottes zu sein,
völlig bewusst ist, nicht Ferne und
Desinteresse, sondern Nähe und
Vertrautheit: Bewusstsein, dass all
die Größe Gottes, die in sich selbst



unerreichbar und unfassbar ist, sich
in die Reichweite des Kindes begibt,
nicht weil diese sie erreicht, sondern
weil er sie ihm als wahrer,
liebevoller Vater schenkt.

Diese Überzeugung liegt jenen Sätzen
aus einem Brief der heiligen Teresa
de los Andes an eine Freundin
zugrunde: „Glaube mir. Ich sage es
dir aufrichtig; ich hielt es früher für
unmöglich, einen Gott lieben zu
können, den ich nicht sah; den ich
nicht liebkosen konnte. Aber heute
bestätige ich von ganzem Herzen,
dass Gott ganz für dieses Opfer
entschädigt. Auf solche Weise fühlt
man diese Liebe, diese Liebkosungen
unseres Herrn, dass es scheint, er
wäre an unserer Seite. Ich fühle ihn
so innig mit mir vereint, dass ich
nicht mehr wünschen kann, außer
der seligen Anschauung im Himmel.
Ich fühle mich von ihm erfüllt und in
diesem Augenblick drücke ich ihn an
mein Herz, indem ich ihn bitte, er



möge dir die Zärtlichkeiten seiner
Liebe zu erkennen geben. Es gibt
keine Trennung zwischen uns.
Wohin ich auch gehen mag, er ist mit
mir in meinem armen Herzen. Es ist
sein Haus, in dem ich wohne; er ist
mein Himmel hier auf der Erde“.

Dieser letzte Ausdruck („Himmel auf
der Erde“), bezogen auf die Seele, ist
von der Heiligen aus Chile den
Schriften der seligen Isabel de la
Trinidad, die ihn oft verwendet und
folgender-maßen erklärt: „’Vater
unser, der du bist im Himmel’ (Mt
6,9). In diesem kleinen Himmel, den
er sich im Zentrum unserer Seele
eingerichtet hat, sollen wir ihn
suchen und vor allem, dort sollen wir
wohnen (…) ’Beten wir ihn an im
Geist und in Wahrheit’ (vgl. Joh 4,23).
Das heißt, durch Jesus Christus und
mit Jesus Christus, denn er allein ist
der wahre Anbeter im Geist und in
Wahrheit. Wir werden dann Töchter
Gottes sein und aus Erfahrung die



Wahrheit jener Worte von Jesaja
erkennen: ’Ihre Kinder wird man auf
den Armen tragen und auf den Knien
schaukeln’ (Jes 66,12). Tatsächlich,
die einzige Beschäftigung Gottes
scheint darin zu bestehen, die Seele
mit Liebkosungen und Beweisen der
Liebe zu überschütten, wie eine
Mutter ihr Kind pflegt und es mit
ihrer Milch nährt. O! Verharren wir
im Hören auf die geheimnisvolle
Stimme unseres Vaters. ’Meine
Tochter, sagt er uns, gib mir dein
Herz’ (vgl. Spr 23,26)“.

Dieselbe Idee des „Himmels auf der
Erde“ kann jedoch aus einem
anderen, bereichernden Blickwinkel
gesehen werden, wie ihn der heilige
Josefmaria Escrivá in der Homilie am
Campus der Universität von Navarra
im Jahr 1967 darlegt: „Ich versichere
euch, wenn ein Christ die
unbedeutendste Kleinigkeit des
Alltags mit Liebe verrichtet, dann
erfüllt sich diese Kleinigkeit mit der



Größe Gottes. Das ist der Grund,
warum ich immer und immer wieder
betone, dass die christliche Berufung
darin besteht, aus der Prosa des
Alltags epische Dichtung zu machen.
Himmel und Erde scheinen sich am
Horizont zu vereinigen; aber nein, in
euren Herzen ist es, wo sie eins
werden, wenn ihr heiligmäßig euren
Alltag lebt“.

Die Vertrautheit der väterlich-
kindlichen Beziehung mit Gott wird
so auf die ganze Realität, die das
Leben des Christen umgibt,
projiziert: in die Welt, die von der
Güte ihres Schöpfers, der unser Vater
ist, und die er uns zum Erbe gegeben
hat, her gesehen. So ist der Titel, den
der Gründer dieser Universität der
zitierten Homilie gegeben hat,
erklärlich: „Die Welt leidenschaftlich
lieben“, so leidenschaftlich, wie wir
unseren Vater Gott lieben.



An dieser schon fortgeschrittenen
Stelle unserer Überlegung scheint es
mir wichtig, auf eine von den
Heiligen tief empfundene
Wirklichkeit (die auch in den
zitierten Texten gegenwärtig ist)
hinzuweisen, die aber nicht immer
in spekulativen Überlegungen über
unser Thema gut verstanden wird.
Göttliche Transzendenz bedeutet
wahre Vertrautheit, ja, aber mit
„einem Anderem“; Mehr noch: Das
Wunderbare für den Heiligen
besteht darin, dass jener, der Gott ist,
mein Vater ist, sich mit mir vereint;
und dass er, mit mir vereint, er
weiter bleibt, der er ist. Es ist eine
Liebe und eine Vereinigung von
Zweien: der Vater ist nicht der Sohn
und der Sohn ist nicht der Vater; und
außerdem, ich bin sein Kind, weil er
mich ganz frei als solches annehmen
wollte.

Es handelt sich um eine
Vergöttlichung, die keine



Vermischung ist; mehr noch, die
heilige Seele ahnt, dass, gäbe es
irgendeine Art von Vermischung, es
keine echte Liebe wäre, weil sie, die
so wenig verdient, nicht so viel
empfangen würde: Es wäre nicht das
alles, das sich in das Nichts ergießt;
und sie ahnt auch, dass diese Liebe
an Reiz verlieren würde, wenn es
Gleichheit der „Bedingungen“ mit
Gott gäbe,.

Trotz der Armut jedes Vergleichs
dieser Art hilft mir persönlich das
Bild, das in verschiedenen Formen in
der Literatur wiederholt wird, um
jenes innige Gefühl der Heiligen in
Bezug auf die Liebe Gottes, die den
durch ihre menschliche Verfasstheit
und ihr persönliches Elend
geöffneten Abgrund überwindet, zu
verstehen und zu erklären: das Bild
von der armen Magd, in die sich ein
großer Prinz verliebt, oder des von
allen verachteten Bettlers, der eines
Tages mit großem Erstaunen



entdeckt, dass der König sein wahrer
Vater ist.

Nützen wir die Gelegenheit, um
anzumerken, dass all dem bisher
Gesagten eine fundamentale Haltung
von Seiten des Kindes Gottes
zugrunde liegt, eine grundlegende
Tugend auf dem Weg des inneren
Lebens: die Demut. Die Kindschaft
erhebt mich in unerwartete Höhen
der Vertrautheit mit Gott und der
Vergöttlichung, ja; aber weil Gott sich
mir zu eigen gibt, nicht weil ich
aufhöre, ein sündiges, elendes
Geschöpf zu sein. Ja noch mehr: je
inniger diese Einheit mit der
Dreifaltigkeit ist, desto mehr spürt
die heilige Seele zugleich den
Abgrund, der sie von Gott trennt, und
desto mehr schätzt sie folglich seine
Liebe und seine Barmherzigkeit; so
wird in dieser begeisternden Spirale,
die zur Heiligkeit führt, ein neuer
Zyklus der Verliebtheit und der
Antwort der Liebe eingeleitet.



10. Das Bewusstsein der
Gotteskindschaft und der Weg zur
Heiligkeit

Wir nähern uns dem Ende unserer
Überlegung, aber ich möchte es nicht
unterlassen, kurz zwei andere
Aspekte zu erwähnen, die mir für
das Verständnis des geistlichen
Lebens im Licht der Gotteskindschaft
entscheidend scheinen. Der erste,
der zum guten Teil im Lauf des
ganzen Vortrags gegenwärtig
gewesen ist, entspringt den
bekannten Worten, mit denen der
erste Teil der Bergpredigt schließt:
„Seid vollkommen, wie euer
himmlischer Vater vollkommen
ist“ (Mt 5,48).

Wenn von der allgemeinen Berufung
zur Heiligkeit die Rede ist, ist es
üblich, sich neben anderen
biblischen Zitaten auf diese Worte zu
beziehen. Wenn jedoch dargelegt
wird, was dieser Ruf im christlichen



Leben bedeutet, wird gelegentlich –
zwar richtig, aber meines Erachtens
zu einseitig – der Akzent auf die
Nachahmung Jesu Christi gesetzt. Mir
scheint dagegen, dass die explizite
Bezugnahme auf den Vater, die Jesus
selbst in diesem Moment ausspricht,
andere bereichernde Perspektiven
eröffnet, in Bezug auf die Bedeutung
der christlichen Heiligkeit, die wir
alle suchen, und auf die Weise, wie
sie zu erreichen ist.

In der Tat vermitteln uns diese Worte
des Herrn die Größe und das
Wunder des Ziels, ohne es im
Geringsten zu mindern, und zugleich
vermehren sie unser Vertrauen und
den Wunsch, es zu erreichen: Wenn
er nicht mein Vater wäre, wäre seine
Vollkommenheit unerreichbar; wenn
er nicht Gott wäre, würde mein
Vertrauen schwanken und mein
Wunsch würde sich auch nicht
regen, denn das Ziel wäre nicht so



wunderbar und anziehend; das
anziehendste von allen.

Tatsächlich geschieht etwas
Paralleles, wenn wir über die
Nachahmung Jesu Christi, den wir
nicht von seinem Vater trennen
können, nachdenken: Wenn er nicht
Mensch wäre wie ich, wie schwierig
wäre es, ihm zu folgen, und wenn er
nicht Gott wäre, wie wenig Macht
hätte er, mir zu helfen, und wie
wenig Anreiz fände ich, sein Jünger
zu sein. Und eine andere ähnliche
Überlegung kann man anstellen,
wenn man betrachtet, was es
bedeutet, Tempel des Heiligen
Geistes zu sein und von ihm auf
unserem Weg der Heiligkeit geführt
zu werden.

Aber wenn diese Erwägungen auch
parallel sind, so scheint es mir doch,
dass man nicht eine in die anderen
überführen darf, will man nicht die
Realität selbst des Geheimnisses der



Dreifaltigkeit und unsere Teilhabe an
ihm verfälschen: Ich bin wirklich
Kind Gottes – des Vaters, im Sohn,
durch den Heiligen Geist -, und
meine Heiligkeit entspringt aus ihm
und muss in denselben trinitarischen
Koordinaten bis zu einem Ziel
wachsen, das wir jetzt kaum ersehen,
das aber weiter göttlich-trinitarisch
ist: „Liebe Brüder, jetzt sind wir
Kinder Gottes. Aber was wir sein
werden, ist noch nicht offenbar
geworden. Wir wissen, dass wir ihm
ähnlich sein werden, wenn er
offenbar wird; denn wir werden ihn
sehen, wie er ist“ (1 Joh 3,2).

So läuft die Seele in dem Maß, in dem
das Bewusstsein dieser väterlich-
kindlichen Beziehung zu Gott
wächst: sie fliegt zur Heiligkeit… Die
selige Isabel de la Trinidad schreibt,
nachdem sie die eben erwähnte
Stelle des Johannesbriefs zitiert hat:
„Daher ist das Maß der Heiligkeit der
Kinder Gottes: heilig zu sein, wie Gott



heilig ist; heilig zu sein mit der
Heiligkeit Gottes und das, indem man
vertraut mit ihm am Grund dieses
Abgrunds ohne Boden lebt,in
unserem Sein“.

11. Vaterschaft Gottes und
Mutterschaft Marias

Unsere letzte Erwägung wird uns
von der göttlichen Vaterschaft zur
Mutterschaft Marias führen. Aber
überlassen wir das Wort dem
heiligen Luis Maria Grignion de
Montfort: „Gott Vater hat der Welt
seinen Eingeborenen nur durch
Maria hingegeben (…) Die Welt war
unwürdig – sagt der heilige
Augustinus -, den Sohn Gottes
unmittelbar aus den Händen des
Vaters zu empfangen, der ihn Maria
hingab, damit die Welt ihn durch sie
empfange. Gott Sohn wurde für
unser Heil Mensch, aber in Maria
und durch Maria. Gott, der Heilige
Geist, bildete Jesus Christus in Maria,



aber nachdem er sie um ihre
Zustimmung durch einen der ersten
Diener seines Hofs gebeten hatte“.

Im Zuge dieser Überlegungen
möchten wir die Beziehung zwischen
der göttlichen Vaterschaft und der
Mutterschaft Marias hervorheben,
die von dieser einzigartigen
Beziehung der heiligen Maria mit der
Dreifaltigkeit ausgehend, sich in uns
ergießt. In der Tat, so wie wir
insistiert haben, das Bewusstsein der
Gotteskindschaft als Erfassen der
Vaterschaft Gottes zu betrachten,
wollen wir darauf hinweisen, dass es
angebracht ist, Maria nicht nur als
Vorbild der Kindschaft zu sehen,
noch ihre geistliche Mutterschaft
einfach von ihrer mütterlichen
Beziehung zu Jesus Christus aus zu
betrachten, sondern auch von ihrer
einzigartigen Beziehung mit dem
Vater als Vater Jesu und mit dem
Heiligen Geist als einigendes Band im
Inneren der Dreifaltigkeit.



Als Folge dieser Erwägung werden
wir in der mütterlichen Liebe Marias
die väterliche Liebe Gottes, an der sie
auf einzigartige Weise teilhat, besser,
auf lebendige und sehr
„menschliche“

Art, empfinden und begreifen; und
besonders in ihren „mütterlichen“
Ausdrucksformen, die gerade zur
Einleitung unseres Vortrags dienten
und die mehrmals in ihm als
Aussagen von Heiligen wieder
auftauchten. Hören wir von neuem
einen von ihnen, diesen großen
Lehrer der Liebe zu Maria, den wir
soeben zitiert haben:

„Diese Mutter der Schönen Liebe
wird aus deinem Herzen allen
Skrupel und alle knechtliche,
ungeordnete Furcht entfernen und
es öffnen und weit machen, um den
Weg der Gebote ihres Sohnes mit der
heiligen Freiheit der Kinder Gottes
zu durchlaufen, und in der Seele die



reine Liebe zu entzünden, deren
Schatzmeisterin sie ist. So wird dich
in deinem Verhalten mit dem Gott,
der die Liebe ist, nicht mehr – wie
bisher – die Furcht leiten, sondern
die reine Liebe. Du wirst ihn als
deinen gütigen Vater sehen, du wirst
dich bemühen, ihm ständig zu
danken und vertrauensvoll mit ihm
sprechen, wie ein Kind mit seinem
liebenden Vater. Wenn du ihn leider
beleidigst, wirst du dich gleich vor
ihm demütigen, ihn demütig um
Verzeihung bitten, mit Einfachheit
die Hand nach ihm ausstrecken, voll
Liebe von neuem aufstehen, ohne
Verwirrung und Unruhe, und ohne
Entmutigung weiter auf ihn
zugehen“.

Javier Sesé



pdf | automatisch generiertes
Dokument von https://opusdei.org/de-at/
article/die-gotteskindschaft-quelle-des-

geistlichen-lebens/ (12.01.2026)

https://opusdei.org/de-at/article/die-gotteskindschaft-quelle-des-geistlichen-lebens/
https://opusdei.org/de-at/article/die-gotteskindschaft-quelle-des-geistlichen-lebens/
https://opusdei.org/de-at/article/die-gotteskindschaft-quelle-des-geistlichen-lebens/

	Die Gotteskindschaft: Quelle des geistlichen Lebens

