opusdei.org

Die anderen und ich,
Verse eines einzigen
Gedichtes

Wir alle haben eine Geschichte,
eine Familie, eine Umgebung,
eine Kultur. Jeder von uns ist
verfigbar fir die anderen und
kann daher uberall ein Zuhause
schaffen. Der immer offene
Weg der
Personlichkeitsentfaltung fiithrt
uber ein Leben im Hinblick auf
die anderen und im Rahmen
dieser inneren Ausrichtung.

27.11.2020



Gott sah, dass es gut war '. Auf dem
Hintergrund dieses Verses, der den
ganzen ersten Bericht Uiber die
Erschaffung der Welt umrahmt,
erscheint als Kontrast ,,der Gedanke
Gottes, gleichsam die Empfindung
Gottes, der Adam (...) allein im
Garten beobachtet: Er ist frei, er ist
Herr, ... aber er ist allein. Und Gott
sieht: Das »ist nicht gut«“? Die
Einsamkeit des Menschen passt nicht
zum Schopfungsplan. Als Gott ihm
schliefslich Eva vorstellt, die Bein von
seinem Bein und Fleisch von seinem
Fleisch ist °, wird Adam befreit von
der seltsamen Melancholie, die er
sich selbst nicht erkldaren konnte.
Jetzt ist er in der Lage, zusammen
mit Gott zu sagen, dass ,,alles gut ist*;
denn gestiitzt auf seine erkannte
Berufung zur Begegnung mit
anderen, die sind wie er , hort die
Welt auf, ein unbewohnbarer Ort zu
sein.



Im Zusammenleben mit anderen
festigt sich unsere Personlichkeit,
aber diese Aussage erfasst noch bei
weitem nicht alles. Wir brauchen die
anderen und sie brauchen uns.
Niemals sind sie iiberfliissig, denn sie
sind der Ort, zu dem wir gehdren
und von dem aus Gott uns ruft, alle
auf- und anzunehmen. Weil wir eine
Geschichte, eine Familie, Nachbarn,
eine Kultur haben, ist jeder von uns
ein Zuhause - ein aufnahmebereiter
Ort — und fahig, ein Zuhause zu
schaffen, wo immer er hinkommt. Da
wir selbst nicht unbehaust sind, sind
wir in der Lage, die Welt als Haus zu
sehen — als unser eigenes Zuhause
und zugleich als ,,das grofSe,
gemeinsame Haus“ *. Wenn wir
unsere Wurzeln lieben und
unaufgeregt unserer Wesensart
gemafs leben..., dann sind wir fahig
zu lieben und geliebt zu werden,
andere anzunehmen und selbst
angenommen zu werden.



Mit anderen und fiir sie

Eine grundlegende Erfahrung
unseres Lebens ist die, dass wir
erwartet wurden und jemand uns
aufgezogen und vorangebracht hat.
Jeder von uns ist ein Mensch, der
angenommen wurde . Niemand
wachst allein auf; niemand lebt in
Wirklichkeit nur auf sich gestellt,
auch wenn es Menschen gibt, die so
leben miussen. Selbst der Zerfall von
Familien und die daraus folgende
Verlassenheit vieler Kinder lassen
aus diesem fundamentalen
anthropologischen Grundsatz nicht
eine schone, aber nutzlose Idee
werden. Es gibt in der Tat Menschen,
die in einem feindlichen Umfeld
aufgewachsen sind und durch den
Mangel an Liebe Schaden erlitten
haben. Gerade darum sind sie aber
empfanglich fir Zuneigung und
konnen selbst zu einem Ort der
Aufnahme fir andere werden. Wer



viel gelitten hat, ist fahig, sehr zu
lieben.

Es gibt kein isoliertes menschliches
Leben, jedes einzelne steht in
Verbindung mit anderen. Keiner
ist ein bezugloser Vers, alle sind
wir Teil ein- und derselben
gottlichen Dichtung .’ Die anderen
existieren nicht nur aufSerhalb
unserer selbst wie ein Stein am
Wegesrand, sie gehoren zu uns und
wir zu ihnen, viel enger als wir uns
vorstellen konnen. Im Himmel
werden wir ganz verstehen, was wir
auf Erden bereits erahnen konnen in
dem Mafs, in dem wir in der Nahe
Gottes und der Menschen in unserem
Umfeld leben. Diese gegenseitige
Zugehorigkeit hat zwei bedeutende
Konsequenzen: Die anderen stiitzen
sich auf mich, und ich kann und
muss mich auf sie stiitzen. Lieben
und sich lieben lassen — der Weg zur
Reife lasst uns diese beiden Aspekte
des ,bei den anderen und fir die



« 6

anderen da sein“” in unser Leben

integrieren.

In der Pubertat beginnt diese
Herausforderung, deutlich zu
werden. Bis dahin haben die Eltern
das Herz des Kindes gebildet, das
jetzt selbstandig wird. Zwar findet
fast alles eine Losung, aber die
Erziehung durch die Eltern bestimmt
zum guten Teil, wie wir auf die Welt
blicken und was wir zu sehen
vermogen. Jugendliche tendieren
meist dazu, sich Vorbilder zu suchen,
die anders sind als ihre Eltern, weil
sie sich nun abheben und behaupten
wollen. Sie sind von einander
widerstrebenden Gefiihlen hin- und
hergerissen: Sie spiren die eigene
Abhéngigkeit, aber auch den
erwachenden Wunsch nach
Unabhéangigkeit. Daher geht die
Liebe zu den Eltern Hand in Hand
mit einer gewissen Ablehnung des
eigenen Zuhause. Sie sind Anfanger,
geben sich aber betont selbstsicher;



sie suchen sich zu unterscheiden,
wollen aber gleichzeitig Teil einer
Gruppe sein. Es ist eine schwierige
Zeit fur die Eltern und fir sie selbst,
aber hinter den etwas tibertriebenen
Versuchen, sich abzusetzen steckt
das Bedurfnis nach Entfaltung der
eigenen Individualitat.

Wenn es fir das Kind typisch ist,
alles auf sich selbst zu beziehen, so
gehort es zum Jugendalter, dass das
Ich weiter wird, dass es sich den
anderen Offnet. Es beginnt,
Verantwortung zu spuren und Lust,
einen personlichen Beitrag zu
leisten. Es merkt, dass auch die
anderen Interessen und eigene
Vorstellungen haben. Die anderen
existieren . Ein klares Zeichen von
Unreife ist die Unfahigkeit, sich
dieser neuen Forderung des Lebens
zu stellen. Uberbehiitung vonseiten
der Eltern - eine falsch verstandene
Liebe, ein Uibertriebener Eifer, dem
Kind Schwierigkeiten und



Unnannehmlichkeiten zu ersparen —
kann Grund fir diese
Charaktereigenschaft sein. Spéater
taucht dieser Zug zum Beispiel in
Miittern oder Vatern auf, die fiir ihre
Arbeit, ihre Hobbies, ihre
Freundschaften leben und sich nicht
um die Erziehung ihrer Kinder
kiimmern; er findet sich bei
Hauseigentliimern, die sich nicht fir
die Belange der Hausbewohner
interessieren und unfahig zur
friedlichen Losung von Problemen
sind; er pragt Leute, die eine Liste
von Beleidigungen fiihren, um sich
selbst davon zu Uberzeugen, dass
immer die anderen an den
Konflikten schuld sind.

Talente, um zu dienen

Wir verdanken uns letztendlich den
anderen. Diese Uberzeugung ist
keineswegs Zeichen von Naivitat
oder Unterwurfigkeit, sondern von
Reife. Sie beinhaltet auch, dass meine



Zeit nicht mir gehort , weil die
anderen mich brauchen. Ob
Erholung, Vergniigen, kulturelle oder
berufliche Bildung — alles bekommt
eine neue, erweiterte Perspektive,
weil sich die Grenzen verwischen
zwischen dem, was mein ist und
dem, was die anderen betrifft, ohne
dass dadurch die personliche
Verantwortung aufgehoben oder die
Freiheit der anderen angegriffen
wiurde. Vielmehr ist dies eine zutiefst
christliche Einstellung: Wenn der
Herr dir gute Anlagen oder ein
besonderes Talent geschenkt hat,
dann nicht blof3, damit du sie
geniefst oder mit ihnen angibst,
sondern damit du sie in dienender
Liebe zum Nichsten entfaltest.’

Der Egoismus entfernt uns von der
Wirklichkeit, er 1dsst uns vergessen,
dass alles in unserem Leben
Geschenk ist. Was hast du, das du
nicht empfangen hittest? Wenn du
es aber empfangen hast, was



riuhmst du dich, als hittest du es
nicht empfangen? * Wenn alles, was
wir haben, Geschenk ist, dann sind
es die anderen umso mehr. Und
dennoch leben wir manchmal so, als
existierten sie nicht, oder wir
beurteilen sie unterschwellig nach
unseren eigenen Gesichtspunkten
oder unseren Interessen. Anstatt sie
anzunehmen, benutzen wir sie.

Jeder Mensch neigt dazu, sich eine
gemiitliche Ecke einzurichten, in
die er sich zuriickzieht. Sollen sich
die anderen doch anstrengen! ° Die
Tendenz, die Welt um die eigene
Person kreisen zu lassen, ist ein
Zeichen mangelnder Reife, dem wir
gelassen, aber mit Entschiedenheit
entgegentreten mussen. Betrachten
wir unser Leben nicht so sehr als
individuelles Unternehmen, sondern
als Beitrag zum Gluck aller! Dann
entdecken wir in der Tat, dass das
echte Gliick nicht in blofser
Selbstverwirklichung besteht. ,Man



lebt nicht besser, wenn man den
anderen entflieht, sich versteckt,
nicht teilt noch gibt, wenn man sich
in seiner Bequemlichkeit verschliefst.
Das kdme einem langsamen
Selbstmord gleich (...). Ich habe eine
Sendung auf dieser Erde, deshalb
lebe ich auf ihr. Ich muss erkennen,
dass ich wie mit Feuer gezeichnet bin
von dieser Sendung, Licht zu sein,
Segen, der belebt, erhebt, heilt und
befreit.« '

Es ist eine Tatsache, dass sich jeder
innerhalb einer Gruppe soweit
einbringt, wie er will. Es gibt vieles
im taglichen Leben, was man im
Voraus weder wissen noch
vereinbaren kann. Familie und
Gesellschaft kommen dank des
freiwilligen personlichen Einsatzes
voran. Wahrend manche keinerlei
Anstrengungen investieren mochten,
begreifen andere neben ihnen, dass
es Menschen gab, die Zeit eingesetzt
haben, um ihnen zu helfen,



korperlich und seelisch zu wachsen,
und dass auch sie gerufen sind,
diesen Weg zu gehen, den einzigen,
der wirklich frei macht. Es sind
Familienmiutter und -vater, Kinder,
die sich um ihre Eltern kimmern,
Studenten, die anderen in ihren
Schwierigkeiten beistehen,
Berufstétige, die Probleme angehen,
an die sich sonst niemand
heranwagt. Wenn du deine Arbeit
beendet hast, dann tu die deines
Bruders, hilf ihm um Christi willen
mit so viel Takt und Natiirlichkeit,
dass der, dem du hilfst, gar nicht
bemerkt, dass du mehr tust, als du
von Rechts wegen tun miisstest.
Das ist wirklich das feine
Verhalten eines Kindes Gottes ."

So zu leben ist selbstverstandlich
nicht zu verwechseln mit einer
Haltung der Unterwiirfigkeit, die sich
in allen méglichen Dingen
verausgabt anstatt die anderen zu
fordern, noch mit der Naivitat



dessen, der sich blof$ ausnutzen lasst.
Dienen besteht nicht in standiger
Aktion, sondern vor allem darin, den
anderen in ihrem Reifungsprozess
beizustehen, was auch bedeutet, sie
ihre Verantwortung erkennen und
tragen zu lassen.

Nahe

Fur beinah alle Probleme gibt es im
heutigen Leben technische
Losungen, die menschliche Warme
und gegenseitige Hilfe scheinbar
uberflissig machen. Dennoch zeigen
sich angesichts von Situationen, die
unsere Sicherheit erschiittern, wie
Naturkatastrophen oder Unfélle,
spontane Solidaritat und
Gemeinschaftssinn, die im
Alltagsgetriebe mit seinen
Forderungen oft verborgen bleiben...
Plotzlich taucht von neuem auf, was
uns eint, als erwachten die
Gemeinsamkeiten aus einem
Dornroschenschlaf. Wir wenden uns



wieder dem zu, was wesentlich ist.
Dasselbe geschieht auf der
personlichen Ebene bei
einschneidenden Ereignissen wie
etwa dem Tod oder der Krankheit
eines geliebten Menschen; oder im
taglichen Umgang miteinander
bekommen bestimmte
Verhaltensweisen wegen unserer
personlichen Umstande Gewicht,
zum Beispiel wenn wir die Bitterkeit
der Gleichgiiltigkeit '* erfahren
mussten, eine Kalte, die die Seele
erstarren lasst; oder wenn wir im
Gegenteil ein ehrliches, herzliches
Interesse vonseiten anderer bemerkt
haben... Dann 6ffnet sich das Herz
fur das wirklich Wichtige: die
Annahme der anderen.

Ich war fremd und ihr habt mich
aufgenommen. "> Wir alle sind in
gewissem Sinne Fremde und sehnen
uns danach, aufgenommen, getrostet,
angehort und angeschaut zu werden.
Ein reifer Mensch hat diese



Sensibilitat fir die anderen, und er
ist auch manchmal fahig, iber
mangelndes Feingefiihl anderer
hinwegzugehen, selbst wenn es ihn
schmerzt. Manchmal ist es notig,
jemanden auf seine wenig taktvollen
Verhaltensweisen aufmerksam zu
machen. Andere Male ist die beste
Methode die Ansteckung, denn
friher oder spater weckt das
Fingerspitzengefiihl im Umgang auch
die Sensibilitat des grobsten
Menschen.

Das Gesptr fir die anderen bringt
manche Leute auch dazu, sich fur
ihre direkte Umgebung zu
engagieren, indem sie sich zum
Beispiel ,um ein 6ffentliches Objekt
kiimmern (ein Bauwerk, einen
Brunnen, ein verwahrlostes
Denkmal, eine Landschaft, einen
Platz), um etwas, das allen gehort, zu
schiitzen, zu sanieren, zu verbessern
oder zu verschonern. In ihrer
Umgebung entwickeln sich



Bindungen oder werden solche
zuruckgewonnen, und es entsteht ein
neues Ortliches soziales Gewebe. So
befreit sich eine Gemeinschaft von
der konsumorientierten
Gleichgultigkeit (...). Auf diese Weise
wird fir die Welt und die
Lebensqualitit der Armsten gesorgt,
mit einem solidarischen Empfinden,
das zugleich das Bewusstsein ist, in
einem gemeinsamen Haus zu
wohnen, das Gott uns anvertraut
hat“ .

Reife, die echte Solidaritit
miteinschlief$t, ist nicht zu
verwechseln mit der Leichtigkeit,
Bekanntschaften zu schliefden, die
wortgewandten oder extrovertierten
Menschen eigen ist. Es handelt sich
namlich vor allem darum, da zu sein ,
Zu beobachten, zuzuhoren,
anzunehmen und von allen zu
lernen. Besonders in einer Zeit, in
der die
Kommunikationstechnologien eine



Verbindung zu vielen Menschen
ermoglichen, mussen wir die Kraft
der echten Prdsenz wiederentdecken.
Mit einem Smartphone konnen wir
sofort einen Kontakt zu jemandem
herstellen, was aber noch keine
grofdere Nahe bedeutet. Virtuell
bestimmen wir selbst, wer unsere
Bekannten und Freunde sind; doch
paradoxerweise kann uns gerade das
die Menschen in unserer
unmittelbaren Nahe aus den Augen
verlieren lassen. Auch wenn wir uns
daran gewohnt haben, bleibt der
Anblick einer Gruppe von Leuten,
die anstatt miteinander zu reden,
ihre Mails und andere Botschaften
verwalten, doch etwas sehr
Trauriges. Die virtuelle
Kommunikation verhindert dann die
reale, und fast ohne es zu merken,
konnen wir abhédngig werden davon,
wissen zu wollen, ob jemand sich an
uns erinnert, anstatt zu denken: Der
Mensch neben mir braucht mich!
Und das Beste, das ich ihm geben



kann, ist meine Nahe. Genau diese
Entscheidung fiir die personliche
Gegenwart, mit der wir uns dem
direkten Kontakt, der ungefilterten
Wirklichkeit, aussetzen, macht uns
menschlicher, wacher fiir das, was
wirklich zahlt. An die anderen
denken, fir sie beten fihrt uns dazu,
fur sie zu leben. Nur so leben wir
das Leben Christi und werden eins
mit Thm. ©

1Vgl. Gen 1, 10, 12, 18, 21,25. Vers 31
fugt hinzu: Gott sah alles an, was er
gemacht hatte: Es war sehr gut .

2 Papst Franziskus, Audienz,
22.04.15; vgl. Gen 2,18

3vgl. Gen 2, 23

4 Papst Franziskus, Enzyklika
Laudato si, Nr. 13

5 Christus begegnen, Nr. 111



6 Papst Franziskus, Evangelii
gaudium , Nr. 273

7 HI. Josefmaria, Die Spur des
Samanns, Nr. 422

81 Kor 4,7

9 Hl. Josefmaria, Aufzeichnungen aus
einem Beisammensein, 21.10.1973

10 Papst Franziskus, Apostolisches
Schreiben Evangelii gaudium , Nr.
272-273

11 Hl. Josefmaria, Der Weg , Nr. 440

12 HI. Josefmaria, Brief 11.3.1940, Nr.
7

13 Mt 25, 35

14 Papst Franziskus, Laudato si, Nr.
232

15 HI. Josefmaria, Kreuzweg, 14.
Station



pdf | automatisch generiertes
Dokument von https://opusdei.org/de-at/
article/die-anderen-und-ich-verse-eines-
einzigen-gedichtes/ (23.01.2026)


https://opusdei.org/de-at/article/die-anderen-und-ich-verse-eines-einzigen-gedichtes/
https://opusdei.org/de-at/article/die-anderen-und-ich-verse-eines-einzigen-gedichtes/
https://opusdei.org/de-at/article/die-anderen-und-ich-verse-eines-einzigen-gedichtes/

	Die anderen und ich, Verse eines einzigen Gedichtes

