
opusdei.org

Die anderen und ich,
Verse eines einzigen
Gedichtes

Wir alle haben eine Geschichte,
eine Familie, eine Umgebung,
eine Kultur. Jeder von uns ist
verfügbar für die anderen und
kann daher überall ein Zuhause
schaffen. Der immer offene
Weg der
Persönlichkeitsentfaltung führt
über ein Leben im Hinblick auf
die anderen und im Rahmen
dieser inneren Ausrichtung.

27.11.2020



Gott sah, dass es gut war 1. Auf dem
Hintergrund dieses Verses, der den
ganzen ersten Bericht über die
Erschaffung der Welt umrahmt,
erscheint als Kontrast „der Gedanke
Gottes, gleichsam die Empfindung
Gottes, der Adam (...) allein im
Garten beobachtet: Er ist frei, er ist
Herr, … aber er ist allein. Und Gott
sieht: Das »ist nicht gut«“ 2. Die
Einsamkeit des Menschen passt nicht
zum Schöpfungsplan. Als Gott ihm
schließlich Eva vorstellt, die Bein von
seinem Bein und Fleisch von seinem
Fleisch ist 3, wird Adam befreit von
der seltsamen Melancholie, die er
sich selbst nicht erklären konnte.
Jetzt ist er in der Lage, zusammen
mit Gott zu sagen, dass „alles gut ist“;
denn gestützt auf seine erkannte
Berufung zur Begegnung mit 
anderen, die sind wie er , hört die
Welt auf, ein unbewohnbarer Ort zu
sein.



Im Zusammenleben mit anderen
festigt sich unsere Persönlichkeit,
aber diese Aussage erfasst noch bei
weitem nicht alles. Wir brauchen die
anderen und sie brauchen uns.
Niemals sind sie überflüssig, denn sie
sind der Ort, zu dem wir gehören
und von dem aus Gott uns ruft, alle
auf- und anzunehmen. Weil wir eine
Geschichte, eine Familie, Nachbarn,
eine Kultur haben, ist jeder von uns
ein Zuhause – ein aufnahmebereiter
Ort – und fähig, ein Zuhause zu
schaffen, wo immer er hinkommt. Da
wir selbst nicht unbehaust sind, sind
wir in der Lage, die Welt als Haus zu
sehen – als unser eigenes Zuhause
und zugleich als „das große,
gemeinsame Haus“ 4. Wenn wir
unsere Wurzeln lieben und
unaufgeregt unserer Wesensart
gemäß leben…, dann sind wir fähig
zu lieben und geliebt zu werden,
andere anzunehmen und selbst
angenommen zu werden.



Mit anderen und für sie

Eine grundlegende Erfahrung
unseres Lebens ist die, dass wir
erwartet wurden und jemand uns
aufgezogen und vorangebracht hat.
Jeder von uns ist ein Mensch, der 
angenommen wurde . Niemand
wächst allein auf; niemand lebt in
Wirklichkeit nur auf sich gestellt,
auch wenn es Menschen gibt, die so
leben müssen. Selbst der Zerfall von
Familien und die daraus folgende
Verlassenheit vieler Kinder lassen
aus diesem fundamentalen
anthropologischen Grundsatz nicht
eine schöne, aber nutzlose Idee
werden. Es gibt in der Tat Menschen,
die in einem feindlichen Umfeld
aufgewachsen sind und durch den
Mangel an Liebe Schaden erlitten
haben. Gerade darum sind sie aber
empfänglich für Zuneigung und
können selbst zu einem Ort der
Aufnahme für andere werden. Wer



viel gelitten hat, ist fähig, sehr zu
lieben.

Es gibt kein isoliertes menschliches
Leben, jedes einzelne steht in
Verbindung mit anderen. Keiner
ist ein bezugloser Vers, alle sind
wir Teil ein- und derselben
göttlichen Dichtung .5 Die anderen
existieren nicht nur außerhalb
unserer selbst wie ein Stein am
Wegesrand, sie gehören zu uns und
wir zu ihnen, viel enger als wir uns
vorstellen können. Im Himmel
werden wir ganz verstehen, was wir
auf Erden bereits erahnen können in
dem Maß, in dem wir in der Nähe
Gottes und der Menschen in unserem
Umfeld leben. Diese gegenseitige
Zugehörigkeit hat zwei bedeutende
Konsequenzen: Die anderen stützen
sich auf mich, und ich kann und
muss mich auf sie stützen. Lieben
und sich lieben lassen – der Weg zur
Reife lässt uns diese beiden Aspekte
des „bei den anderen und für die



anderen da sein“ 6 in unser Leben
integrieren.

In der Pubertät beginnt diese
Herausforderung, deutlich zu
werden. Bis dahin haben die Eltern
das Herz des Kindes gebildet, das
jetzt selbständig wird. Zwar findet
fast alles eine Lösung, aber die
Erziehung durch die Eltern bestimmt
zum guten Teil, wie wir auf die Welt
blicken und was wir zu sehen
vermögen. Jugendliche tendieren
meist dazu, sich Vorbilder zu suchen,
die anders sind als ihre Eltern, weil
sie sich nun abheben und behaupten
wollen. Sie sind von einander
widerstrebenden Gefühlen hin- und
hergerissen: Sie spüren die eigene
Abhängigkeit, aber auch den
erwachenden Wunsch nach
Unabhängigkeit. Daher geht die
Liebe zu den Eltern Hand in Hand
mit einer gewissen Ablehnung des
eigenen Zuhause. Sie sind Anfänger,
geben sich aber betont selbstsicher;



sie suchen sich zu unterscheiden,
wollen aber gleichzeitig Teil einer
Gruppe sein. Es ist eine schwierige
Zeit für die Eltern und für sie selbst,
aber hinter den etwas übertriebenen
Versuchen, sich abzusetzen steckt
das Bedürfnis nach Entfaltung der
eigenen Individualität.

Wenn es für das Kind typisch ist,
alles auf sich selbst zu beziehen, so
gehört es zum Jugendalter, dass das 
Ich weiter wird, dass es sich den
anderen öffnet. Es beginnt,
Verantwortung zu spüren und Lust,
einen persönlichen Beitrag zu
leisten. Es merkt, dass auch die
anderen Interessen und eigene
Vorstellungen haben. Die anderen
existieren . Ein klares Zeichen von
Unreife ist die Unfähigkeit, sich
dieser neuen Forderung des Lebens
zu stellen. Überbehütung vonseiten
der Eltern – eine falsch verstandene
Liebe, ein übertriebener Eifer, dem
Kind Schwierigkeiten und



Unnannehmlichkeiten zu ersparen –
kann Grund für diese
Charaktereigenschaft sein. Später
taucht dieser Zug zum Beispiel in
Müttern oder Vätern auf, die für ihre
Arbeit, ihre Hobbies, ihre
Freundschaften leben und sich nicht
um die Erziehung ihrer Kinder
kümmern; er findet sich bei
Hauseigentümern, die sich nicht für
die Belange der Hausbewohner
interessieren und unfähig zur
friedlichen Lösung von Problemen
sind; er prägt Leute, die eine Liste
von Beleidigungen führen, um sich
selbst davon zu überzeugen, dass
immer die anderen an den
Konflikten schuld sind.

Talente, um zu dienen

Wir verdanken uns letztendlich den
anderen. Diese Überzeugung ist
keineswegs Zeichen von Naivität
oder Unterwürfigkeit, sondern von
Reife. Sie beinhaltet auch, dass meine



Zeit nicht mir gehört , weil die
anderen mich brauchen. Ob
Erholung, Vergnügen, kulturelle oder
berufliche Bildung – alles bekommt
eine neue, erweiterte Perspektive,
weil sich die Grenzen verwischen
zwischen dem, was mein ist und
dem, was die anderen betrifft, ohne
dass dadurch die persönliche
Verantwortung aufgehoben oder die
Freiheit der anderen angegriffen
würde. Vielmehr ist dies eine zutiefst
christliche Einstellung: Wenn der
Herr dir gute Anlagen oder ein
besonderes Talent geschenkt hat,
dann nicht bloß, damit du sie
genießt oder mit ihnen angibst,
sondern damit du sie in dienender
Liebe zum Nächsten entfaltest. 7

Der Egoismus entfernt uns von der
Wirklichkeit, er lässt uns vergessen,
dass alles in unserem Leben
Geschenk ist. Was hast du, das du
nicht empfangen hättest? Wenn du
es aber empfangen hast, was



rühmst du dich, als hättest du es
nicht empfangen? 8 Wenn alles, was
wir haben, Geschenk ist, dann sind
es die anderen umso mehr. Und
dennoch leben wir manchmal so, als
existierten sie nicht, oder wir
beurteilen sie unterschwellig nach
unseren eigenen Gesichtspunkten
oder unseren Interessen. Anstatt sie
anzunehmen, benutzen wir sie.

Jeder Mensch neigt dazu, sich eine
gemütliche Ecke einzurichten, in
die er sich zurückzieht. Sollen sich
die anderen doch anstrengen! 9 Die
Tendenz, die Welt um die eigene
Person kreisen zu lassen, ist ein
Zeichen mangelnder Reife, dem wir
gelassen, aber mit Entschiedenheit
entgegentreten müssen. Betrachten
wir unser Leben nicht so sehr als
individuelles Unternehmen, sondern
als Beitrag zum Glück aller! Dann
entdecken wir in der Tat, dass das
echte Glück nicht in bloßer 
Selbstverwirklichung besteht. „Man



lebt nicht besser, wenn man den
anderen entflieht, sich versteckt,
nicht teilt noch gibt, wenn man sich
in seiner Bequemlichkeit verschließt.
Das käme einem langsamen
Selbstmord gleich (…). Ich habe eine
Sendung auf dieser Erde, deshalb
lebe ich auf ihr. Ich muss erkennen,
dass ich wie mit Feuer gezeichnet bin
von dieser Sendung, Licht zu sein,
Segen, der belebt, erhebt, heilt und
befreit.“ 10

Es ist eine Tatsache, dass sich jeder
innerhalb einer Gruppe soweit
einbringt, wie er will. Es gibt vieles
im täglichen Leben, was man im
Voraus weder wissen noch
vereinbaren kann. Familie und
Gesellschaft kommen dank des
freiwilligen persönlichen Einsatzes
voran. Während manche keinerlei
Anstrengungen investieren möchten,
begreifen andere neben ihnen, dass
es Menschen gab, die Zeit eingesetzt
haben, um ihnen zu helfen,



körperlich und seelisch zu wachsen,
und dass auch sie gerufen sind,
diesen Weg zu gehen, den einzigen,
der wirklich frei macht. Es sind
Familienmütter und -väter, Kinder,
die sich um ihre Eltern kümmern,
Studenten, die anderen in ihren
Schwierigkeiten beistehen,
Berufstätige, die Probleme angehen,
an die sich sonst niemand
heranwagt. Wenn du deine Arbeit
beendet hast, dann tu die deines
Bruders, hilf ihm um Christi willen
mit so viel Takt und Natürlichkeit,
dass der, dem du hilfst, gar nicht
bemerkt, dass du mehr tust, als du
von Rechts wegen tun müsstest.
Das ist wirklich das feine
Verhalten eines Kindes Gottes .11

So zu leben ist selbstverständlich
nicht zu verwechseln mit einer
Haltung der Unterwürfigkeit, die sich
in allen möglichen Dingen
verausgabt anstatt die anderen zu
fordern, noch mit der Naivität



dessen, der sich bloß ausnutzen lässt.
Dienen besteht nicht in ständiger
Aktion, sondern vor allem darin, den
anderen in ihrem Reifungsprozess
beizustehen, was auch bedeutet, sie
ihre Verantwortung erkennen und
tragen zu lassen.

Nähe

Für beinah alle Probleme gibt es im
heutigen Leben technische
Lösungen, die menschliche Wärme
und gegenseitige Hilfe scheinbar
überflüssig machen. Dennoch zeigen
sich angesichts von Situationen, die
unsere Sicherheit erschüttern, wie
Naturkatastrophen oder Unfälle,
spontane Solidarität und
Gemeinschaftssinn, die im
Alltagsgetriebe mit seinen
Forderungen oft verborgen bleiben…
Plötzlich taucht von neuem auf, was
uns eint, als erwachten die
Gemeinsamkeiten aus einem
Dornröschenschlaf. Wir wenden uns



wieder dem zu, was wesentlich ist.
Dasselbe geschieht auf der
persönlichen Ebene bei
einschneidenden Ereignissen wie
etwa dem Tod oder der Krankheit
eines geliebten Menschen; oder im
täglichen Umgang miteinander
bekommen bestimmte
Verhaltensweisen wegen unserer
persönlichen Umstände Gewicht,
zum Beispiel wenn wir die Bitterkeit
der Gleichgültigkeit 12 erfahren
mussten, eine Kälte, die die Seele
erstarren lässt; oder wenn wir im
Gegenteil ein ehrliches, herzliches
Interesse vonseiten anderer bemerkt
haben… Dann öffnet sich das Herz
für das wirklich Wichtige: die
Annahme der anderen.

Ich war fremd und ihr habt mich
aufgenommen. 13 Wir alle sind in
gewissem Sinne Fremde und sehnen
uns danach, aufgenommen, getröstet,
angehört und angeschaut zu werden.
Ein reifer Mensch hat diese



Sensibilität für die anderen, und er
ist auch manchmal fähig, über
mangelndes Feingefühl anderer
hinwegzugehen, selbst wenn es ihn
schmerzt. Manchmal ist es nötig,
jemanden auf seine wenig taktvollen
Verhaltensweisen aufmerksam zu
machen. Andere Male ist die beste
Methode die Ansteckung, denn
früher oder später weckt das
Fingerspitzengefühl im Umgang auch
die Sensibilität des gröbsten
Menschen.

Das Gespür für die anderen bringt
manche Leute auch dazu, sich für
ihre direkte Umgebung zu
engagieren, indem sie sich zum
Beispiel „um ein öffentliches Objekt
kümmern (ein Bauwerk, einen
Brunnen, ein verwahrlostes
Denkmal, eine Landschaft, einen
Platz), um etwas, das allen gehört, zu
schützen, zu sanieren, zu verbessern
oder zu verschönern. In ihrer
Umgebung entwickeln sich



Bindungen oder werden solche
zurückgewonnen, und es entsteht ein
neues örtliches soziales Gewebe. So
befreit sich eine Gemeinschaft von
der konsumorientierten
Gleichgültigkeit (…). Auf diese Weise
wird für die Welt und die
Lebensqualität der Ärmsten gesorgt,
mit einem solidarischen Empfinden,
das zugleich das Bewusstsein ist, in
einem gemeinsamen Haus zu
wohnen, das Gott uns anvertraut
hat“ 14.

Reife, die echte Solidarität
miteinschließt, ist nicht zu
verwechseln mit der Leichtigkeit,
Bekanntschaften zu schließen, die
wortgewandten oder extrovertierten
Menschen eigen ist. Es handelt sich
nämlich vor allem darum, da zu sein ,
zu beobachten, zuzuhören,
anzunehmen und von allen zu
lernen. Besonders in einer Zeit, in
der die
Kommunikationstechnologien eine



Verbindung zu vielen Menschen
ermöglichen, müssen wir die Kraft
der echten Präsenz wiederentdecken.
Mit einem Smartphone können wir
sofort einen Kontakt zu jemandem
herstellen, was aber noch keine
größere Nähe bedeutet. Virtuell
bestimmen wir selbst, wer unsere 
Bekannten und Freunde sind; doch
paradoxerweise kann uns gerade das
die Menschen in unserer
unmittelbaren Nähe aus den Augen
verlieren lassen. Auch wenn wir uns
daran gewöhnt haben, bleibt der
Anblick einer Gruppe von Leuten,
die anstatt miteinander zu reden,
ihre Mails und andere Botschaften 
verwalten, doch etwas sehr
Trauriges. Die virtuelle
Kommunikation verhindert dann die
reale, und fast ohne es zu merken,
können wir abhängig werden davon,
wissen zu wollen, ob jemand sich an
uns erinnert, anstatt zu denken: Der
Mensch neben mir braucht mich!
Und das Beste, das ich ihm geben



kann, ist meine Nähe. Genau diese
Entscheidung für die persönliche
Gegenwart, mit der wir uns dem
direkten Kontakt, der ungefilterten
Wirklichkeit, aussetzen, macht uns
menschlicher, wacher für das, was
wirklich zählt. An die anderen
denken, für sie beten führt uns dazu,
für sie zu leben. Nur so leben wir
das Leben Christi und werden eins
mit Ihm. 15

1 Vgl. Gen 1, 10, 12, 18, 21,25. Vers 31
fügt hinzu: Gott sah alles an, was er
gemacht hatte: Es war sehr gut .

2 Papst Franziskus, Audienz,
22.04.15; vgl. Gen 2, 18

3 vgl. Gen 2, 23

4 Papst Franziskus, Enzyklika 
Laudato sí, Nr. 13

5 Christus begegnen, Nr. 111



6 Papst Franziskus, Evangelii
gaudium , Nr. 273

7 Hl. Josefmaria, Die Spur des
Sämanns, Nr. 422

8 1 Kor 4, 7

9 Hl. Josefmaría, Aufzeichnungen aus
einem Beisammensein, 21.10.1973

10 Papst Franziskus, Apostolisches
Schreiben Evangelii gaudium , Nr.
272-273

11 Hl. Josefmaria, Der Weg , Nr. 440

12 Hl. Josefmaría, Brief 11.3.1940, Nr.
7

13 Mt 25, 35

14 Papst Franziskus, Laudato sí , Nr.
232

15 Hl. Josefmaría, Kreuzweg, 14.
Station



pdf | automatisch generiertes
Dokument von https://opusdei.org/de-at/
article/die-anderen-und-ich-verse-eines-

einzigen-gedichtes/ (23.01.2026)

https://opusdei.org/de-at/article/die-anderen-und-ich-verse-eines-einzigen-gedichtes/
https://opusdei.org/de-at/article/die-anderen-und-ich-verse-eines-einzigen-gedichtes/
https://opusdei.org/de-at/article/die-anderen-und-ich-verse-eines-einzigen-gedichtes/

	Die anderen und ich, Verse eines einzigen Gedichtes

