opusdei.org

Die anderen sind ein
Teil von uns (I)

Freundschaft und
Liebenswirdigkeit sind der
fruchtbare Boden fur die
bruderliche Zurechtweisung.
Gott wirkt in unseren
Beziehungen, um aus jedem das
Beste herauszuholen.

17.10.2021

Als Jesus einmal nach Kafarnaum
zuruckkehrt, nahert sich ihm ein
Hauptmann, kaum dass er die Stadt
betreten hat. Die Szene uberrascht
die umstehenden Leute, denn es war



keineswegs tiblich, dass sich ein
Angehoriger des romischen Heeres
mit so viel Respekt und Hochachtung
an einen Juden wandte: ,Herr, mein
Diener liegt geldhmt zu Hause und
hat grofde Schmerzen“ (Mt 8,6). Der
Soldat ist es gewohnt, in seiner
Umgebung das Kommando zu
fuhren, er weif$ jedoch, dass es
unzahlige Lebensbereiche gibt, in
denen er seine Befehlsgewalt nicht
ausuben kann. Und obwohl es sein
Auftrag ist, fur eine gewisse Ordnung
zu sorgen, ist ihm klar, dass es
zahllose wichtige Dinge gibt, die sich
ihm entziehen. Deshalb zogert er
nicht, um Hilfe zu bitten. Jesus, der
seine innere Einstellung kennt,
wartet nicht einmal ab, dass die Bitte
uber seine Lippen kommt: ,,Ich will
kommen und ihn gesund

machen®“ (Mt 8,7). Der heilige
Augustinus sagt im Kommentar zu
dieser Stelle: ,,Die Demut des
Hauptmanns war die Tir, durch die
der Herr eintrat, um ganz von dem



Besitz zu ergreifen, was er bereits
besafs“(1).

Eine am Kampf beteiligte Familie

Es bewegt den Herrn, dass der
romische Vorgesetzte trotz seines
Einflusses und seiner Verdienste
anerkennt, dass es nicht in seinen
Kraften liegt, dem Diener zu helfen,
den er so sehr liebt. Der Hauptmann
gesteht offentlich, dass er nicht fahig
ist, alles zu erreichen. Und diese
Haltung, sich als bedurftig zu
erachten, gehort gewissermafien zu
jedem Weg der Heiligkeit: Wir geben
unsere Schwache zu, wir wissen,
dass Gott der wichtigste Akteur ist
und dass er, um sein Werk zu
vollenden, mit der Mitwirkung jener
rechnet, die er an unseren Weg
gestellt hat. Wie jener Diener warten
auch unsere Wunden auf Heilung
und unsere Schmerzen auf
Linderung durch andere. Papst
Franziskus schrieb: , Diese



bruderliche Solidaritit ist kein
rhetorisches Stilmittel, keine
Redensart, sondern sie ist ein
wesentlicher Bestandteil der
Gemeinschaft unter den Christen.
Wenn wir sie leben, sind wir in der
Welt Zeichen, ,Sakrament‘ der Liebe
Gottes (...). Es ist eine Gemeinschalft,
die uns fahig macht, in die Freude
und in den Schmerz der anderen
einzutreten, um sie uns aufrichtig zu
eigen zu machen®(2).

In der heiligen Messe etwa erkennen
wir diese Wirklichkeit an und bitten
die ganze Kirche, fir uns zu beten:
,Ich bekenne Gott, dem
Allméchtigen, und allen Brudern und
Schwestern, dass ich Gutes
unterlassen und Boses getan habe
(...). Darum bitte ich (...) euch, Briuder
und Schwestern, fiir mich zu beten
bei Gott, unserem Herrn“(3). In der
Tat ist daran nichts
AufSergewohnliches, denn wir alle
sind von Geburt an abhéngig von



anderen. Wir sind nicht aus eigenem
Entschluss auf die Welt gekommen,
konnen nicht allein bestehen, ja wir
konnten nicht einmal sprechen ohne
eine Gemeinschaft, die uns
aufnimmt. Anderer Menschen zu
bediirfen, ist ein Wesensmerkmal
von uns. Daher sagt der heilige
Johannes vom Kreuz, dass jemand,
der sich isoliert, ,,einer vereinzelten
brennenden Kohle gleicht; sie wird
eher erkalten als weiterglihen ...
Und wer als Blinder fallt, wird als
Blinder nicht allein aufstehen; und
sollte er allein aufstehen, wird er
einen Weg einschlagen, der ihm
nicht zutraglich ist“(4).

Wenn wir die Mithilfe des Nachsten
erfahren, gelangen wir in eine
ahnliche Lage wie die des
Hauptmanns, der um Hilfe bittet,
oder des Dieners, dessen Krankheit
geheilt wird. Das geschieht etwa bei
der bruderlichen Zurechtweisung.
Diese aus dem Evangelium



abgeleitete Gewohnheit besteht
darin, dass uns jemand — nachdem er
es mit Gott in seinem Gebet
betrachtet und dazu vielleicht auch
noch jemand anderen um Rat
gebeten hat — als Anregung
weitergibt, wie wir irgendeinen
konkreten Aspekt unseres Lebens
verbessern konnen (vgl. Mt 18,16-17).
Dieses Hilfsmittel gibt uns die
Sicherheit, einer Familie
anzugehoren, die sich an unserem
Kampf beteiligt. Deshalb ist die
bruderliche Zurechtweisung das
Gegenteil von Kritik, Klatsch oder
ubler Nachrede. Wahrend letztere
Urteile und Verurteilungen
enthalten, enthalt die bruderliche
Hilfe eine Umarmung, die den
Nachsten annimmt, wie er ist, und
ihn anspornt fir die Zukunft.

Die beste Version eines jeden

Die standige Bekehrung, die das
christliche Leben erfordert, hat nicht



zum Ziel, uns gewissermafien in
andere Menschen zu verwandeln als
die, die wir sind, sondern uns dazu
zu flihren, mit der Gnade Gottes die
beste Version unserer selbst zu
werden. Die Heiligen waren nicht
dazu berufen, ihre Personlichkeit
aufzugeben, sondern ihre ureigenen,
personlichen und einzigartigen
Charakteristika mit der Liebe Christi
zu erfullen. Der heilige Paulus zum
Beispiel war nach seiner Bekehrung
nicht dazu berufen, seinen Eifer fur
das Gottliche zu zugeln, sondern ihn
zur wahren Fille hin zu lenken.
Jeder von uns besitzt besondere, von
Gott gewollte Merkmale, hat eine
eigene Vergangenheit, hat in einem
konkreten sozialen Netzwerk gelebt,
besitzt eine einmalige Art zu sein ...
All das will Gott nicht zerstoren,
sondern vergottlichen, in ein
Werkzeug seiner Sendung
verwandeln. Und eine der
wichtigsten Weisen, die er hat, um
dieses nach und nach zu formen,



geht Uiber unsere Beziehungen, iiber
die Personen, die wir in unser Leben
eintreten lassen und die auch von
Gott angestofsen wurden, diese beste
Version eines jeden zu suchen.

Wir setzten dem Wirken und den
Planen Gottes Grenzen, wenn wir
dachten, seine Hilfe einzig tiber die
Lesung seines Wortes oder die
Sakramente empfangen zu konnen.
Zweifellos sind dies zwei
herausragende Bereiche der
Gnadenvermittlung, dennoch stellt
Jesus die Bedeutung dessen klar
heraus, was auch der Nachste fiir uns
tun kann; nicht zuletzt ist Christus
der Néchste (vgl. Mt 25,40; Lk 10,16).
Die Menschwerdung selbst, die dazu
fuhrte, dass Jesus das Leben der ihm
Nachststehenden durch die
Freundschaft umwandelte, erinnert
uns an den erlosenden Wert unserer
personlichen Beziehungen, Mann
gegen Mann, mit den anderen. ,,Gott
bedient sich hdufig einer echten



Freundschaft, um sein
Erlosungswerk zu vollbringen“(5),
schreibt der Prélat des Opus Dei
Fernando Ocariz. Blicken wir auf die
Heilsgeschichte, so sehen wir, dass
Gottes Wirken immer in einem Volk,
in einer Gemeinschaft, in einer
Familie, in einer Gruppe von
Freunden stattfindet; zu denken, dass
die Heiligkeit davon absieht, was
andere fir uns tun konnen, kann
Symptom einer Isolierung sein, die
unfruchtbar bleiben wird. Deshalb
ist es nur naturlich, dass in einem
freundschaftlichen Umfeld die
briderliche Zurechtweisung gelebt
wird: Hier sind alle bemiiht, das
Beste aus jedem herauszuholen,
ohne an unbedeutenden
Kleinigkeiten Anstof$ zu nehmen,
sondern indem man Sorge tragt fur
ihre tiefe Sehnsucht nach Heiligkeit,
die nach und nach uberflief3t und
sich im taglichen Lebens
verschiedentlich dufSert.



Papst Franziskus erinnerte uns
daran, dass ,die Heiligung ein
gemeinschaftlicher Weg ist, immer
zu zweit. (...) Es gibt viele heilige
Ehepaare, bei denen jeder einzelne
ein Werkzeug Christi zur Heiligung
des Ehepartners war. Mit anderen
zusammen zu leben oder zu
arbeiten, ist zweifellos ein Weg der
geistlichen Entwicklung. Der heilige
Johannes vom Kreuz sagte zu einem
seiner Schiler: Du lebst mit anderen
zusammen, ,damit sie dich
bearbeiten und eintben‘ (...). Die
Gemeinschaft, die die kleinen Details
der Liebe bewahrt, wo die Mitglieder
sich umeinander kiimmern und
einen offenen und evangelisierenden
Raum bilden, ist Ort der Gegenwart
des Auferstandenen, der sie
entsprechend dem Heilsplan des
Vaters heiligt“(6).

Jede Hilfe ist ein Geschenk



Der Hauptmann aus dem
Evangelium ist sich dessen bewusst,
dass er Jesus um einen Gefallen
bittet. Er weifs, dass der Herr, wenn
er beschliefst, das Haus eines Heiden
zu betreten, sich danach reinigen
muss; weder fordert er Jesus daher
auf, in sein Haus zu kommen, noch
verlangt er von ihm ein Wunder.
Und gerade diese Haltung ist es, die
das Wunder Jesu erwirkt: Der
Hauptmann macht sich fur Christus
liebenswert. Wir sagen, eine Person
sei liebenswert, wenn wir ihr -
obwohl sie diese Zuneigung nicht
einfordert und auch keine
Verpflichtung besteht, ihr Haus zu
betreten — mit dieser Geste dennoch
entgegenkommen wollen. Wenn wir
liebenswert sind, werden wir Teil
eines Netzwerks, in dem die einen
voll Freimut mit den anderen
zusammenarbeiten. Papst Franziskus
schreibt: ,Liebenswirdig sein ist
nicht ein Stil, den der Christ wahlen
oder ablehnen kann (...). Die



freundliche Liebe schafft
Verbindungen, pflegt Bindungen,
kniipft neue Netze der Eingliederung
und baut ein festes soziales Geflige
auf. Auf diese Weise schiitzt man sich
selbst, da man ohne ein Gefiihl der
Zugehorigkeit keine Hingabe an die
anderen aufrecht erhalten kann“(7).

Um sich in dieser Haltung zu
verbessern, gibt es beispielsweise
folgende Moglichkeiten: keine Scheu
haben, um Hilfe zu bitten; bereit
sein, zuzuhoren; unsere Vorlieben zu
erkennen geben, ohne sie den
anderen aufzuzwingen; unsere
Sorgen und Freuden mit anderen
teilen ... Die ,Atmosphdre der
Freundschaft, die jeder in seiner
Umgebung verbreiten soll, ist das
Ergebnis zahlreicher Bemuhungen,
den Mitmenschen das Leben
angenehm zu machen. Ein Zugewinn
an Liebenswirdigkeit, Freude,
Geduld, Optimismus, Feingefiithl und
an allen Tugenden, die das



Zusammenleben liebenswert
machen, ist wichtig, damit Menschen
sich angenommen fithlen und
glucklich sein konnen“(8), schreibt
Pralat Ocdriz. All das lasst in der
Person eine Wesensart entstehen, die
zwar nicht leicht in Worte zu fassen,
jedoch leicht erkennbar ist. Wenn
jemand die Liebenswirdigkeit pflegt,
bedeutet es keine Miihe, sich ihm zu
nahern, mit ihm ins Gesprach zu
kommen, ihm kleine
Aufmerksamkeiten zu erweisen und
ihm auch aufrichtig zu sagen, was
wir denken.

Personen, mit denen man offen
reden kann, kann man leichter
lieben, auch wenn ihre Schwichen
offensichtlich oder nur wenig
Gemeinsamkeiten vorhanden sein
konnen. Wir alle wissen aus
Erfahrung, dass es Menschen gibt,
bei denen es uns leichter gelingt, eine
Anregung zu machen. Immer sind sie
dankbar dafir, ihr Gesicht spiegelt



den Frieden wider, mit dem sie die
Anregung annehmen, und
wahrscheinlich werden wir
bemerken, dass sich unser kleiner
Beitrag auf ihr Leben auswirkt. Sie
gehen nicht in die Defensive, denn
sie spuren, dass, wer zu helfen
versucht, nicht angreift. Sie haben
nicht das Gefiihl, dass man ihren
Wert in Frage stellt, denn die
briiderliche Zurechtweisung entsteht
in der christlichen Gemeinschaft, im
Zuhause, in der Familie; und dort
werden wir geliebt, wie wir sind,
nicht wegen der Dinge, die wir gut
oder schlecht machen. Die
Schwierigkeit, uns helfen zu lassen,
kann dagegen einen Anspruch
verdecken, geliebt zu werden wie
jemand, der wir vielleicht nicht sind.
Deshalb ist es auch wichtig, stetig das
Terrain zu nahren, in dem diese Hilfe
entstehen kann: Das Teilen des
Wunsches nach Heiligkeit geht Hand
in Hand mit dem Teilen vieler



anderer Dinge, von Sehnsiichten,
Sorgen und Freuden.

Wer diese Bereitschaft pflegt,
liebenswirdig zu sein, die Hilfe der
anderen zu erleichtern, wird auch
ofter Uiber ihre Zuneigung staunen
und fir das Werk der
Barmherzigkeit dankbar sein, das die
bruderliche Hilfe oder
Zurechtweisung darstellt. Kleine
Kinder staunen, weil sie Gesten der
Liebe nicht fiir selbstverstindlich
halten. Der heilige Josefmaria
vertraute einmal einigen seiner
Sohne an: ,In letzter Zeit bitte ich
den Herrn mehr als je zuvor — und
ich bitte auch die Jungfrau darum —,
klein zu sein, ein Kind zu werden. Im
aufleren menschlichen Leben stark
und kraftvoll; im geistlichen Leben
aber klein. So werden wir keinen
Stolz aufkommen lassen, wenn uns
eine Zurechtweisung gemacht wird.
Wir werden dankbar sein, dass man
uns hilft, uns zu bessern. Sonst ware



sie uns unangenehm®(9). Wenn wir
wie die Kinder werden, werden wir
die Schranken beseitigen, die uns
von den anderen trennen; wir
werden eine liebenswirdige
Umgebung schaffen, in der leicht zu
spuren ist, dass eine bruderliche
Zurechtweisung ein Geschenk ist,
eine unverdiente Hilfe. Mit der Hilfe
Gottes werden wir horen, was Jesus
dem Hauptmann sagt und was das
Wunder der Heilung des Dieners
bewirkt: ,,Es soll geschehen, wie du
geglaubt hast“ (Mt 8,13).

KKk

Wir wollen vielen Menschen helfen,
und das erreichen wir nur, wenn wir
mit der Hilfe der anderen zu rechnen
wissen. Deshalb sagte der heilige
Josefmaria, dass jede Person ,nicht
nur Schaf (...), sondern irgendwie
auch Guter Hirt ist“(10). Um die
Heilung seines Freundes zu erlangen,
musste der Hauptmann seine



Bedurftigkeit anerkennen; um guter
Hirt zu sein, musste er die Erfahrung
machen, Schaf zu sein. Dann werden
die Worte der Schrift Wirklichkeit
werden: ,,Ein Bruder, dem sein
Bruder hilft, ist wie eine starke und
hohe Festung, fest wie die
Stadtmauer* (Spr 18,9). Wir durfen
die Liebe nicht darauf reduzieren,
was wir fir die anderen tun, denn
auch in der Annahme einer
freundlichen Hand steckt viel Liebe.
Wenn wir dankbar sind fiir die
Tatsache, dass wir von Menschen
umgeben leben, die wollen, dass wir
die beste Version unserer selbst sind,
Offnet uns das fur die Bekehrung, die
die Grundlage der Heiligkeit ist. Die
heilige Teresa von Avila sagte: ,Nach
meinem Daflirhalten ist es bei der
Beschaffenheit unserer Natur
unmoglich, mutig grofde Dinge zu
unternehmen, wenn man nicht
erkennt, dass man bei Gott in
Gnaden steht“(11). Und die Gnade
Gottes erreicht uns eben auch tiber



die Beziehungen mit den Menschen,
die uns umgeben.

(1) H1. Augustinus, Sermones, 6,2.

(2) Papst Franziskus, Generalaudienz,
6.1.2013.

(3) Romisches Messbuch,
Allgemeines Schuldbekenntnis.

(4) Hl. Johannes vom Kreuz,
Merksdtze von Licht und Liebe, 7; 11.

(5) Msgr. Fernando Ocariz,
Hirtenbrief, 1.11.2019, Nr. 5.

(6) Papst Franziskus, Gaudete et
exsultate, Nr. 141-145.

(7) Papst Franziskus, Amoris Laetitia,
Nr. 99-100.



(8) Msgr. Fernando Ocariz,
Hirtenbrief, 1.11.2019, Nr. 9.

(9) HI. Josefmaria, Aufzeichnungen
von einem Familientreffen,
2.10.1970.

(10) HI. Josefmaria, Briefe25, Nr. 30.

(11) HI. Teresa v. Avila, Leben, 10, 6.

Diego Zalbidea, Andrés
Cardenas M.

pdf | automatisch generiertes
Dokument von https://opusdei.org/de-at/
article/die-anderen-sind-ein-teil-von-
uns-i/ (18.12.2025)


https://opusdei.org/de-at/article/die-anderen-sind-ein-teil-von-uns-i/
https://opusdei.org/de-at/article/die-anderen-sind-ein-teil-von-uns-i/
https://opusdei.org/de-at/article/die-anderen-sind-ein-teil-von-uns-i/

	Die anderen sind ein Teil von uns (I)

