opusdei.org

Der Zolibat des
Priesters

von Alvaro del Portillo. Koln
Adamas-Verlag 1973

04.02.2011

Der Zolibat des Priesters

Als am 24. Juni 1967 die Enzyklika
Sacerdotalis Caelibatus veroffentlicht
wurde, verstieg sich mancher
Theologe zu der Behauptung, der
Papst dieser Enzyklika kénne nicht
als das Haupt der allgemeinen Kirche
betrachtet werden, sondern nur als
Primas von Italien, allenfalls noch als



Patriarch des Abendlandes[1]. Urteile
dieser Art, vielleicht freundlicher in
der Form, doch gleichermafien
polemisch und der
Aufrechterhaltung des
Priesterzolibats entgegengesetzt,
haben in einigen Bereichen der
offentlichen Meinung ihr Echo
gefunden, die stark dem wachsenden
Druck bestimmter ideologischer
«pressure groups» ausgesetzt sind.
Die 5. Sitzungsperiode des
holldndischen Pastoralkonzils hat
dafiir einen schlagenden Beweis ge-
liefert.

Uns scheint jedoch, dafs derartige
Urteile und Meinungen fiir ebenso
oberflachlich und vom Standpunkt
wissenschaftlicher Methodologie aus
fir ebenso willkirlich zu halten sind,
wie sie im Gegensatz stehen zum
hochsten kirchlichen Lehramt - nicht
nur zum péapstlichen, sondern auch
(und das muf$ mit Nachdruck betont
werden) zu dem des gesamten



Bischofskollegiums. Es ist in der Tat
offensichtlich, auch wenn diese
Tatsache in den oben angefiihrten
Uberredungs- und
Indoktrinierungsversuchen
systematisch totgeschwiegen wird,
daf die ganze Lehre von Sacerdotalis
Caelibatus, wie alle weiteren
diesbeziiglichen Lehraussagen Papst
Pauls VI., zutiefst und radikal auf
dem feierlichen Lehramt des
okumenischen Zweiten Va-
tikanischen Konzils basieren, d. h.
auf dem feierlichen Lehramtdes
ganzen Bischofskollegiums, vereint in
dem universalsten aller bisher von der
Kirche gefeierten Konzilien.

Zu Beginn seiner Enzyklika erinnert
Paul VI. selbst daran, dafs sie ein
«schon den ehrwirdigen
Konzilsvitern gemachtes
Versprechen» erfullt[2],
Konzilsvatern einer
Kirchenversammlung, die «nicht
gezogert hat, die alte, heilige und



gottgewollte geltende Vorschrift des
Priesterzolibats zu bekraftigen, und
die auch die Motive darlegte, die
dieses Gesetz rechtfertigen, wo
immer Menschen im Geist des
Glaubens und mit echter,
grofdherziger Hingabe die gottlichen
Gaben zu schatzen wissen»[3]. Es
handelt sich um eine Bestatigung
und Motivierung, die tiberdies auf
dem II. Vatikanum einen hohen
Prozentsatz an Stimmen erhielt: die
beiden Konzilstexte, die diese spater
in die Enzyklika Pauls VI.
wiederaufgenommene Lehre
vertiefen, sind der Abschnitt 16 des
Dekretes Presbyterorum Ordinis Uiber
Dienst und Leben der Priester
(angenommen am 7. Dezember 1965
mit 2390 gegen 4 Stimmen)[4] und
der Abschnitt 10 des Dekretes
Optatam totius uber die
Priesterausbildung (angenommen
am 28. Oktober 1965 mit 2318 gegen
3 Stimmen)[5].



Welche sind nun aber die Grinde,
deretwegen zunichst das ganze
Bischofskollegium und dann der
Papst glaubten, dieses Problem
behandeln zu mussen? Was das
Konzil angeht, so ist zu sagen, dafs
das Thema Priesterzolibat in den
Quaestiones Commissionibus
Praeparatoriis Concilii Oecumenici
Vaticani II positae (eine Liste, die am
2. Juli 1960 von Papst Johannes XXIII.
approbiert worden ist) nicht
enthalten war; ja es war nicht einmal
unter den Fragen zu finden, die die
verschiedenen Vorbereitungs-
kommissionen in Anwendung ihres
Vorschlagsrechts hinzugefiigt hatten.
In der Tat spirte man erst wahrend
der Konzilsarbeiten selbst die
Notwendigkeit, diese Problematik
anzugehen. Die Konzilsvater waren
es, die darauf hinwiesen, dafs es
sinnvoll sei, die theologische Lehre
vom Zolibat des Priesters
weiterzuentwickeln, d. h. sie auf die
Hohe der grofden ekklesiologischen



Errungenschaften des II.
Vatikanischen Konzils zu bringen,
damit sie in der nachkonzilidren Zeit
nicht als durftig und unzureichend
erschiene. Dazu muf$te das
theologische Verstandnis der engen
Bindungen zwischen der volligen
und dauernden Enthaltsamkeit
propter regnum coelorum und dem
Amtspriestertum des Neuen
Testaments vertieft werden. In
einem Wort: mit einer
vorkonzilidren Theologie des Zolibats
der Priester kam man nicht weiter.
Diese Gesinnung - und ich mochte
sagen, diese intellektuelle Redlichkeit
der Konzilsvater - wurde von Paul VI.
gut verstanden und gedeutet, als er
in seinem bertithmten Brief vom 10.
Oktober 1965 an den Prasidenzialrat
des Konzils und spéater zu Beginn der
Enzyklika Sacerdotalis Caelibatus
sagte: «Unser erklartes Ziel ist es,
dem Priesterzolibat unter den
gegenwartigen Umstdnden neuen
Glanz und neue Kraft zu verleihen»[6].



Geschichte des Konzilstextes

In demselben Brief erachtete es der
Papst fir unangemessen, den
Priesterzolibat in den offentlichen
Diskussionen der Konzilsaula zu
behandeln. Diese Tatsache wurde
von einigen irrtimlicherweise als
eine autoritative MafSinahme
interpretiert, die darauf abzielte, das
Thema der Kompetenz des Konzils zu
entziehen: man hitte, mit anderen
Worten, im Dekret Presbyterorum
Ordinis, das damals gerade in der
Generalversammlung zur Debatte
stand, tber dieses Problem
schweigen mussen oder doch den
Zolibat nur in einer sehr allgemeinen
Form erwahnen konnen, ohne
Zugestandnis eines eingehenderen,
tieferen Studiums.

Die Fakten haben diese

Interpretation widerlegt: der Brief
des Papstes wollte angesichts eines
so delikaten Themas Diskussionen



vermeiden, die durch die unbedach-
te, wenig gewissenhafte
Berichterstattung gewisser sen-
sationshungriger
Kommunikationsmittel in vielen
Bereichen der 6ffentlichen Meinung
Verwirrung gestiftet hitten. Im
wesentlichen ging es darum,
etwaigen unnotigen Schwierigkeiten
vorzubeugen, die auf der anderen
Seite einem niichternen und
grundlichen Studium des Themas
keinesfalls forderlich gewesen
waren. Von einer Begrenzung der
Freiheit der Konzilsviter kann gar
keine Rede sein. Diese brachten
weiter schriftlich Bemerkungen zum
Zolibatstext des Dekretes vor, wie sie
es im ubrigen schon frither mehrfach
getan hatten.

Wenn man folglich die Stellen der
Konzilsdokumente betrachtet, die
dieses Problem behandeln, sowie den
langen iter, der beim Studium dieser
Fragestellung durchlaufen wurde, so



kann man mit gutem Recht
behaupten, daf$ bis dahin niemals
ein 6kumenisches Konzil das Thema
des Priesterzolibats so unmittelbar,
in einer so zahlreichen und
reprasentativen Versammlung und
mit einer solchen Fille und
Reichhaltigkeit an Daten behandelt
hat.

In der Tat enthielten die
Verlautbarungen der fritheren
Konzilien Uiber den Zolibat
disziplindre Vorschriften, die selten
einmal, und dann nur flichtig, durch
Erklarungen doktrineller Art erganzt
wurden[7]. Es genlgt, daran zu
erinnern, daf$ die Synode von Elvira
(zwischen 300 und 306) im Kanon 33
nicht eigentlich den Zoélibat festlegte,
sondern nur einen Teilaspekt
desselben: es wurde denen die
Ausibung einer bereits
geschlossenen Ehe verwehrt, die als
Verheiratete zum Priestertum
berufen worden waren[8]. Sogar das



Konzil von Trient handelte in seiner
XXIV. Sitzungsperiode vom Zolibat
nur indirekt: es beschriankte sich
darauf, die Nichtigkeit der Ehen von
in sacris ordinierten Klerikern
festzulegen. Die entsprechende
Vorschrift findet sich Gibrigens nicht
bei den Anordnungen beztiglich der
Priester, sondern unter den Kanones
uber die Ehe[9].

Demgegentiber hat das Il.
Vatikanische Konzil das Thema des
Priesterzolibats umfassend
behandelt, besonders, wie schon
gesagt, im Dekret Presbyterorum
Ordinis, Nr. 16, und im Dekret
Optatam totius, Nr. 10. Diese Texte
sind das Ergebnis langer und
dokumentierter Studien in kol-
legialer Zusammenarbeit der
kompetenten Konzilskommissionen,
unter dauernder Beachtung der
Winsche und Forderungen der
Konzilsvéter, ohne jede autoritative
EinflufSnahme auf die Redaktion. Die



Konzilskommission De disciplina cleri
selbst hatte sich kurz nach dem
Beginn des Konzils dafiir
ausgesprochen, das Thema zu behan-
deln, ohne daf$ eine Stellungnahme
der Koordinierungskommission,
geschweige denn eine personliche
Direktive des Papstes
vorausgegangen ware. Im ersten,
von der vorbereitenden Kommission
im Jahre 1961 vorgelegten Entwurf
des Schemas, das nach neun
Redaktionen schliefdlich in das
Dekret Presbyterorum
Ordiniseinmunden sollte, war nur
von der Bedeutung der Keuschheit
im Leben der Priester die Rede[10].
Ein Schritt nach vorn wurde getan
mit dem Schema De clericis vom 22.
April 1963. Auch hier wurde noch
sehr allgemein von der Keuschheit
gesprochen, allerdings unter
Einfihrung eines neuen Elements:
ihre Beobachtung gemafs der
Tradition und die Vorschriften der
verschiedenen Riten wurden



berticksichtigt. So nahm man
ausdrucklich Bezug auf die in den
Ostkirchen geltende Disziplin[11].

Im Schema De sacerdotibus, Absatz 6,
vom 27. April 1964, zeichnete sich
der Text noch deutlicher ab. Dort
wurde vor der eigentlichen
Behandlung der Keuschheit und an-
derer Tugenden das allgemeine
Prinzip der Nachfolge Christi und des
Lebens gemafd dem Evangelium
dargelegt. Dabei legte man allerdings
Wert darauf, eine Reduktion auf die
sogenannten evangelischen Rate
auszuschliefden, um eine
Identifizierung der Askese des
Priesterstandes mit jener der
Ordensleute zu vermeiden[12]. In
der folgenden Redaktion hielt die
Kommission dafiir, den Inhalt
desAbschnittes uiber die priesterliche
Keuschheit zu erweitern, und
erwahnte nicht nur diese, sondern
auch ausdrucklich den Zolibat der
Priester[13]. Gleichzeitig legte sie die



doktrinellen Grinde dar, auf die er
sich stutzt. Die Kommission glaubte,
so vorgehen zu mussen, weil, wie es
in der einleitenden Relation zu dem
Schema heifst, «<heute viele konfuse
Stimmen laut werden, die den
Zolibat anfechten wollen; darum
erschien es hochst angebracht, ihn
ausdrucklich zu bekréftigen und
seine hervorragende Bedeutung im
Leben und Dienst des Priesters
aufzuzeigen»[14].

Als diese Redaktion des Schemas der
zwolf kurzen propositioneserstmals
in der Generalkongregation im
Oktober 1964 diskutiert wurde,
verlangten die Konzilsvater, die
schon seit der ersten Redaktion des
Textes zahlreiche schriftliche
Anmerkungen eingesandt hatten, das
Schema sollte hinreichend erweitert
werden, um mit der notigen Tiefe auf
die Problematik des Priestertums
eingehen zu konnen. So wurde es
moglich, den Konzilsvatern noch vor



Abschluf$ der 3. Sitzungsperiode den
Entwurf des Dekrets De ministerio et
vita Presbyterorum[15] vorzulegen,
worin das Thema des Priesterzolibats
adaquat entwickelt wurde. Es
wurden nunmehr auch die notigen
Unterscheidungen gemacht und
Bezug genommen auf die Priester
der Ostkirche, die im rechtmaéfdigen
Ehestand leben[16].

Auch dieser letzte Text wurde noch
Gegenstand schriftlicher Eingaben
der Konzilsvater. Die Kommission
uberarbeitete ihn darum noch
zweimal, im Marz 1965[17] und im
Oktober des gleichen Jahres[18]. Der
Stil und die Terminologie wurden
praziser gefafst und korrigiert, wo
immer sie Anlaf$ zu Mehrdeutigkeit
bzw. Fehlinterpretation hatten geben
konnen. Trotz all dieser von der
Kommission auf Grund der
Vorschldge der Konzilsvéter nach
sorgfaltigem Studium
vorgenommenen



Textverbesserungen wurden
anlafdlich der Abstimmung, die der
Billigung des Schemas durch die
Generalkongregation vorausging,
noch einmal neue
Verbesserungsvorschlage zum Text
uber den Zolibat vorgelegt, die
insgesamt von 1150 Konzilsvatern
unterzeichnet waren[19]: ein
offensichtliches Zeichen fur das
Interesse und die Grundlichkeit, mit
der das Problem vom Konzil verfolgt
und behandelt wurde. Dieser
summarische geschichtliche
Ruickblick sollte zeigen, wie die
Konzilsvéter stets in volliger Freiheit
ihre Meinung zu diesem Thema
geduflert haben, selbst wenn in der
letzten Sitzungsperiode der Zolibat
von der mundlichen Diskussion der
Generalversammlung
ausgeschlossen blieb - und dies
ubrigens nur teilweise. Es waren
immerhin 1691 Konzilsviter, die
wéhrend der neun
aufeinanderfolgenden Redaktionen



des Schemas Abdnderungen, Ideen
oder Verbesserungsvorschlage zum
Text tiber den Zolibat vorgebracht
hatten[20]. Schliefdlich wurde der
dem Zolibat gewidmete Abschnitt
zusammen mit dem Rest des De-
kretes Presbyterorum Ordinis, wie
schon gesagt, von 2390 der 2394 in
der IX. 6ffentlichen Sitzung des
Konzils anwesenden Konzilsvitern
am 7. Dezember 1965 endgultig
gebilligt[21].

Amtspriestertum und Zolibat

In rigoroser Selbstiberprifung hat
sich die Kirche des II. Vatikanischen
Konzils gefragt, was nun fur sie im
letzten der Priesterzolibat bedeute,
welchen Wert er habe. Sie hat sich
gefragt, ob es angemessen sei -
gottliche Weisheit oder menschliche
Klugheit? -, die jahrhundertealte
kirchliche Disziplin, die ihn fir die
lateinische Kirche vorschreibt,
aufrechtzuerhalten oder nicht. Das



waren die beiden grofien
Fragenkomplexe, auf die die
Konzilsvater wiahrend der
Erarbeitung des Dekretes
Presbyterorum Ordinis die
vielfiltigen Uberlegungen
theologischer, pastoraler,
asketischer, anthropologischer,
okumenischer und disziplindrer
Ordnung reduzieren zu kdnnen
glaubten, welche die Problematik des
Z0libats mit sich brachte. Der Zolibat
gehort nicht zur inneren
Wesensstruktur des Priestertums
und wird deshalb von ihm auch
nicht suapte natura gefordert[22]:
dies ist eine theologische Evidenz, die
auf dem Zeugnis der Urkirche (vgl. 1
Tim 3, 2-5; Tit 1, 6) und der Praxis der
Ostkirchen beruht, wie auch immer
die historischen Annahmen uber die
konkrete Form lauten mogen -
verheiratet oder unverheiratet -, in
welcher die Apostel die vollkommene
Keuschheit lebten[23]. Eine erste
Anndherung ans Thema kann nur zu



dieser Aussage fihren. Sogleich
stellen sich jedoch weitere Fragen:
Welcher ist denn dann der Grund fir
das Bestehen des Bandes Zolibat-
Priestertum? Entspricht vielleicht
diese Verbindung, wie andere
kirchliche Institutionen nicht-
gottlichen Rechtes, nur einer
geschichtlichen und verganglichen,
sozialen oder lehrmafdigen Kon-
figuration im Leben der Kirche, die
unter anderen Umstanden ihre
Daseinsberechtigung gehabt hat,
heute aber nicht mehr?

Einige der historischen Hypothesen,
die Uber den Ursprung des
Priesterzolibats vorgebracht wurden,
meinten, in der fortschreitenden
Ausformung eines dualistischen
Bewufitseins im Raum der Kirche zu
Beginn des 3. Jahrhunderts einen
entscheidenden Einflufd gnostischer,
enkratitischer oder montanistischer
Lehren (alle platonischer Herkunft)
feststellen zu konnen. Eine



Folgeerscheinung davon sei die
unterschiedslose Gleichsetzung der
Sexualsphére mit dem Materiellen
und Unreinen. Meist werden als
Vertreter dieser Tendenz Origenes
und Tertullian genannt. Letzterer
trat bekanntlich 308 zum
Montanismus uber. Gleichzeitig mit
einer gewissen Abwertung der Ehe
habe sich in der Folge das geistliche
christliche Ideal zunehmend und
immer ausschlie8licher mit der
Jungfraulichkeit, der ehelichen
Enthaltsamkeit und der Witwen-
schaft identifiziert, die von einer
reichen asketischen Literatur in
ubertriebener Weise hervorgehoben
und gepriesen worden seien. Ein
derartig radikales Ideal der Reinheit,
zundchst entstanden als allgemeine
Bestrebung der Glaubigen und ohne
konkrete Verbindung zum pastoralen
Amt, habe sich nach und nach immer
enger an das Amt gebunden, ganz
besonders von dem Augenblick an,
da sich das ministerium des Bischofs,



des Presbyters oder des Diakons vom
ursprunglich familidren Bereich
seiner Ausibung in der domus
ecclesiae abgelost hitte und sich
allméhlich zum o6ffentlichen und
heiligen Amt gestaltete. Es sei nun
evident, so schliefSen diese
Hypothesen, daf$, wenn man schon
jeglichen Gebrauch der Sexualitat fir
unrein ansah, notwendigerweise am
Ende die Trennung des
unmittelbaren Sakramentendienstes,
der nattrlich die héchstmogliche
Reinheitsstufe erforderte, zunachst
von der Ausiibung der Ehe und dann
sogar von der Moglichkeit zur Heirat
uberhaupt stehen mufste. Hier ist
nicht der Ort, uns lange daruber zu
verbreiten, was an diesem globalen
Urteil Uiber die gesamte christliche
Spiritualitdt vom 3. Jahrhundert an
als in der Tendenz dualistisch und
von Verachtung fir jegliche
Sexualitat durchsetzt nun der
historischen Realitdt entsprechen
mag oder nicht.



Es ist jedoch eine unbestreitbare
Tatsache, dafd das kirchliche Lehramt
die christliche Ehe immer hoch
einschatzte, sacramentum magnum
(vgl. Eph 5,32), auch wenn es dabei
nie ubersah, gleichzeitig die
besondere theologische und
ekklesiologische Vorzuglichkeit der
gottgeweihten Jungfraulichkeit[24]
gemafs dem Beispiel und der Lehre
des Herrn selbst (vgl. Mt 19, 11-12) zu
lehren; denn jeder Glaubige mufs auf
der Ebene der inneren Berufung dem
Geschenk des Geistes, das er erhalten
hat, folgen (vgl. 1 Kor 7, 7). So scheint
also die Behauptung, die doktrinelle
Abwertung der Ehe als ein quid
impurum sei der Hauptgrund fir die
Angemessenheitsbande zwischen
dem Sakrament der Priesterweihe
und dem Zolibat, ohne ausreichendes
Fundament zu sein; haben sich doch
beide Elemente im Laufe der
Geschichte positiv als einander zu-
geordnet gleichsam entdeckt und
schatzen gelernt, zunachst im



charismatischen Leben des
Gottesvolkes und dann in seinen
Institutionen.

Injedem Fall ist es vOllig undenkbar,
dafd auf dem II. Vatikanischen Konzil
- in einem Augenblick der Heils-
geschichte, in dem das Lehramt
tiefer denn je die universale
Berufung zur Heiligkeit verkiindet
und besonders die Ehe als Berufung
und Weg zur Heiligkeit herausgestellt
hat[25] - gleichzeitig eine
platonisierende oder manichdische
Mentalitat die Konzilsvater bewogen
hétte, die schwerwiegenden Griinde
einer multimoda convenientia[26]des
Zo0libats fir das Priestertum
darzulegen. Ebenso abwegig ware es
anzunehmen, eine solche, die
radikale Opposition von Fleisch und
Geist verewigende Mentalitat habe
das doktrinelle und geschichtliche
Urteil des Konzils getribt, als es
bekraftigte: «Die Kirche hat die
vollkommene und standige



Enthaltsamkeit um des
Himmelreiches willen, die, von
Christus dem Herrn empfohlen, in
allen Jahrhunderten bis heute von
nicht wenigen Glaubigen gern
angenommen und lobenswert getubt
worden ist, besonders im Hinblick
auf das priesterliche Leben immer
hoch eingeschatzt»[27].

Aber welche sind nun diese
Angemessenheitsgrinde? Was den
Text desDekretes Presbyterorum
Ordinis anlangt, den wir
kommentieren, glauben wir, daf3 die
dargelegten Griinde in den zwei
grofsen Leitlinien - Weihe und
Sendung - enthalten sind, welche die
ganze Bemuhung des Konzils um
eine Vertiefung der Theologie des
Priestertums, verstanden im Raum
des Mysteriums Christi und der
Kirche, bestimmt haben.

Der Priester: ein Mann Gottes



Der Priester ist zutiefst ein geweihter
Mann, ein Mann Gottes (1 Tim 6, 11).
In der Pilgerschaft des Gottesvolkes
durch die Geschichte der Menschheit
ist der Priester immer ein
Auserwdhlter gewesen, ein
Gesalbter, «aus den Menschen
genommen» (Hebr 5, 1). Die Gestalt
und das Leben dessen, der zum
Dienst am Kult des einen wahren
Gottes berufen ist, erscheint wie
eingehillt von einem besonderen
Schicksal, einem Geschick der
Aussonderung, das ihn
gewissermaifden aufderhalb oder tiber
die allgemeine Geschichte der
ubrigen Menschen stellt: «<ohne
Vater, ohne Mutter, ohne
Stammbaump», wie der hl. Paulus von
der zugleich prophetischen und
geheimnisvollen Gestalt des
Melchisedeck sagt (Hebr 7, 3).

Diese Berufung und Erwahlung
erhielt eine besondere Tiefe und eine
einzigartige theologische Dimension,



als Gott selbst in der Fille der Zeit
(vgl. Gal 4, 4) sich in der uberaus
vollkommenen und heiligen
Menschheit des Eingeborenen vom
Vater, in Christus Jesus, zum Priester
machte: in Christus, dem
«Hohenpriester der kiinftigen

Guter» (vgl. Hebr 9, 11), der im
Tempel seines Leibes ein neues
Priestertum aufrichtete (vgl. Jo 2, 21),
indem er sich Gott als unbeflecktes
Opfer anbot (vgl. Hebr 9, 14), und der
sein Opfer in der Zeit dauern lassen
wollte (vgl. Lk 22, 19; 1 Kor11, 24)
durch die Handlung anderer
Menschen, die er teilhaben liefd und
1413t an seinem hochsten und ewigen
Priestertum (vgl. Hebr 5, 1-10; 7, 24;
9,11-28).

Von diesem Augenblick an ist das
Amtspriestertum im Gottesvolk mehr
geworden als ein heiliges,
offentliches Amt, ausgeiibt im Dienst
an der Gemeinde der Glaubigen: es
ist wesentlich und vor allem eine



Angleichung, eine sakramentale und
geheimnisvolle Umgestaltung der
Person des menschlichen Priesters in
die Person Christi selbst hinein, des
einzigen Mittlers (vgl. 1 Tim 2, 5).
Inder Tat wird das Priestertum des
Neuen Bundes «durch ein eigenes
Sakrament ubertragen. Dieses
zeichnet die Priester durch die
Salbung des Heiligen Geistes mit
einem besonderen Pragemal oder
Charakter und macht sie auf diese
Weise dem Priester Christus
gleichformig»[28]. Die Sendung und
das Leben des Priesters im Neuen
Testament sind in einem solchen
Maf$ der Sendung und dem Leben
des Eingeborenen vom Vater
angeglichen, dafs dieses Sakrament
das Wunder vollzieht, dafd ein
Mensch trotz aller in der
menschlichen Natur liegenden
Schwichen im Namen Christi selbst,
des Hauptes der Kirche, handeln
kann[29]; ja, er nimmt teil an der
Vollmacht, «mit der Christus selbst



seinen Leib auferbaut, heiligt und
leitet»[30]:um Gott dem Vater Ehre
zu geben und den Menschen
dauernd das gottliche Leben
mitzuteilen, bis ans Ende der Zeiten
(vgl. Mt 24, 3), «<wenn er selbst das
Reich Gott dem Vater tibergeben
hat»[31].

In der Priesterberufung ist in der Tat
eine derartigeinnige Aufnahme der
Person durch Gott gegeben, dafs diese
sich restlos dem Dienst und der
totalen Liebe Christi, des
Hohenpriesters, verbindet und
weiht. Der Reichtum dieser
Vereinigung mit Christus ist so grofs,
dafl ein der Gnade seiner Berufung
treuer Priester wie kein anderer sich
die Worte des Apostels zu eigen
machen kann: «Christus ist fiir mich
das Leben» (Phil 1, 21), «Nicht mehr
ich lebe, Christus lebt in mir» (Gal 2,
20).



Im Lichte dieser Uberlegungen sieht
man leicht, wie der Inhalt und die
Bedeutung der Berufung selbst -
Gegenstand reicher Meditation und
immer tieferen theologischen
Verstandnisses - den christlichen
Priester hat begreifen lassen, dafs fiir
ihn ein Leben vollkommener
Enthaltsamkeit, nach dem Prototyp
und Vorbild der Jungfraulichkeit
Christi, des Hohenpriesters, aufSerst
sinnvoll und angemessen ist. Diese
Enthaltsamkeit bestatigt und bestarkt
unzweifelhaft die mystische
Vereinigung des Dieners Christi mit
seinem Herrn, dem er sakramental
gleichgestaltet wurde. Durch die
vollkommene Enthaltsamkeit
werden in der Tat die Priester «in
neuer und vorzuglicher Weise
Christus geweiht»[32].

Wenn man betrachtet, dafs Christus,
fir dessen Handlung der Priester ein
lebendiges Werkzeug ist, sich sein
ganzes Leben lang vorbehaltlos der



liebenden Erfillung des Ver-
sohnungswerkes (vgl. ROm 5, 11), zu
dem er gesandt war, gewidmet hat,
versteht man besser, wieso der
Priester die Angemessenheit, sein
Leben aus Liebe zu Gott und den
Menschen der Jungfraulichkeit
Christi, die vollends Gott und den
Menschen geweiht war,
gleichzugestalten, nun fiir so eng mit
seiner Weihe verbunden halt. Will er
sich doch dadurch nur umso inniger
mit Dem verbinden, der ihn erwahlt
hat, und sich vollstandiger Thm
angleichen.

Wenn Jesus Christus, der
Hohepriester, den ganzen Reichtum
seiner vollkommenen
Menschheit[33] ausschliefilich der
Erfillung des Willens des Vaters
weihen wollte (vgl. Jo 4, 34; 5, 30; 6,
38), entschlossen, stets einzig und
allein die Ehre des Vaters zu suchen,
so ist es nicht schwer einzusehen,
wie angemessen es ist, dafd der Prie-



ster in seinem ganzen Sein und
Leben, dessen Zentrum und Wurzel
das eucharistische Opfer ist[34],
diese liebevolle Aufopferung und
vorbehaltlose Hingabe Christi als
Opferlamm selbst nachvollzieht,
indem er Gott seine eigene
Jungfraulichkeit darbringt.

Christus, die menschgewordene
gottliche Liebe, hat jede noch so edle
und gute menschliche Bindung
vermieden, die in irgendwelcher
Weise seine vollige Hingabe an den
Dienst hatte hindern oder der Fulle
dieser Widmung hétte Abbruch tun
konnen. Da leuchtet es sehr wohl ein,
wenn der Priester seinem Beispiel
folgt und mit dem Zolibat freiwillig
auf etwas in sich Gutes und Heiliges
verzichtet, um sich leichter Christus
mit ungeteiltem Herzen zu vereinen
(vgl. Mt 19, 12; 1 Kor 7, 32-34) und
sich durch Ihn und in Thm mit
grofSerer Freiheit dem vollen Dienst
an Gott und den Menschen zu



weihen. Hier wird deutlich, welch
enge Beziehung besteht zwischen
dem Ruf Christi zum Priesteramt und
der Einladung an seine Jinger, auf
Familie, Frau und Kinder zu
verzichten «um meinetwillen und
um des Himmelreiches willen» (vgl.
Mk 10, 23-30; vgl. auch Mt 20, 23-29;
Lk 18, 24-30). Wenn man schliefdlich
bedenkt, dafs Christus, «der wohl
dem Leibe nach den Tod erlitten hat,
dem Geiste nach aber zum Leben
erweckt wurde», (1 Petr 3, 18), fiir
sich kein anderes Eheband wollte als
das in seiner Kirche geschlossene
Band mit der ganzen Menschheit, so
begreift man klar, in welchem Maf3e
die priesterliche Jungfraulichkeit die
Teilhabe des Dieners Christi an der
universalen Liebe des Meisters
bedeutet und auch erleichtert, und
damit die Teilhabe an seiner
Sendung, ganz fiir den Dienst an der
neuen Menschheit da zu sein, die
nicht aus dem Blute, nicht aus dem
Begehren des Fleisches, nicht aus



dem Wollen des Mannes, sondern
aus Gott geboren ist (vgl. Jo 1, 13).

Zum Dienst an den Menschen
bestellt

Diese letzte Betrachtung fihrt uns
unmittelbar zum zweiten Aspekt von
Berufung und Dienst des Priesters,
den wir oben schon anklingen
liefSen: die besondere Beziehung
zwischen dem Amtspriestertum und
dem Volk Gottes.

Wie fiir das Priestertum des Alten
Testamentes, so gilt auch fiir das des
Neuen Bundes: «fiir die Menschen
inihren Angelegenheiten bei Gott
bestellt» (Hebr 5, 1). Diese Widmung
des Priesters an die Menschen, zum
Dienst am Gottesvolk, hat eine neue
und tiefere theologische Dimension
erhalten, als Christus in die Welt
kam, der Gute Hirte (vgl. Jo 10, 11; 1
Petr 5, 4), den der Vater geheiligt und
gesandt hat (vgl. Jo 10, 36), «damit er
uns loskaufe von aller



Ungerechtigkeit und fiir sich rein
mache ein Volk, das Thm gehort und
eifrig ist im Wirken des Guten» (Tit 2,
14): ein Werk, das er in der Zeit
ausfihrt durch den Dienst seiner
Priester, die geweiht und gesandt
werden durch den Heiligen Geist, da-
mit sie in der Kirche Ausspender der
Geheimnisse Gottes seien (vgl. 1 Kor
4, 1). Christus, der unter uns wohnt
«wie der Sohn in seinem

Hause» (Hebr 3, 6), ruft durch seine
Diener alle Kinder Gottes, sammelt
sie in seiner Kirche, vermittelt ihnen
das gottliche Leben und fihrt sieso
im Geiste zum Vater[35].

Das christliche Priestertum ist also
aufs engste mit dem Geheimnis, dem
Leben, dem Wachstum und dem
Geschick der Kirche verbunden, die
die jungfriuliche Braut Christi ist
(vgl. Apk 19, /; 21, 2; 22, 17; 2 Kor 11,
2). Der Priester ist Vater, Bruder und
Diener aller. Seine Person, sein
ganzes Leben, ist fiir die anderen da.



Er gehort jener Kirche, die ihn liebt
mit der Liebe der Braut und die ihm
gegenuber - der ja Christus, ihren
Brautigam vertritt - Bande und
Rechte hat, die kein anderer Mensch
je beanspruchen kann. Auch die Ehe
ist Zeichen (vgl. Eph 5, 25) fur die
brautliche Liebe Christi und seiner
Diener zur Kirche: gerade darin
erscheint noch klarer der Sinn des
Z0libats, der besser die ungeteilte
Einheit des menschlichen Herzens
garantiert (vgl. 1 Kor 7, 33) und so die
Bande der brautlichen Liebe, die das
christliche Priestertum andie Braut
Christi binden, verteidigt, starkt und
bereichert. Von hier aus wird
begreiflich, wie die priesterliche
Jungfriulichkeit dahin wirkt, die
Liebe des Guten Hirten, der
vaterlich, bruderlich und
freundschaftlich sich ohne Riickhalt
dem Dienst an der ihm anvertrauten
Herde hingab (vgl. Jo 10, 11; 1 Jo 3,
16), im Priester zu entfachen und zu
steigern und so vor den Glaubigen



wie auch vor der Welt sichtbar zu
machen, zu bezeugen: jene
Hirtenliebe, die fiir den Priester das
Band der Vollkommenheit darstellt,
zu der er berufen ist[36].

Erwdhlt, geweiht und gesandt, um
mit dem Wort und der Gnade Gottes
die Kirche zu formen und zu nédhren,
erfahrt der Priester in seinem
Hirtenleben die gottliche und
menschliche Grofie seiner Berufung,
indem er entdeckt, wie sehr die
anderen Menschen ihn notig haben.
Er fiihlt sein Herz weit werden und
spurt, dass seine Affektivitat und
Liebesfahigkeit voll und ganz
Erfillung finden in der pastoralen
und vaterlichen Aufgabe (vgl. Gal 4,
19), das Gottesvolk zum Leben im
Glauben zu zeugen, es zu bereiten
und «wie eine keusche

Jungfrau» (vgl. 2 Kor 11, 2) zum
Vollalter des Lebens in Christus zu
fuhren. Deshalb ist die
Jungfraulichkeit, deren Fruchtbarkeit



keiner Fruchtbarkeit des Fleisches
vergleichbar ist[37], besonders fur
den Priester «Quell geistlicher
Fruchtbarkeit in der Welt»[38]. Sie
versetzt ihn in die Lage, in
umfassendem Ausmais die
Vaterschaft in Christus zu empfangen
und auszuuben[39]. Sie hebt sein
Bediirfnis, Kinder seiner Liebe zu
zeugen und zu erziehen - das der
Priester spurt wie jeder andere Mann
- auf eine hohere Ebene: die eines
wirksameren Einsatzes im Dienst an
der Wiedergeburt. Doch befindet
sich die jungfrauliche und fruchtbare
Braut Christi auf Erden wie auf einer
Pilgerfahrt (vgl. 2 Kor 5, 6), sie sehnt
sich nach den Dingen des Himmels
und, im Besitz der Erstlingsgabe des
Geistes, seufzt sie (vgl. Rom 8, 23)
und verlangt ungeduldig danach, bei
Christus zu sein (vgl. Phil 1, 23) in der
Herrlichkeit der kommenden Welt
(vgl. 2 Kor 3, 4): dann werden die
Kinder der Auferstehung, der
Herrlichkeit Christi gleichgestaltet



(vgl. Phil 3, 21), «<weder Frau noch
Mann nehmen» (Lk 20, 35).

Der Zolibat macht den Priester nicht
nur zu einem besonders
reprasentativen Zeichen der
Jungfraulichkeit und der fruchtbaren
Liebe der Braut Christi, er macht ihn
gleichzeitig zum prophetischen
Zeugen in der Zeit fur jene
zukunftige Welt, in der die
Gerechtigkeit wohnt (vgl. 2 Petr 3, 13)
und die Erlosten Gott ahnlich sind,
da sie Ihn von Angesicht zu
Angesicht schauen (vgl. 1 Jo 3, 2).

Besonders angesichts der durch die
verschiedenen Formen des
Materialismus in der Welt
hervorgerufenen Glaubenskrise
fuhrt die vollkommene
Enthaltsamkeit um des Him-
melreiches willen den Menschen
deutlich jene eschatologische
Berufung vor Augen, die der
Sendung der ganzen Kirche



innewohnt sowie dem
Evangelisationsdienst des einzelnen
Priesters, dieses beunruhigenden
Zeugen der Ewigkeit.

Alle diese Griinde, die die unleugbare
Kongruenz von Zolibat und
Priestertum bezeugen und die im
Geheimnis und in der Sendung
Christi wurzeln[40], findet die Kirche
in ihrem Bemiihen um ein tieferes
Verstandnis der Theologie des
Priestertums. Die Braut Christi ahnt
die inneren Kraftfelder, die das
Mysterium ungeteilter Liebe und das
Geheimnis des neutestamentlichen
Priestertums verbinden. Daher lehrt
sie, dafs diese Begrindungen - nicht
mit absoluter Notwendigkeit, aber
doch mit dem ganzen Gewicht
hochster Angemessenheit - den
Zolibat als ein unersetzbares,
entscheidendes Element der
priesterlichen Spiritualitat
ausweisen, die ausgerichtet ist auf
die grofstmogliche Gleichgestaltung,



ja auf die mystische Umgestaltung
des Dieners Christi in den
Hohenpriester selbst.

Diese Tatsache sollte immer klar vor
Augen stehen; denn die
Konzilsvater[41] haben stets
vermeiden wollen, dafs der
Priesterzolibat mit einer
Anndherung der priesterlichen
Spiritualitat an die des
Ordensstandes verwechselt werden
konnte, wie es in der Tat, wenn auch
in bester apologetischer Absicht,
manchmal vorgekommen ist. Die im
Dekret Presbyterorum Ordinis
vorgetragenen Begrindungen
erstrecken sich nicht auf den Wert
der vollkommenen Enthaltsamkeit in
sich selbst - ein Wert, der von der
Schrift klar bezeugt wird -, noch
stiitzen sie die Angemessenheit des
Zolibats auf die Tatsache, dafs er die
personliche Vervollkommnung und
Heiligung des Priesters erleichtert,
geschweige denn auf die Absicht,



eine Unterscheidung einzufiihren
zwischen der allgemeinen
christlichen Vollkommenheit, zu der
alle Glaubigen gerufen sind, und
einer hoheren, die ausschliefdlich den
Priestern und Ordensleuten
vorbehalten wére[42]. Eine dahin-
gehende Aussage findet sich
nirgendwo im Dekret und héatte auch
nicht in den Text aufgenommen
werden konnen: es gibt nur eine
Heiligkeit, und alle Glaubigen in der
Kirche sind vom Vater zur gleichen
Vollkommenheit berufen[43].
Demgegentber lehrt das Konzil, daf3
der Zolibat dem Priestertum hochst
angemessen ist, weil er «sehr gut die
priesterliche Sendung erhellt und
den Priestern wirksam hilft, ihre
Aufgabe vollkommen zu er-
fullen»[44]; denn er verstarkt die
innerste sakramentale Bindung des
Werkzeuges an die gottliche Liebe,
die es benutzt.



Wir halten es fir wichtig, dieser
Lehre treu zu bleiben, auch im
Hinblick auf eine richtige geistliche
Leitung der Weltpriester und auf
eine rechte Ausbildung der Semi-
naristen. Es ist notwendig, daf3 die
einen wie die anderen den Zolibat
nicht wie ein dufderliches Element -
eine Superstruktur - ansehen und
leben, die ihrem Priestertum unter
dem Einflufs einer monchischen
Askese aufgestilpt wurde, sondern
als ein wichtiges Element der Teil-
habe am Priestertum selbst, dessen
Haupt Christus ist und das im Dienst
an der neuen Menschheit steht, die
der Priester in Ihm und durch Thn
zeugt und zur Vollendung fiithrt[45].
So bringt die Betrachtung der
Geheimnisse, welche in seiner
Berufung beschlossen und
zeichenhaft angedeutet sind, den
Priester von sich aus dazu, den Zo6li
bat zu lieben und in Grofsmut und
Freude dieses fruchtbare Opfer zu
bringen. Das Verstandnis der



inneren theologischen und
pastoralen Bande, die Zolibat und
Priestertum vereinen, kommt
ubrigens auch einem tiefen mensch-
lichen Bedurfnis entgegen, einer
Forderung, die vielleicht gerade in
unseren Tagen mit besonderer
Empfindlichkeit erhoben und
verstanden wird: dem Verlangen
nach Authentizitit, nach
verantwortlichem Leben, das jede
mogliche Inkongruenz zwischen Sein
und Handeln vermeidet. Dieser
Anspruch ist, angewandt auf das
ethische und geistliche Verhalten,
nichts anderes als der Aufruf zu
Liebe und Treue gegeniiber der
eigenen Berufung.

Der Zolibat, Gnadengeschenk und
Gesetz

Das Band zwischen Priestertum und
Zolibat ist also keine kiinstliche und
kurzlebige Einrichtung. Auch wenn

der Priesterzolibat nicht zur



Grundverfassung der Kirche gehort,
so ist er deshalb keineswegs eine
Superstruktur ohne Fundament,
vergangliche geschichtliche Last. Er
ist Frucht des Wirkens des Heiligen
Geistes in der Kirche, deutliches
Zeichen fir die lebendige
Entwicklung des evangelischen
Samenkorns, das zu einem kraftigen
Baum heranwachst (vgl. Mt 13,
31-32). Lange bevor die Reflexion der
Theologen die christologischen,
ekklesiologischen und
eschatologischen Grunde seiner
Angemessenheit abgeleitet hatte, war
ihnen der sensus fidei bereits auf der
Spur und hatte begonnen, die tiefe
spirituelle und pastorale Dimension
des Bandes zwischen Zolibat und
Priestertum zu begreifen. Der
ubernaturliche Instinkt der
prophetischen Gemeinde, die gesalbt
ist vom Heiligen (vgl. 1 Jo 2, 20), kam
so den Schritten des hierarchischen
Lehramtes zuvor, welches zu Beginn
allen Klerikern den Zolibat



empfohlen hatte, um schliefdlich in
der lateinischen Kirche die juridische
Verpflichtung des Bandes fur alle die
festzulegen, die zur Priesterweihe
zugelassen werden sollten.

Die Hierarchie tat nichts anderes, als
eine Bewegung zu regeln, die im
charismatischen Schof3 der Kirche
entstanden war; sie kanalisierte auf
sozialer Ebene, was der Heilige Geist
in der Kirche gewirkt hatte. In
unseren Tagen nun «billigt und
bekraftigt» die Kirche, versammelt
im - soziologisch gesehen -
universalsten aller bisherigen
Konzilien, von neuem diese
Gesetzgebung[46] fir alle Kleriker,
die zum Priestertum berufen
sind[47]. Diese Tatsache tut der
besonderen Disziplin der Ostkirche
keinerlei Abbruch. Und da es sich,
wie schon gesagt, um ein Element
handelt, das nicht zur
Grundverfassung der Kirche gehort,
berthrt es auch nicht die Disziplin



der getrennten christlichen
Gemeinschaften, mit denen ein auf-
richtiger dkumenischer Dialog in
Gang gekommen ist. Als die
Konzilsvater des II. Vatikanischen
Konzils das Zolibatsgesetz
bekraftigten, konnten sie nicht
umhin, einen Einwand zu
berticksichtigen, der an sich in der
Geschichte nicht neu war: Kann der
Zolibat durch ein menschliches
Gesetz auferlegt werden? Sicherlich
nicht. Darum wird schon zu Beginn
des Abschnitts 16 im Dekret daran
erinnert, daf$ die vollkommene
Enthaltsamkeit um des Him-
melreiches willen ein gottliches
Gnadengeschenk ist, das Gott
gewdahrt, wem Er will. Es ist ein
Geschenk, das vollig umsonst
gegeben ist und frei angenommen
wird, das zum gemeinsamen Erbe
des Gottesvolkes gehort[48] und in
seiner Annahme wie auch in seiner
Ausiibung keinerlei menschlichen
Zwang zulafit. Die kirchliche



Autoritat kann weder geben noch
auferlegen, wortuber sie keine Verfi-
gungsgewalt hat. Sie begniigt sich
damit festzulegen, dafs der Empfang
dieses Geschenkes eine Bedingung
fur die Zulassung zur Priesterweihe
ist. Genau auf diesen Punkt bezieht
sich das Zolibatsgesetz. Damit
entscheidet die Hierarchie, die die
von Christus eingesetzten
Sakramente hiitet und verwaltet, das
Weihesakrament nur denen zu
spenden, bei denen die moralische
Gewifsheit besteht, dafs sie das
Charisma der vollkommenen
Enthaltsamkeit erhalten haben und
dafs sie sich frei und verantwortlich
verpflichten, es zu hiiten und zu
bewahren. Da nun das Amts-
priestertum die Austibung eines
offentlichen Amtes und einer
offentlichen Macht innerhalb des
Gottesvolkes und zu seinem Dienst
beinhaltet[49], ist es vOllig legitim
und verstandlich, dafd die kirchliche
Autoritat um des bonum commune



der Kirche willen und in Anbetracht
der theologischen und pastoralen
Grunde, die die Angemessenheit des
Priesterzolibats aufzeigen, ihn durch
ein Gesetz zur Bedingung erheben
kann fir die Zulassung zum Priester-
tum. Wenn die Kirche so handelt,
greift sie keineswegs die Wiirde der
menschlichen Person an, indem sie
sie etwa an der Ausibung eines
Naturrechts hinderte, das einen
integralen Bestandteil dieser Wirde
ausmacht, namlich des ius connubii.
Tatsachlich wird der Verzicht auf
dieses Recht in vollkommener
Freiheit von dem ausgesprochen, der
das gottliche Gnadengeschenk der
volligen Enthaltsamkeit empfangen
hat[50]. Die Hierarchie ist an erster
Stelle daran interessiert, dafs - aus
Achtung vor der menschlichen und
christlichen Wirde des Glaubigen
und mit Ricksicht auf das pastorale
Wohl des Gottesvolkes - der kiinftige
Priester eine derartige
Verantwortung wirklich bewuf$t und



frei ibernimmt, in der Freiheit der
Kinder Gottes (vgl. ROm 8, 21).

Alle zur Rechtfertigung auch des
juridischen Bandes von Zdlibat und
Priestertum in der lateinischen
Kirche dargelegten Grunde blieben
selbstverstindlich bei den Uber-
legungen der Konzilsvater einer
letzten und endgtltigen Frage
untergeordnet, zu deren
Formulierung auch wesentliche
pastoraltheologische, soziologische
und statistische Motive beitrugen: Ist
es klug, die Zukunft des Amts-
priestertums von der hinreichenden
Gewdahrung der Gnadengabe der
vollkommenen Enthaltsamkeit
abhdngig zu machen? Die Antwort ist
ein ehrlicher und bewegender
Glaubensakt der Braut Christi, die
durch das im Konzil versammelte
Bischofskollegium die gegenwartige
Gesetzgebung bestatigt hat, «im Geist
vertrauend, dafs der Vater das
Geschenk der Berufung zum



ehelosen Leben, das dem
neutestamentlichen Priestertum so
angemessen ist, grofdzigig geben
wird»[51].Im Vertrauen auf die
Barmherzigkeit Gottes tiberléfst sich
die Kirche der Liebe und Macht
Dessen, an den sie glaubt. Sie bringt
IThm denselben Glauben entgegen,
der immer ihren Brautigam bewegt
und gewonnen hat (vgl. Mt 8, 10) und
der ihr den Weg des Heiles anzeigt
(vgl. Mt 9, 2; Mk 16, 16; Lk 8, 12).

Den Priestern, die diese gottliche
Gabe hiiten sollen, und der ganzen
Gemeinde der Glaubigen, fiir deren
Leben die Priester ihr eigenes Leben
als Opfer darbringen, obliegt die
Pflicht, demiitig und unabléssig den
Vater im Namen Christi zu bitten
(vgl. Jo 14, 13), seinem Volk das uber
reiche MafS dieser Gnadengabe nicht
zu verwehren. «So bittet dieses
Heilige Konzil nicht nur die Priester,
sondern alle Glaubigen, sie mochten
sich die kostbare Gabe des



priesterlichen Zolibats ein wirkliches
Anliegen sein lassen, und alle mogen
Gott bitten, dafs Er dieses Geschenk
seiner Kirche stets in Fulle
zukommen lasse»[52].

Personliche Treue zum Charisma

Die im Dekret Presbyterorum Ordinis
entwickelten Gedanken tiber den
Wert und die Bedeutung des Priester-
zolibats und uber die Natur und den
Sinn des Gesetzes, das in der
lateinischen Kirche den Zolibat fir
alle Priester fordert, haben das II.
Vatikanische Konzil dazu gefiihrt, in
allgemeinen Umrissen eine Reihe
von Motiven darzulegen, die die
Angemessenheit der Verbindung von
Zolibat und Priestertum bekraftigen
und die zur Zeit Gegenstand weiterer
Reflexion der Theologen sind. Da
nun der Zolibat tiefe personliche und
existentielle Dimensionen umgreift,
konnen diese Begriundungen des
Konzils, die notwendigerweise



generell gefafdt und formuliert sind,
manch einem vielleicht abstrakt und
ungenugend erscheinen, wenn er sie
rein rationalistisch beurteilt oder aus
einer bedrickenden, moglicherweise
von subjektivem Ressentiment
belasteten personlichen Situation
bewertet. Man sollte jedoch nicht
vergessen, dafd der Konzilstext,
gerade weil es sich um allgemeine
Lehre handelt, die vielfaltigen
existentiellen Perspektiven nicht im
Detail behandeln will und auch nicht
kann; sie sind vielmehr Anlafs und
Ausgangspunkt fir die personliche
Anstrengung der Priester - jedes
einzelnen Priesters, der sich sein
Leben lang in liebevoller Hingabe
um ein tieferes personliches
Verstandnis (vgl. Mt 19, 12) der
erhaltenen Gnadengabe bemiihen
und sie treu bewahren mufs.

Gerade um die Dringlichkeit dieser
personlichen Vertiefung und
Meditation zu unterstreichen,



«mahnt das Konzil alle Priester, die
im Vertrauen auf Gottes Gnade in
freier Entscheidung nach Christi
Vorbild den Zolibat angenommen
haben, ihm grofSmiitig und mit
ganzem Herzen anzuhangen und
treu in diesem Stand zu beharren, in
der Erkenntnis der hohen
Gnadengabe, die ihnen vom Vater
gegeben wurde und die der Herr so
offenkundig gepriesen hat»[53].

Nur im Gebet, in der Intimitat eines
unmittelbaren und personlichen
Dialogs mit Gott, der die Herzen und
den Geist aufschlief3t (vgl. Apg 16,
14), kann der glaubige Mensch
verstehen, was Gott in seinem Leben
von ihm verlangt. Wenn die Priester
als Erzieher im Glauben[54] gerade
diese Lehre den anderen Glaubigen
ubermitteln sollen, so ist es nur
selbstverstandlich, dafd das Konzil
die Priester an die dringende
Notwendigkeit erinnern wollte,
selbst die Meditation nicht zu



vernachldssigen und zu beten, um
ihrer Berufung und den mit ihr
verliehenen Gaben treu bleiben zu
konnen. Denn nur in einer Logik, die
vom Skandal, von der Torheit und
von der Fruchtbarkeit des Kreuzes
erhellt ist (vgl. 1 Kor 1, 23; Jo 12, 32),
kann der im Zolibat beschlossene
Grund der Liebe voll erfafst werden.
Nur durch eine Logik, die weder
intellektualistisch noch abstrakt ist,
die der redlichen personlichen
Antwort an Gott, der einen jeden bei
seinem Namen ruft (vgl. Is 43, 1),
nicht ausweicht, kann der Priester
Eingang finden «in die grofden
Geheimnisse, die im Priesterzolibat
bezeichnet werden und ihre
Erfillung finden»[55].Der Geist des
Gebetes und der Anbetung, mit dem
die Priester «die Gabe der
Beharrlichkeit und der Treue er-
flehen sollen, die denen niemals
verwehrt wird, die um sie
bitten»[56],verhilft in der konkreten
Situation des priesterlichen Lebens



zu einem rechten und ausgewogenen
Verstandnis der Schwierigkeiten, die
bei jedem physiologisch und
psychologisch normalen Mann die
Bewahrung und Verteidigung der
Gabe der vollkommenen Enthalt-
samkeit mit sich bringt; und eben
dieser Geist fihrt auch zu einer
feinfihligen Wirdigung und
Beachtung der «durch die Erfahrung
der Kirche bewdahrten asketischen
Verhaltensweisen und Normen, die
in der modernen Welt nicht weniger
notwendig sind»[57].

Der Zolibat des Priesters schliefst die
Freude und das menschliche Glick
keineswegs aus (vgl. 1 Kor 7, 40),
auch nicht in diesem irdischen
Leben. Nichtsdestoweniger ist der
Z0libat, wie jede radikale und
endgultige Entscheidung, die die
totale Existenz des Menschen
engagiert, ein schweres und
schwieriges Band der Liebe. Wie bei
der zwischenmenschlichen Liebe,



verlangt auch die vom Zdlibat
geforderte vollige Liebeshingabe
eine tagliche Erneuerung und
Aktualisierung in freudiger
Selbstentsagung. Nur so konnen die
Schwierigkeiten iberwunden
werden, die im Laufe der Zeit als
Folgen der Routine auftauchen,
sowie die Widerstande, die -
durchaus verstandlich bei einem
normal veranlagten Mann - das
Fleisch dieser Verzichtleistung
entgegensetzt. Der Zolibat ist eine
normale Moglichkeit fiir eine wohl
konstituierte Natur, aber er kann mit
menschlichen Kréften allein nicht
bewahrt werden: «Niemand kann
enthaltsam sein, wenn nicht Du es
gewahrst (Weish 8, 21). Gewif$ hattest
Du es gewahrt, hatte ich mit
Herzensklage an Dein Ohr gepocht
und mit fester Zuversicht meine
Sorge auf Dich geworfen»[58].

Imprimatur. Coloniae, die 25 octobris
1973



Jr.-Nr. 75066 173
+ Hubert Luthe, vic. eplis.
Alle Rechte vorbehalten

Adamas-Verlag GmbH ¢ 5 Koln 41
Postfach 410 107

Umschlaggestaltung: J. B. Gurewitsch

Gesamtherstellung: Gesellschaft fir
Buchdruckerei AG, Neuss, 1973

[1] «Destin religieux de la Hollande»,
in Le Monde, 17.8.1967, S.6.

[2] Enzyklika Sacerdotalis caelibatus,
Nr. 1.

[3] Enzyklika Sacerdotalis caelibatus,
Nr. 17.

[4] L'Osservatore Romano, 7.12.1965.

[5] L'Osservatore Romano,
28.10.1965.



[6] Sacrosanctum Oecumenicum
Concilium Vaticanum II, Con-
stitutiones, Decreta, Declarationes,
Bd. II, S. 919 ff.

[7] In Beschrankung auf die
okumenischen Konzilien konnen wir
zitieren: Concilium Nicaenum 1, c. 3,
in Conciliorum Oecumenicorum
Decreta, S. 6; Concilium
Chalcedonense, c. 27; ebd., S. 75;
Concilium Nicaenum II, c. 18, ebd., S.
128; Concilium Lateranense 1, cc.
7und 21, ebd., S. 167 und 170; Con-
cilium Lateranense I, cc. 6, 7, 21,
27,ebd., S. 174, 178, 179; Concilium
Lateranense III, c. 11, ebd., S. 193;
Concilium Lateranense IV, c. 14, ebd.,
S. 218; Concilium Viennense, c. 8,
ebd., S. 340; Concilium Basilense,
sess. XV und XX, ebd., S. 449, 461-463;
Concilium Lateranense V, sess. IX,
ebd., S. 598; Concilium Tridentinum,
sess. XXIV, c. 9 und sess. XXV, de ref.,
cap. XIV und XV, ebd., S. 731, 768-770.
Zu erwahnen ware auch das



Concilium Trullanum II, cc. 6 und 13,
Mansi 11, 944 und 948.Besonders
wichtig sind c. 21 des Lateranense I
und c. 7 des Lateranense II, die als
die ersten Texte betrachtet werden
konnen, in denen vom Zolibat des
Priesters im Vollsinne und in
allgemeiner Ausdehnung auf die
ganze lateinische Kirche gesprochen
wird.

[8] «Placuit in totum prohibere
episcopis, presbyteris et diaconibus
vel omnibus clericis positis in
ministerio abstinere se a coniugibus
suis et non generare filios; quicumque
vero fecerit ab honore clericatus
exterminetur», Mansi 2, 11. - Vgl.
auch can. 27.

[9] «Si quis dixerit, clericos in sacris
ordinibus constitutos, vel regulares,
castitatem solemniter professos, posse
matrimonium contrahere,
contractumque validum esse, non
obstante lege ecclesiastica vel voto, et



oppositum nil aliud esse, quam
damnare matrimonium; posseque
omnes contrahere matrimonium, qui
non sentiunt se castitatis (etiam si
eam voverint) habere donum: a.s.
Cum Deus id recte petentibus non
deneget, nec patiatur, nos supra id,
quod possumus,tentari» (Conciliorum
Oecumenicorum Decreta, S. 731). Vgl.
auch sess. XXV, de ref., cap. XIV und
XV, ebd., S. 768-770.

[10] Schema De clericorum vitae
sanctitate, Nr. 10, Typis Polyglottis
Vaticanis 1961, S. 9. Vgl. auch das
Schema De clericis, Nr. 9, in
Schemata Constitutionum
etDecretorum ex quibus argumenta in
Concilio disceptanda seligentur, series
quarta. Typis Polyglottis Vaticanis
1963, S. 32.

[11] Schema De clericis, Nr. 8, in:
Schemata constitutionum et
decretorum de quibus disceptabitur in



Concilii sessionibus, Typis Polyglottis
Vaticanis 1963, S. 8.

[12] Schema De clericis, Typis
Polyglottis Vaticanis, vom 27.4.1964,
S. 24.

[13] Schema De vita et ministerio
sacerdotali, Nr. 2, Typis Polyglottis
Vaticanis, vom 2.10.1964, S. 8-9.

[14] Ebd., S. 4. Vgl. auch die Relation
uber die propositio 2, Abs. a, c und d.
Doch sah sich die Kommission
gezwungen, diesen Text zu kiirzen
und zusammenzufassen, denn nach
den Anweisungen der
Koordinierungskommission sollte
das Schema auf 12 kurze
propositiones reduziert werden.

[15] Textus emendatus et relationes,
Typis Polyglottis Vaticanis, vom
12.11.1964.

[16] Vgl. das in der vorigen
Anmerkung angefiihrte Schema, Nr.



15, ebd., S. 25 ff. Ebenso die Relation
zu dieser Nr. 15, ebd., S. 39.

[17] Schema zum Dekret De
ministerio et vita presbyterorum,
textus recognitus et relationes, Typis
Polyglottis Vaticanis, vom 28.5.1965.

[18] Schema zum Dekret De
ministerio et vita presbyterorum,
textus emendatus et relationes, Typis
Polyglottis Vaticanis, Oktober 1965.

[19] Schema zum Dekret De
presbyterorum ministerio et vita,
textus recognitus et modi, Typis
Polyglottis Vaticanis, November 1965,
S.108-119.

[20] AufSserdem gelangte an die
Kommission eine Menge weiteres,
nicht offizielles Material - Studien,
Untersuchungen, Vorschlége, etc. -,
das dem Sekretariat teils direkt von
privaten Personen oder
Organisationen, teils auch durch
Konzilsvater oder Periti, die solche



Arbeiten veranlaf$t oder gesammelt
hatten, ubergeben wurde. Nie wurde
die Uberpriifung dieser Studien und
Vorschldge unterlassen: es wurde
ihnen immer die gebotene
Aufmerksamkeit gewidmet, sei es
daR sie Uberlegung und Objektivitét
widerspiegelten, sei es dafs sie von
einer gewissen verstandlichen
Einseitigkeit zeugten, die manchmal
besonders schmerzlichen Umstanden
entsprang.

[21] Das Resultat der Abstimmung in
der Generalkongregation vom
3.12.1965 uber die
Schlufdfolgerungen, zu denen die
Kommission nach dem Studium der
Verbesserungsvorschlage - modi - der
Konzilsvater gekommen war, ergab
fur Kapitel III, Artikel IT (in welchem
sich der Abschnitt iiber den Zoélibat
befindet) folgendes Verhaltnis:
Anwesende Konzilsvater - 2271;
Placet - 2243; Non placet - 27;
Ungtltige Stimmen - 1.



[22] Dekret Presbyterorum Ordinis,
Nr. 16.

[23] So sagt z. B. Tertullian: «Petrum
solum invenlo maritum, per socrum;
monogamum praesumo per ecclesiam,
quae super illum omnem gradum
ordinis sui de monogamis erat
collocatura. Ceteros cum maritos non
invenio, aut spadones intelligam
necesse est aut continentes» (De
Monogamia 8, 4 CChr. 2, 1239). Der
hl. Ambrosius allerdings behauptet
das Gegenteil (Vgl. In II Cor 11, 2, ML
17, 320).

[24] Concilium Tridentinum, sess.
XX1V, De sacr. matr., c. 10, in:
Conciliorum Oecumenicorum Decreta,
S. 731. Pius XII., Enzyklika Sacra
Virginitas, 25.3.1954, AAS 46 (1954),
S. 176 ff. Es konnten tiberdies viele
papstliche Texte sowohl tiber die
christliche Wertschatzung der Ehe
als auch uber die Vorzuglichkeit der



vollkommenen Enthaltsamkeit zitiert
werden.

[25] Concilium Vaticanum II, Const.

past. Gaudium et spes, Nr. 48und 52;
Const. dogm. Lumen gentium, Nr. 11
und 41; etc.

[26] Dekret Presbyterorum Ordinis,
Nr. 16.

[27] Ebd.

[28] Dekret Presbyterorum Ordinis,
Nr. 2.

[29] Concilium Tridentinum, sess.
XXII, cap. II, in: Conciliorum
Oecumenicorum Decreta, S. 709-710;
Pius XII., Enzyklika Mediator Dei,
20.11.1947, AAS 39 (1947), S. 553;
Concilium Vaticanum II, Const. dogm.
Lumen gentium, Nr. 10 und 28;
Dekret Presbyterorum Ordinis, Nr. 2.

[30] Dekret Presbyterorum Ordinis,
Nr. 2.



[31] Ebd.

[32] Dekret Presbyterorum Ordinis,
Nr. 16.

[33] Symbolum Quicumque, 32,
Denzinger-Schonmetzer Nr. 76 (40).

[34] Dekret Presbyterorum Ordinis,
Nr. 14.

[35] Concilium Vaticanum II, Const.
dogm. Lumen gentium, Nr. 28; Dekret
Presbyterorum Ordinis, Nr. 4-6.

[36] Dekret Presbyterorum Ordins,
Nr. 14.

[37] «Nulla ergo carnis fecunditas
sanctae virginitati etiam carnis
comparari potest» (S. Augustinus, De
sancta virginitate 8, ML 40, 400):

[38] Dekret Presbyterorum Ordinis,
Nr. 16.

[39] Ebd. Vgl. auch Const. dogm.
Lumen gentium, Nr. 42.



[40] Dekret Presbyterorum Ordinis,
Nr. 16.

[41] Als die Kommission De disciplina
cleri den Text der Abschnitte 12-17
des Dekrets Presbyterorum Ordinis
erarbeitete, folgte sie dem von der
Generalversammlung gebilligten
Kriterium, die Grundzuge einer echt
priesterlichen Spiritualitat
darzulegen, welche alle Priester
unabhéngig von ihrem Status als
Welt- oder Ordenspriester zur
vollkommenen caritas pastoralis
leiten sollte, d. h. zur personlichen
Heiligung in und durch die
vollendete Austibung ihres Dienstes.
Was die Konzilstexte tiber das
geistliche und asketische Leben des
Priesters aussagen, leitet sich somit,
aus Grunden innerer Notwendigkeit
oder besonderer Angemessenheit, di-
rekt und unmittelbar vom
Sakrament des Ordo her - bzw. ist mit
ihm eng verbunden - sowie von dem
Dienst, zu dem der Ordo befahigt und



bestellt. Aus dem gleichen Grund
wird bei der Darlegung dieser
priesterlichen Spiritualitat
vermieden, mit der numerischen
und formalen Klassifizierung der
Tugenden in die Nahe der drei
sogenannten evangelischen Rite zu
geraten, wie sie in der thomistischen
Theorie Uiber den Stand der
Vollkommenheit erscheinen. Sowohl
das Studium der Geschichte dieses
Dekrets als auch besonders die
erklirenden Relationen der
Kommission bestatigen diese
Intention der Konzilsvéater: vgl. z. B.
das Schema zum Dekret De
ministerio et vita presbyterorum,
Typis Polyglottis Vaticanis, Oktober
1965, Relationen zu Nr. 12 (§ A), Nr.
14 (§ A), Nr. 15 (§§ A und B), S. 60-62.
Gerade deshalb lehnte die
Kommission ausdrucklich den von
einigen Konzilsvatern vorgebrachten
Wunsch ab, auch auf die Priester den
Begriff des status perfectionis
auszudehnen, den der heilige



Thomas auf die Bischofe anwendet
(vgl. Summa Theologiae, 11-11, q. 184,
a. 5). Fur diesen wie auch fiir andere
Gesichtspunkte der Deutung der
Lehre des II. Vatikanischen Konzils
sollte man im Auge behalten, daf$ die
neuere Ekklesiologie den Akzent
nicht etwa auf die Trennung der
Mitglieder des Gottesvolkes in
verschiedene Stande legt, sondern
auf die Vielzahl und Vielféaltigkeit der
Dienste auf der Basis der
fundamentalen Gleichheit der
Wirde und Sendung aller
christifideles.

[42] An keiner Stelle des Dekrets
wird behauptet, die zo6libataren
Priester der lateinischen Kirche oder
in den Ostkirchen seien heiliger als
jene Priester des Ostritus, die in
rechtmafliger Ehe leben. Die
Kommission wies alle Vorschlage zur
Textdnderung ab, in denen der
Gedanke anklang, die verheirateten
Priester des orientalischen Ritus



seien zu einer geringeren Heiligkeit
berufen.

[43] Concilium Vaticanum II, Const.
dogm. Lumen gentium, Nr. 11, 39 etc.;
vor allem Kapitel V.

[44] Schema zum Dekret De
ministerio et vita presbyterorum,
Typis Polyglottis Vaticanis, Oktober
1965, Relation zur Nr. 16, S. 62.

[45] «Semper spectavit ad gratiam
sacerdotum iacere semina integritatis
et virginitatis studia provocare» (S.
Ambrosius, De virginitate 5, 26, ML
16, 272 D).

[46] Dekret Presbyterorum Ordinis,
Nr. 16.

[47] Diese Prazisierung wurde in den
Text des Dekrets an Stelle der Formel
des CIC eingebracht: Clerici in
maioribus ordinibus constituti... (can.
132, 1); dabei hatte man vor Augen,
was in der Const. dogm. Lumen



gentium, Nr. 9, iber die Moglichkeit
verheirateter Diakone gesagt worden
war.

[48] Jedweder Glaubige, jedes
Mitglied des Gottesvolkes kann
Empfanger dieses Geschenks sein.
Darum benutzt der Text des Dekrets
den Ausdruck: «... die vollkommene
und stdndige Enthaltsamkeit um des
Himmelreiches willen ..., von nicht
wenigen Gldubigen gern
angenommen und lobenswert
geubt ...» (vgl. Anm. 27). In der
Relation zu den Studien uUber die
Verbesserungsvorschlage wird
darauf hingewiesen, daf$ dieser
allgemeine Bezug auf alle Glaubigen
in den Text ibernommen wurde,
weil «auf diese Weise noch klarer
wird, daf die vollkommene
Enthaltsamkeit kein Monopol der
Kleriker und der Ordensleute ist».
Vgl. das Schema zum Dekret De
Presbyterorum ministerio et vita,
textus recognitus et modi, Typis



Polyglottis Vaticanis, November 1965,
Antwort auf modus 11 zu cap. III, art.
1, S. 109.

[49] Dekret Presbyterorum Ordinis,
Nr. 2 - Diese Sachlage wird von
denen ubersehen, die die Legitimitat
der Zolibatsgesetzgebung kritisieren,
indem sie behaupten, sie sei ein
Eingriff in die personlichen Rechte
der Glaubigen. Sie halten das
Priestertum fiir etwas Personliches,
d. h. fiir einen Beruf wie jeden
anderen, den der Einzelne das Recht
habe zu erwahlen, wobeli er sich
zundchst - wenn nicht sogar
ausschliefdlich - um seine
personlichen Interessen kiimmert.
Sie vergessen, dafS gerade wegen des
besonderen amtlichen und
offentlichen Charakters des
Priestertums es die Hierarchie ist, die
uber die Eignung eines Kandidaten
zu entscheiden hat. Ja in der
Urkirche galt es als kaum zuléassig,
dafs sich ein Glaubiger anbot,



Priester zu werden: es war die
kirchliche Gemeinde zusammen mit
dem Bischof, die ihn auswahlten.

[50] Es kann naturlich immer
vorkommen, daf$ in der Folge ein
Priester an der eigenen Berufung
zweifelt. Dieser Irrtum kann aber
nicht der kirchlichen Gesetzgebung,
der Institution, angelastet werden,
vorausgesetzt, daf bei der Zulassung
des Kandidaten mit der notwendigen
Vorsicht vorgegangen wurde
(angemessene Berticksichtigung des
Alters, der Freiheit der Entscheidung,
der psychologischen Reife, der
Gesundheit, etc.), sondern eher dem
Priester selbst, der trotz allem nicht
der vom Heiligen Geist erhaltenen
Gabe zu entsprechen wufste.

[51] Dekret Presbyterorum Ordinis,
Nr. 16.

[52] Ebd.

[53] Ebd.



[54] Ebd.
[55] Ebd.
[56] Ebd.

[57] Dekret Presbyterorum Ordinis,
Nr. 16 - Einige dieser Mittel waren in
der Redaktion des Textes Uilber den
Zolibat aufgefiihrt, der den
Konzilsvatern am 28. Mai 1965
ubergeben wurde. (Vgl. das Schema
zum Dekret De ministerio et vita
presbyterorum, Typis Polyglottis
Vaticanis, vom 28. Mai 1965, Nr. 14,
S. 37). - In der Folge hielt die
Kommission es fur angebrachter, in
diesem Abschnitt des Textes die ein-
zelnen Hilfsmittel nicht zu erwahnen
- die Aufzdhlung verldngerte den
Text zu sehr -, zumal bereits an
anderen Stellen des Dekrets von
ihnen die Rede war. Diese Hilfen
sind zur Genuge bekannt:
eucharistische Frommigkeit, kind-
liche Liebe zur Mutter Gottes,
haufige Beichte, geistliche Leitung



(vgl. Dekret Presbyterorum Ordinis,
Nr. 18), Vereinigungen, die den
Priestern helfen in ihrem Bemiihen
um die Heiligung ihres Lebens und
Dienstes (vgl. Dekret Presbyterorum
Ordinis, Nr. 8), etc.

[58] S. Augustinus, Confessiones, 6,
11.

pdf | automatisch generiertes
Dokument von https://opusdei.org/de-at/
article/der-zolibat-des-priesters/
(09.02.2026)


https://opusdei.org/de-at/article/der-zolibat-des-priesters/
https://opusdei.org/de-at/article/der-zolibat-des-priesters/

	Der Zölibat des Priesters

