
opusdei.org

Der Zölibat des
Priesters

von Alvaro del Portillo. Köln
Adamas-Verlag 1973

04.02.2011

Der Zölibat des Priesters

Als am 24. Juni 1967 die Enzyklika 
Sacerdotalis Caelibatus veröffentlicht
wurde, verstieg sich mancher
Theologe zu der Behauptung, der
Papst dieser Enzyklika könne nicht
als das Haupt der allgemeinen Kirche
betrachtet werden, sondern nur als
Primas von Italien, allenfalls noch als



Patriarch des Abendlandes[1]. Urteile
dieser Art, vielleicht freundlicher in
der Form, doch gleichermaßen
polemisch und der
Aufrechterhaltung des
Priesterzölibats entgegengesetzt,
haben in einigen Bereichen der
öffentlichen Meinung ihr Echo
gefunden, die stark dem wachsenden
Druck bestimmter ideologischer
«pressure groups» ausgesetzt sind.
Die 5. Sitzungsperiode des
holländischen Pastoralkonzils hat
dafür einen schlagenden Beweis ge‐
liefert.

Uns scheint jedoch, daß derartige
Urteile und Meinungen für ebenso
oberflächlich und vom Standpunkt
wissenschaftlicher Methodologie aus
für ebenso willkürlich zu halten sind,
wie sie im Gegensatz stehen zum
höchsten kirchlichen Lehramt - nicht
nur zum päpstlichen, sondern auch
(und das muß mit Nachdruck betont
werden) zu dem des gesamten



Bischofskollegiums. Es ist in der Tat
offensichtlich, auch wenn diese
Tatsache in den oben angeführten
Überredungs- und
Indoktrinierungsversuchen
systematisch totgeschwiegen wird,
daß die ganze Lehre von Sacerdotalis
Caelibatus, wie alle weiteren
diesbezüglichen Lehraussagen Papst
Pauls VI., zutiefst und radikal auf
dem feierlichen Lehramt des
ökumenischen Zweiten Va‐
tikanischen Konzils basieren, d. h. 
auf dem feierlichen Lehramtdes
ganzen Bischofskollegiums, vereint in
dem universalsten aller bisher von der
Kirche gefeierten Konzilien.

Zu Beginn seiner Enzyklika erinnert
Paul VI. selbst daran, daß sie ein
«schon den ehrwürdigen
Konzilsvätern gemachtes
Versprechen» erfüllt[2],
Konzilsvätern einer
Kirchenversammlung, die «nicht
gezögert hat, die alte, heilige und



gottgewollte geltende Vorschrift des
Priesterzölibats zu bekräftigen, und
die auch die Motive darlegte, die
dieses Gesetz rechtfertigen, wo
immer Menschen im Geist des
Glaubens und mit echter,
großherziger Hingabe die göttlichen
Gaben zu schätzen wissen»[3]. Es
handelt sich um eine Bestätigung
und Motivierung, die überdies auf
dem II. Vatikanum einen hohen
Prozentsatz an Stimmen erhielt: die
beiden Konzilstexte, die diese später
in die Enzyklika Pauls VI.
wiederaufgenommene Lehre
vertiefen, sind der Abschnitt 16 des
Dekretes Presbyterorum Ordinis über
Dienst und Leben der Priester
(angenommen am 7. Dezember 1965
mit 2390 gegen 4 Stimmen)[4] und
der Abschnitt 10 des Dekretes 
Optatam totius über die
Priesterausbildung (angenommen
am 28. Oktober 1965 mit 2318 gegen
3 Stimmen)[5].



Welche sind nun aber die Gründe,
deretwegen zunächst das ganze
Bischofskollegium und dann der
Papst glaubten, dieses Problem
behandeln zu müssen? Was das
Konzil angeht, so ist zu sagen, daß
das Thema Priesterzölibat in den 
Quaestiones Commissionibus
Praeparatoriis Concilii Oecumenici
Vaticani II positae (eine Liste, die am
2. Juli 1960 von Papst Johannes XXIII.
approbiert worden ist) nicht
enthalten war; ja es war nicht einmal
unter den Fragen zu finden, die die
verschiedenen Vorbereitungs‐
kommissionen in Anwendung ihres
Vorschlagsrechts hinzugefügt hatten.
In der Tat spürte man erst während
der Konzilsarbeiten selbst die
Notwendigkeit, diese Problematik
anzugehen. Die Konzilsväter waren
es, die darauf hinwiesen, daß es
sinnvoll sei, die theologische Lehre
vom Zölibat des Priesters
weiterzuentwickeln, d. h. sie auf die
Höhe der großen ekklesiologischen



Errungenschaften des II.
Vatikanischen Konzils zu bringen,
damit sie in der nachkonziliären Zeit
nicht als dürftig und unzureichend
erschiene. Dazu mußte das
theologische Verständnis der engen
Bindungen zwischen der völligen
und dauernden Enthaltsamkeit 
propter regnum coelorum und dem
Amtspriestertum des Neuen
Testaments vertieft werden. In
einem Wort: mit einer
vorkonziliären Theologie des Zölibats
der Priester kam man nicht weiter.
Diese Gesinnung - und ich möchte
sagen, diese intellektuelle Redlichkeit
der Konzilsväter - wurde von Paul VI.
gut verstanden und gedeutet, als er
in seinem berühmten Brief vom 10.
Oktober 1965 an den Präsidenzialrat
des Konzils und später zu Beginn der
Enzyklika Sacerdotalis Caelibatus
sagte: «Unser erklärtes Ziel ist es,
dem Priesterzölibat unter den
gegenwärtigen Umständen neuen
Glanz und neue Kraft zu verleihen»[6].



Geschichte des Konzilstextes

In demselben Brief erachtete es der
Papst für unangemessen, den
Priesterzölibat in den öffentlichen
Diskussionen der Konzilsaula zu
behandeln. Diese Tatsache wurde
von einigen irrtümlicherweise als
eine autoritative Maßnahme
interpretiert, die darauf abzielte, das
Thema der Kompetenz des Konzils zu
entziehen: man hätte, mit anderen
Worten, im Dekret Presbyterorum
Ordinis, das damals gerade in der
Generalversammlung zur Debatte
stand, über dieses Problem
schweigen müssen oder doch den
Zölibat nur in einer sehr allgemeinen
Form erwähnen können, ohne
Zugeständnis eines eingehenderen,
tieferen Studiums.

Die Fakten haben diese
Interpretation widerlegt: der Brief
des Papstes wollte angesichts eines
so delikaten Themas Diskussionen



vermeiden, die durch die unbedach‐
te, wenig gewissenhafte
Berichterstattung gewisser sen‐
sationshungriger
Kommunikationsmittel in vielen
Bereichen der öffentlichen Meinung
Verwirrung gestiftet hätten. Im
wesentlichen ging es darum,
etwaigen unnötigen Schwierigkeiten
vorzubeugen, die auf der anderen
Seite einem nüchternen und
gründlichen Studium des Themas
keinesfalls förderlich gewesen
wären. Von einer Begrenzung der
Freiheit der Konzilsväter kann gar
keine Rede sein. Diese brachten
weiter schriftlich Bemerkungen zum
Zölibatstext des Dekretes vor, wie sie
es im übrigen schon früher mehrfach
getan hatten.

Wenn man folglich die Stellen der
Konzilsdokumente betrachtet, die
dieses Problem behandeln, sowie den
langen iter, der beim Studium dieser
Fragestellung durchlaufen wurde, so



kann man mit gutem Recht
behaupten, daß bis dahin niemals
ein ökumenisches Konzil das Thema
des Priesterzölibats so unmittelbar,
in einer so zahlreichen und
repräsentativen Versammlung und
mit einer solchen Fülle und
Reichhaltigkeit an Daten behandelt
hat.

In der Tat enthielten die
Verlautbarungen der früheren
Konzilien über den Zölibat
disziplinäre Vorschriften, die selten
einmal, und dann nur flüchtig, durch
Erklärungen doktrineller Art ergänzt
wurden[7]. Es genügt, daran zu
erinnern, daß die Synode von Elvira
(zwischen 300 und 306) im Kanon 33
nicht eigentlich den Zölibat festlegte,
sondern nur einen Teilaspekt
desselben: es wurde denen die
Ausübung einer bereits
geschlossenen Ehe verwehrt, die als
Verheiratete zum Priestertum
berufen worden waren[8]. Sogar das



Konzil von Trient handelte in seiner
XXIV. Sitzungsperiode vom Zölibat
nur indirekt: es beschränkte sich
darauf, die Nichtigkeit der Ehen von 
in sacris ordinierten Klerikern
festzulegen. Die entsprechende
Vorschrift findet sich übrigens nicht
bei den Anordnungen bezüglich der
Priester, sondern unter den Kanones
über die Ehe[9].

Demgegenüber hat das Il.
Vatikanische Konzil das Thema des
Priesterzölibats umfassend
behandelt, besonders, wie schon
gesagt, im Dekret Presbyterorum
Ordinis, Nr. 16, und im Dekret 
Optatam totius, Nr. 10. Diese Texte
sind das Ergebnis langer und
dokumentierter Studien in kol‐
legialer Zusammenarbeit der
kompetenten Konzilskommissionen,
unter dauernder Beachtung der
Wünsche und Forderungen der
Konzilsväter, ohne jede autoritative
Einflußnahme auf die Redaktion. Die



Konzilskommission De disciplina cleri
selbst hatte sich kurz nach dem
Beginn des Konzils dafür
ausgesprochen, das Thema zu behan‐
deln, ohne daß eine Stellungnahme
der Koordinierungskommission,
geschweige denn eine persönliche
Direktive des Papstes
vorausgegangen wäre. Im ersten,
von der vorbereitenden Kommission
im Jahre 1961 vorgelegten Entwurf
des Schemas, das nach neun
Redaktionen schließlich in das
Dekret Presbyterorum
Ordiniseinmünden sollte, war nur
von der Bedeutung der Keuschheit
im Leben der Priester die Rede[10].
Ein Schritt nach vorn wurde getan
mit dem Schema De clericis vom 22.
April 1963. Auch hier wurde noch
sehr allgemein von der Keuschheit
gesprochen, allerdings unter
Einführung eines neuen Elements:
ihre Beobachtung gemäß der
Tradition und die Vorschriften der
verschiedenen Riten wurden



berücksichtigt. So nahm man
ausdrücklich Bezug auf die in den
Ostkirchen geltende Disziplin[11].

Im Schema De sacerdotibus, Absatz 6,
vom 27. April 1964, zeichnete sich
der Text noch deutlicher ab. Dort
wurde vor der eigentlichen
Behandlung der Keuschheit und an‐
derer Tugenden das allgemeine
Prinzip der Nachfolge Christi und des
Lebens gemäß dem Evangelium
dargelegt. Dabei legte man allerdings
Wert darauf, eine Reduktion auf die
sogenannten evangelischen Räte
auszuschließen, um eine
Identifizierung der Askese des
Priesterstandes mit jener der
Ordensleute zu vermeiden[12]. In
der folgenden Redaktion hielt die
Kommission dafür, den Inhalt
desAbschnittes über die priesterliche
Keuschheit zu erweitern, und
erwähnte nicht nur diese, sondern
auch ausdrücklich den Zölibat der
Priester[13]. Gleichzeitig legte sie die



doktrinellen Gründe dar, auf die er
sich stützt. Die Kommission glaubte,
so vorgehen zu müssen, weil, wie es
in der einleitenden Relation zu dem
Schema heißt, «heute viele konfuse
Stimmen laut werden, die den
Zölibat anfechten wollen; darum
erschien es höchst angebracht, ihn
ausdrücklich zu bekräftigen und
seine hervorragende Bedeutung im
Leben und Dienst des Priesters
aufzuzeigen»[14].

Als diese Redaktion des Schemas der
zwölf kurzen propositioneserstmals
in der Generalkongregation im
Oktober 1964 diskutiert wurde,
verlangten die Konzilsväter, die
schon seit der ersten Redaktion des
Textes zahlreiche schriftliche
Anmerkungen eingesandt hatten, das
Schema sollte hinreichend erweitert
werden, um mit der nötigen Tiefe auf
die Problematik des Priestertums
eingehen zu können. So wurde es
möglich, den Konzilsvätern noch vor



Abschluß der 3. Sitzungsperiode den
Entwurf des Dekrets De ministerio et
vita Presbyterorum[15] vorzulegen,
worin das Thema des Priesterzölibats
adäquat entwickelt wurde. Es
wurden nunmehr auch die nötigen
Unterscheidungen gemacht und
Bezug genommen auf die Priester
der Ostkirche, die im rechtmäßigen
Ehestand leben[16].

Auch dieser letzte Text wurde noch
Gegenstand schriftlicher Eingaben
der Konzilsväter. Die Kommission
überarbeitete ihn darum noch
zweimal, im März 1965[17] und im
Oktober des gleichen Jahres[18]. Der
Stil und die Terminologie wurden
präziser gefaßt und korrigiert, wo
immer sie Anlaß zu Mehrdeutigkeit
bzw. Fehlinterpretation hätten geben
können. Trotz all dieser von der
Kommission auf Grund der
Vorschläge der Konzilsväter nach
sorgfältigem Studium
vorgenommenen



Textverbesserungen wurden
anläßlich der Abstimmung, die der
Billigung des Schemas durch die
Generalkongregation vorausging,
noch einmal neue
Verbesserungsvorschläge zum Text
über den Zölibat vorgelegt, die
insgesamt von 1150 Konzilsvätern
unterzeichnet waren[19]: ein
offensichtliches Zeichen für das
Interesse und die Gründlichkeit, mit
der das Problem vom Konzil verfolgt
und behandelt wurde. Dieser
summarische geschichtliche
Rückblick sollte zeigen, wie die
Konzilsväter stets in völliger Freiheit
ihre Meinung zu diesem Thema
geäußert haben, selbst wenn in der
letzten Sitzungsperiode der Zölibat
von der mündlichen Diskussion der
Generalversammlung
ausgeschlossen blieb - und dies
übrigens nur teilweise. Es waren
immerhin 1691 Konzilsväter, die
während der neun
aufeinanderfolgenden Redaktionen



des Schemas Abänderungen, Ideen
oder Verbesserungsvorschläge zum
Text über den Zölibat vorgebracht
hatten[20]. Schließlich wurde der
dem Zölibat gewidmete Abschnitt
zusammen mit dem Rest des De‐
kretes Presbyterorum Ordinis, wie
schon gesagt, von 2390 der 2394 in
der IX. öffentlichen Sitzung des
Konzils anwesenden Konzilsvätern
am 7. Dezember 1965 endgültig
gebilligt[21].

Amtspriestertum und Zölibat

In rigoroser Selbstüberprüfung hat
sich die Kirche des II. Vatikanischen
Konzils gefragt, was nun für sie im
letzten der Priesterzölibat bedeute,
welchen Wert er habe. Sie hat sich
gefragt, ob es angemessen sei -
göttliche Weisheit oder menschliche
Klugheit? -, die jahrhundertealte
kirchliche Disziplin, die ihn für die
lateinische Kirche vorschreibt,
aufrechtzuerhalten oder nicht. Das



waren die beiden großen
Fragenkomplexe, auf die die
Konzilsväter während der
Erarbeitung des Dekretes 
Presbyterorum Ordinis die
vielfältigen Überlegungen
theologischer, pastoraler,
asketischer, anthropologischer,
ökumenischer und disziplinärer
Ordnung reduzieren zu können
glaubten, welche die Problematik des
Zölibats mit sich brachte. Der Zölibat
gehört nicht zur inneren
Wesensstruktur des Priestertums
und wird deshalb von ihm auch
nicht suapte natura gefordert[22]:
dies ist eine theologische Evidenz, die
auf dem Zeugnis der Urkirche (vgl. 1
Tim 3, 2-5; Tit 1, 6) und der Praxis der
Ostkirchen beruht, wie auch immer
die historischen Annahmen über die
konkrete Form lauten mögen -
verheiratet oder unverheiratet -, in
welcher die Apostel die vollkommene
Keuschheit lebten[23]. Eine erste
Annäherung ans Thema kann nur zu



dieser Aussage führen. Sogleich
stellen sich jedoch weitere Fragen:
Welcher ist denn dann der Grund für
das Bestehen des Bandes Zölibat-
Priestertum? Entspricht vielleicht
diese Verbindung, wie andere
kirchliche Institutionen nicht-
göttlichen Rechtes, nur einer
geschichtlichen und vergänglichen,
sozialen oder lehrmäßigen Kon‐
figuration im Leben der Kirche, die
unter anderen Umständen ihre
Daseinsberechtigung gehabt hat,
heute aber nicht mehr?

Einige der historischen Hypothesen,
die über den Ursprung des
Priesterzölibats vorgebracht wurden,
meinten, in der fortschreitenden
Ausformung eines dualistischen
Bewußtseins im Raum der Kirche zu
Beginn des 3. Jahrhunderts einen
entscheidenden Einfluß gnostischer,
enkratitischer oder montanistischer
Lehren (alle platonischer Herkunft)
feststellen zu können. Eine



Folgeerscheinung davon sei die
unterschiedslose Gleichsetzung der
Sexualsphäre mit dem Materiellen
und Unreinen. Meist werden als
Vertreter dieser Tendenz Origenes
und Tertullian genannt. Letzterer
trat bekanntlich 308 zum
Montanismus über. Gleichzeitig mit
einer gewissen Abwertung der Ehe
habe sich in der Folge das geistliche
christliche Ideal zunehmend und
immer ausschließlicher mit der
Jungfräulichkeit, der ehelichen
Enthaltsamkeit und der Witwen‐
schaft identifiziert, die von einer
reichen asketischen Literatur in
übertriebener Weise hervorgehoben
und gepriesen worden seien. Ein
derartig radikales Ideal der Reinheit,
zunächst entstanden als allgemeine
Bestrebung der Gläubigen und ohne
konkrete Verbindung zum pastoralen
Amt, habe sich nach und nach immer
enger an das Amt gebunden, ganz
besonders von dem Augenblick an,
da sich das ministerium des Bischofs,



des Presbyters oder des Diakons vom
ursprünglich familiären Bereich
seiner Ausübung in der domus
ecclesiae abgelöst hätte und sich
allmählich zum öffentlichen und 
heiligen Amt gestaltete. Es sei nun
evident, so schließen diese
Hypothesen, daß, wenn man schon
jeglichen Gebrauch der Sexualität für
unrein ansah, notwendigerweise am
Ende die Trennung des
unmittelbaren Sakramentendienstes,
der natürlich die höchstmögliche
Reinheitsstufe erforderte, zunächst
von der Ausübung der Ehe und dann
sogar von der Möglichkeit zur Heirat
überhaupt stehen mußte. Hier ist
nicht der Ort, uns lange darüber zu
verbreiten, was an diesem globalen
Urteil über die gesamte christliche
Spiritualität vom 3. Jahrhundert an
als in der Tendenz dualistisch und
von Verachtung für jegliche
Sexualität durchsetzt nun der
historischen Realität entsprechen
mag oder nicht.



Es ist jedoch eine unbestreitbare
Tatsache, daß das kirchliche Lehramt
die christliche Ehe immer hoch
einschätzte, sacramentum magnum
(vgl. Eph 5,32), auch wenn es dabei
nie übersah, gleichzeitig die
besondere theologische und
ekklesiologische Vorzüglichkeit der
gottgeweihten Jungfräulichkeit[24]
gemäß dem Beispiel und der Lehre
des Herrn selbst (vgl. Mt 19, 11-12) zu
lehren; denn jeder Gläubige muß auf
der Ebene der inneren Berufung dem
Geschenk des Geistes, das er erhalten
hat, folgen (vgl. 1 Kor 7, 7). So scheint
also die Behauptung, die doktrinelle
Abwertung der Ehe als ein quid
impurum sei der Hauptgrund für die
Angemessenheitsbande zwischen
dem Sakrament der Priesterweihe
und dem Zölibat, ohne ausreichendes
Fundament zu sein; haben sich doch
beide Elemente im Laufe der
Geschichte positiv als einander zu‐
geordnet gleichsam entdeckt und
schätzen gelernt, zunächst im



charismatischen Leben des
Gottesvolkes und dann in seinen
Institutionen.

Injedem Fall ist es völlig undenkbar,
daß auf dem II. Vatikanischen Konzil
- in einem Augenblick der Heils‐
geschichte, in dem das Lehramt
tiefer denn je die universale
Berufung zur Heiligkeit verkündet
und besonders die Ehe als Berufung
und Weg zur Heiligkeit herausgestellt
hat[25] - gleichzeitig eine
platonisierende oder manichäische
Mentalität die Konzilsväter bewogen
hätte, die schwerwiegenden Gründe
einer multimoda convenientia[26]des
Zölibats für das Priestertum
darzulegen. Ebenso abwegig wäre es
anzunehmen, eine solche, die
radikale Opposition von Fleisch und
Geist verewigende Mentalität habe
das doktrinelle und geschichtliche
Urteil des Konzils getrübt, als es
bekräftigte: «Die Kirche hat die
vollkommene und ständige



Enthaltsamkeit um des
Himmelreiches willen, die, von
Christus dem Herrn empfohlen, in
allen Jahrhunderten bis heute von
nicht wenigen Gläubigen gern
angenommen und lobenswert geübt
worden ist, besonders im Hinblick
auf das priesterliche Leben immer
hoch eingeschätzt»[27].

Aber welche sind nun diese
Angemessenheitsgründe? Was den
Text desDekretes Presbyterorum
Ordinis anlangt, den wir
kommentieren, glauben wir, daß die
dargelegten Gründe in den zwei
großen Leitlinien - Weihe und
Sendung - enthalten sind, welche die
ganze Bemühung des Konzils um
eine Vertiefung der Theologie des
Priestertums, verstanden im Raum
des Mysteriums Christi und der
Kirche, bestimmt haben.

Der Priester: ein Mann Gottes



Der Priester ist zutiefst ein geweihter
Mann, ein Mann Gottes (1 Tim 6, 11).
In der Pilgerschaft des Gottesvolkes
durch die Geschichte der Menschheit
ist der Priester immer ein
Auserwählter gewesen, ein
Gesalbter, «aus den Menschen
genommen» (Hebr 5, 1). Die Gestalt
und das Leben dessen, der zum
Dienst am Kult des einen wahren
Gottes berufen ist, erscheint wie
eingehüllt von einem besonderen
Schicksal, einem Geschick der
Aussonderung, das ihn
gewissermaßen außerhalb oder über
die allgemeine Geschichte der
übrigen Menschen stellt: «ohne
Vater, ohne Mutter, ohne
Stammbaum», wie der hl. Paulus von
der zugleich prophetischen und
geheimnisvollen Gestalt des
Melchisedeck sagt (Hebr 7, 3).

Diese Berufung und Erwählung
erhielt eine besondere Tiefe und eine
einzigartige theologische Dimension,



als Gott selbst in der Fülle der Zeit
(vgl. Gal 4, 4) sich in der überaus
vollkommenen und heiligen
Menschheit des Eingeborenen vom
Vater, in Christus Jesus, zum Priester
machte: in Christus, dem
«Hohenpriester der künftigen
Güter» (vgl. Hebr 9, 11), der im
Tempel seines Leibes ein neues
Priestertum aufrichtete (vgl. Jo 2, 21),
indem er sich Gott als unbeflecktes
Opfer anbot (vgl. Hebr 9, 14), und der
sein Opfer in der Zeit dauern lassen
wollte (vgl. Lk 22, 19; 1 Kor11, 24)
durch die Handlung anderer
Menschen, die er teilhaben ließ und
läßt an seinem höchsten und ewigen
Priestertum (vgl. Hebr 5, 1-10; 7, 24;
9,11-28).

Von diesem Augenblick an ist das
Amtspriestertum im Gottesvolk mehr
geworden als ein heiliges,
öffentliches Amt, ausgeübt im Dienst
an der Gemeinde der Gläubigen: es
ist wesentlich und vor allem eine



Angleichung, eine sakramentale und
geheimnisvolle Umgestaltung der
Person des menschlichen Priesters in
die Person Christi selbst hinein, des
einzigen Mittlers (vgl. 1 Tim 2, 5).
Inder Tat wird das Priestertum des
Neuen Bundes «durch ein eigenes
Sakrament übertragen. Dieses
zeichnet die Priester durch die
Salbung des Heiligen Geistes mit
einem besonderen Prägemal oder
Charakter und macht sie auf diese
Weise dem Priester Christus
gleichförmig»[28]. Die Sendung und
das Leben des Priesters im Neuen
Testament sind in einem solchen
Maß der Sendung und dem Leben
des Eingeborenen vom Vater
angeglichen, daß dieses Sakrament
das Wunder vollzieht, daß ein
Mensch trotz aller in der
menschlichen Natur liegenden
Schwächen im Namen Christi selbst,
des Hauptes der Kirche, handeln
kann[29]; ja, er nimmt teil an der
Vollmacht, «mit der Christus selbst



seinen Leib auferbaut, heiligt und
leitet»[30]:um Gott dem Vater Ehre
zu geben und den Menschen
dauernd das göttliche Leben
mitzuteilen, bis ans Ende der Zeiten
(vgl. Mt 24, 3), «wenn er selbst das
Reich Gott dem Vater übergeben
hat»[31].

In der Priesterberufung ist in der Tat
eine derartigeinnige Aufnahme der
Person durch Gott gegeben, daß diese
sich restlos dem Dienst und der
totalen Liebe Christi, des
Hohenpriesters, verbindet und
weiht. Der Reichtum dieser
Vereinigung mit Christus ist so groß,
daß ein der Gnade seiner Berufung
treuer Priester wie kein anderer sich
die Worte des Apostels zu eigen
machen kann: «Christus ist für mich
das Leben» (Phil 1, 21), «Nicht mehr
ich lebe, Christus lebt in mir» (Gal 2,
20).



Im Lichte dieser Überlegungen sieht
man leicht, wie der Inhalt und die
Bedeutung der Berufung selbst -
Gegenstand reicher Meditation und
immer tieferen theologischen
Verständnisses - den christlichen
Priester hat begreifen lassen, daß für
ihn ein Leben vollkommener
Enthaltsamkeit, nach dem Prototyp
und Vorbild der Jungfräulichkeit
Christi, des Hohenpriesters, äußerst
sinnvoll und angemessen ist. Diese
Enthaltsamkeit bestätigt und bestärkt
unzweifelhaft die mystische
Vereinigung des Dieners Christi mit
seinem Herrn, dem er sakramental
gleichgestaltet wurde. Durch die
vollkommene Enthaltsamkeit
werden in der Tat die Priester «in
neuer und vorzüglicher Weise
Christus geweiht»[32].

Wenn man betrachtet, daß Christus,
für dessen Handlung der Priester ein
lebendiges Werkzeug ist, sich sein
ganzes Leben lang vorbehaltlos der



liebenden Erfüllung des Ver‐
söhnungswerkes (vgl. Röm 5, 11), zu
dem er gesandt war, gewidmet hat,
versteht man besser, wieso der
Priester die Angemessenheit, sein
Leben aus Liebe zu Gott und den
Menschen der Jungfräulichkeit
Christi, die vollends Gott und den
Menschen geweiht war,
gleichzugestalten, nun für so eng mit
seiner Weihe verbunden hält. Will er
sich doch dadurch nur umso inniger
mit Dem verbinden, der ihn erwählt
hat, und sich vollständiger Ihm
angleichen.

Wenn Jesus Christus, der
Hohepriester, den ganzen Reichtum
seiner vollkommenen
Menschheit[33] ausschließlich der
Erfüllung des Willens des Vaters
weihen wollte (vgl. Jo 4, 34; 5, 30; 6,
38), entschlossen, stets einzig und
allein die Ehre des Vaters zu suchen,
so ist es nicht schwer einzusehen,
wie angemessen es ist, daß der Prie‐



ster in seinem ganzen Sein und
Leben, dessen Zentrum und Wurzel
das eucharistische Opfer ist[34],
diese liebevolle Aufopferung und
vorbehaltlose Hingabe Christi als
Opferlamm selbst nachvollzieht,
indem er Gott seine eigene
Jungfräulichkeit darbringt.

Christus, die menschgewordene
göttliche Liebe, hat jede noch so edle
und gute menschliche Bindung
vermieden, die in irgendwelcher
Weise seine völlige Hingabe an den
Dienst hätte hindern oder der Fülle
dieser Widmung hätte Abbruch tun
können. Da leuchtet es sehr wohl ein,
wenn der Priester seinem Beispiel
folgt und mit dem Zölibat freiwillig
auf etwas in sich Gutes und Heiliges
verzichtet, um sich leichter Christus
mit ungeteiltem Herzen zu vereinen
(vgl. Mt 19, 12; 1 Kor 7, 32-34) und
sich durch Ihn und in Ihm mit
größerer Freiheit dem vollen Dienst
an Gott und den Menschen zu



weihen. Hier wird deutlich, welch
enge Beziehung besteht zwischen
dem Ruf Christi zum Priesteramt und
der Einladung an seine Jünger, auf
Familie, Frau und Kinder zu
verzichten «um meinetwillen und
um des Himmelreiches willen» (vgl.
Mk 10, 23-30; vgl. auch Mt 20, 23-29;
Lk 18, 24-30). Wenn man schließlich
bedenkt, daß Christus, «der wohl
dem Leibe nach den Tod erlitten hat,
dem Geiste nach aber zum Leben
erweckt wurde», (1 Petr 3, 18), für
sich kein anderes Eheband wollte als
das in seiner Kirche geschlossene
Band mit der ganzen Menschheit, so
begreift man klar, in welchem Maße
die priesterliche Jungfräulichkeit die
Teilhabe des Dieners Christi an der
universalen Liebe des Meisters
bedeutet und auch erleichtert, und
damit die Teilhabe an seiner
Sendung, ganz für den Dienst an der
neuen Menschheit da zu sein, die
nicht aus dem Blute, nicht aus dem
Begehren des Fleisches, nicht aus



dem Wollen des Mannes, sondern
aus Gott geboren ist (vgl. Jo 1, 13).

Zum Dienst an den Menschen
bestellt

Diese letzte Betrachtung führt uns
unmittelbar zum zweiten Aspekt von
Berufung und Dienst des Priesters,
den wir oben schon anklingen
ließen: die besondere Beziehung
zwischen dem Amtspriestertum und
dem Volk Gottes.

Wie für das Priestertum des Alten
Testamentes, so gilt auch für das des
Neuen Bundes: «für die Menschen
inihren Angelegenheiten bei Gott
bestellt» (Hebr 5, 1). Diese Widmung
des Priesters an die Menschen, zum
Dienst am Gottesvolk, hat eine neue
und tiefere theologische Dimension
erhalten, als Christus in die Welt
kam, der Gute Hirte (vgl. Jo 10, 11; 1
Petr 5, 4), den der Vater geheiligt und
gesandt hat (vgl. Jo 10, 36), «damit er
uns loskaufe von aller



Ungerechtigkeit und für sich rein
mache ein Volk, das Ihm gehört und
eifrig ist im Wirken des Guten» (Tit 2,
14): ein Werk, das er in der Zeit
ausführt durch den Dienst seiner
Priester, die geweiht und gesandt
werden durch den Heiligen Geist, da‐
mit sie in der Kirche Ausspender der
Geheimnisse Gottes seien (vgl. 1 Kor
4, 1). Christus, der unter uns wohnt
«wie der Sohn in seinem
Hause» (Hebr 3, 6), ruft durch seine
Diener alle Kinder Gottes, sammelt
sie in seiner Kirche, vermittelt ihnen
das göttliche Leben und führt sieso
im Geiste zum Vater[35].

Das christliche Priestertum ist also
aufs engste mit dem Geheimnis, dem
Leben, dem Wachstum und dem
Geschick der Kirche verbunden, die
die jungfräuliche Braut Christi ist
(vgl. Apk 19, /; 21, 2; 22, 17; 2 Kor 11,
2). Der Priester ist Vater, Bruder und
Diener aller. Seine Person, sein
ganzes Leben, ist für die anderen da.



Er gehört jener Kirche, die ihn liebt
mit der Liebe der Braut und die ihm
gegenüber - der ja Christus, ihren
Bräutigam vertritt - Bande und
Rechte hat, die kein anderer Mensch
je beanspruchen kann. Auch die Ehe
ist Zeichen (vgl. Eph 5, 25) für die
bräutliche Liebe Christi und seiner
Diener zur Kirche: gerade darin
erscheint noch klarer der Sinn des
Zölibats, der besser die ungeteilte
Einheit des menschlichen Herzens
garantiert (vgl. 1 Kor 7, 33) und so die
Bande der bräutlichen Liebe, die das
christliche Priestertum andie Braut
Christi binden, verteidigt, stärkt und
bereichert. Von hier aus wird
begreiflich, wie die priesterliche
Jungfräulichkeit dahin wirkt, die
Liebe des Guten Hirten, der
väterlich, brüderlich und
freundschaftlich sich ohne Rückhalt
dem Dienst an der ihm anvertrauten
Herde hingab (vgl. Jo 10, 11; 1 Jo 3,
16), im Priester zu entfachen und zu
steigern und so vor den Gläubigen



wie auch vor der Welt sichtbar zu
machen, zu bezeugen: jene
Hirtenliebe, die für den Priester das
Band der Vollkommenheit darstellt,
zu der er berufen ist[36].

Erwählt, geweiht und gesandt, um
mit dem Wort und der Gnade Gottes
die Kirche zu formen und zu nähren,
erfährt der Priester in seinem
Hirtenleben die göttliche und
menschliche Größe seiner Berufung,
indem er entdeckt, wie sehr die
anderen Menschen ihn nötig haben.
Er fühlt sein Herz weit werden und
spürt, dass seine Affektivität und
Liebesfähigkeit voll und ganz
Erfüllung finden in der pastoralen
und väterlichen Aufgabe (vgl. Gal 4,
19), das Gottesvolk zum Leben im
Glauben zu zeugen, es zu bereiten
und «wie eine keusche
Jungfrau» (vgl. 2 Kor 11, 2) zum
Vollalter des Lebens in Christus zu
führen. Deshalb ist die
Jungfräulichkeit, deren Fruchtbarkeit



keiner Fruchtbarkeit des Fleisches
vergleichbar ist[37], besonders für
den Priester «Quell geistlicher
Fruchtbarkeit in der Welt»[38]. Sie
versetzt ihn in die Lage, in
umfassendem Ausmaß die
Vaterschaft in Christus zu empfangen
und auszuüben[39]. Sie hebt sein
Bedürfnis, Kinder seiner Liebe zu
zeugen und zu erziehen - das der
Priester spürt wie jeder andere Mann
- auf eine höhere Ebene: die eines
wirksameren Einsatzes im Dienst an
der Wiedergeburt. Doch befindet
sich die jungfräuliche und fruchtbare
Braut Christi auf Erden wie auf einer
Pilgerfahrt (vgl. 2 Kor 5, 6), sie sehnt
sich nach den Dingen des Himmels
und, im Besitz der Erstlingsgabe des
Geistes, seufzt sie (vgl. Röm 8, 23)
und verlangt ungeduldig danach, bei
Christus zu sein (vgl. Phil 1, 23) in der
Herrlichkeit der kommenden Welt
(vgl. 2 Kor 3, 4): dann werden die
Kinder der Auferstehung, der
Herrlichkeit Christi gleichgestaltet



(vgl. Phil 3, 21), «weder Frau noch
Mann nehmen» (Lk 20, 35).

Der Zölibat macht den Priester nicht
nur zu einem besonders
repräsentativen Zeichen der
Jungfräulichkeit und der fruchtbaren
Liebe der Braut Christi, er macht ihn
gleichzeitig zum prophetischen
Zeugen in der Zeit für jene
zukünftige Welt, in der die
Gerechtigkeit wohnt (vgl. 2 Petr 3, 13)
und die Erlösten Gott ähnlich sind,
da sie Ihn von Angesicht zu
Angesicht schauen (vgl. 1 Jo 3, 2).

Besonders angesichts der durch die
verschiedenen Formen des
Materialismus in der Welt
hervorgerufenen Glaubenskrise
führt die vollkommene
Enthaltsamkeit um des Him‐
melreiches willen den Menschen
deutlich jene eschatologische
Berufung vor Augen, die der
Sendung der ganzen Kirche



innewohnt sowie dem
Evangelisationsdienst des einzelnen
Priesters, dieses beunruhigenden
Zeugen der Ewigkeit.

Alle diese Gründe, die die unleugbare
Kongruenz von Zölibat und
Priestertum bezeugen und die im
Geheimnis und in der Sendung
Christi wurzeln[40], findet die Kirche
in ihrem Bemühen um ein tieferes
Verständnis der Theologie des
Priestertums. Die Braut Christi ahnt
die inneren Kraftfelder, die das
Mysterium ungeteilter Liebe und das
Geheimnis des neutestamentlichen
Priestertums verbinden. Daher lehrt
sie, daß diese Begründungen - nicht
mit absoluter Notwendigkeit, aber
doch mit dem ganzen Gewicht
höchster Angemessenheit - den
Zölibat als ein unersetzbares,
entscheidendes Element der
priesterlichen Spiritualität
ausweisen, die ausgerichtet ist auf
die größtmögliche Gleichgestaltung,



ja auf die mystische Umgestaltung
des Dieners Christi in den
Hohenpriester selbst.

Diese Tatsache sollte immer klar vor
Augen stehen; denn die
Konzilsväter[41] haben stets
vermeiden wollen, daß der
Priesterzölibat mit einer
Annäherung der priesterlichen
Spiritualität an die des
Ordensstandes verwechselt werden
könnte, wie es in der Tat, wenn auch
in bester apologetischer Absicht,
manchmal vorgekommen ist. Die im
Dekret Presbyterorum Ordinis
vorgetragenen Begründungen
erstrecken sich nicht auf den Wert
der vollkommenen Enthaltsamkeit in
sich selbst - ein Wert, der von der
Schrift klar bezeugt wird -, noch
stützen sie die Angemessenheit des
Zölibats auf die Tatsache, daß er die
persönliche Vervollkommnung und
Heiligung des Priesters erleichtert,
geschweige denn auf die Absicht,



eine Unterscheidung einzuführen
zwischen der allgemeinen
christlichen Vollkommenheit, zu der
alle Gläubigen gerufen sind, und
einer höheren, die ausschließlich den
Priestern und Ordensleuten
vorbehalten wäre[42]. Eine dahin‐
gehende Aussage findet sich
nirgendwo im Dekret und hätte auch
nicht in den Text aufgenommen
werden können: es gibt nur eine
Heiligkeit, und alle Gläubigen in der
Kirche sind vom Vater zur gleichen
Vollkommenheit berufen[43].
Demgegenüber lehrt das Konzil, daß
der Zölibat dem Priestertum höchst
angemessen ist, weil er «sehr gut die
priesterliche Sendung erhellt und
den Priestern wirksam hilft, ihre
Aufgabe vollkommen zu er‐
füllen»[44]; denn er verstärkt die
innerste sakramentale Bindung des
Werkzeuges an die göttliche Liebe,
die es benutzt.



Wir halten es für wichtig, dieser
Lehre treu zu bleiben, auch im
Hinblick auf eine richtige geistliche
Leitung der Weltpriester und auf
eine rechte Ausbildung der Semi‐
naristen. Es ist notwendig, daß die
einen wie die anderen den Zölibat
nicht wie ein äußerliches Element -
eine Superstruktur - ansehen und
leben, die ihrem Priestertum unter
dem Einfluß einer mönchischen
Askese aufgestülpt wurde, sondern
als ein wichtiges Element der Teil‐
habe am Priestertum selbst, dessen
Haupt Christus ist und das im Dienst
an der neuen Menschheit steht, die
der Priester in Ihm und durch Ihn
zeugt und zur Vollendung führt[45].
So bringt die Betrachtung der
Geheimnisse, welche in seiner
Berufung beschlossen und
zeichenhaft angedeutet sind, den
Priester von sich aus dazu, den Zöli
bat zu lieben und in Großmut und
Freude dieses fruchtbare Opfer zu
bringen. Das Verständnis der



inneren theologischen und
pastoralen Bande, die Zölibat und
Priestertum vereinen, kommt
übrigens auch einem tiefen mensch‐
lichen Bedürfnis entgegen, einer
Forderung, die vielleicht gerade in
unseren Tagen mit besonderer
Empfindlichkeit erhoben und
verstanden wird: dem Verlangen
nach Authentizität, nach
verantwortlichem Leben, das jede
mögliche Inkongruenz zwischen Sein
und Handeln vermeidet. Dieser
Anspruch ist, angewandt auf das
ethische und geistliche Verhalten,
nichts anderes als der Aufruf zu
Liebe und Treue gegenüber der
eigenen Berufung.

Der Zölibat, Gnadengeschenk und
Gesetz

Das Band zwischen Priestertum und
Zölibat ist also keine künstliche und
kurzlebige Einrichtung. Auch wenn
der Priesterzölibat nicht zur



Grundverfassung der Kirche gehört,
so ist er deshalb keineswegs eine
Superstruktur ohne Fundament,
vergängliche geschichtliche Last. Er
ist Frucht des Wirkens des Heiligen
Geistes in der Kirche, deutliches
Zeichen für die lebendige
Entwicklung des evangelischen
Samenkorns, das zu einem kräftigen
Baum heranwächst (vgl. Mt 13,
31-32). Lange bevor die Reflexion der
Theologen die christologischen,
ekklesiologischen und
eschatologischen Gründe seiner
Angemessenheit abgeleitet hatte, war
ihnen der sensus fidei bereits auf der
Spur und hatte begonnen, die tiefe
spirituelle und pastorale Dimension
des Bandes zwischen Zölibat und
Priestertum zu begreifen. Der
übernatürliche Instinkt der
prophetischen Gemeinde, die gesalbt
ist vom Heiligen (vgl. 1 Jo 2, 20), kam
so den Schritten des hierarchischen
Lehramtes zuvor, welches zu Beginn
allen Klerikern den Zölibat



empfohlen hatte, um schließlich in
der lateinischen Kirche die juridische
Verpflichtung des Bandes für alle die
festzulegen, die zur Priesterweihe
zugelassen werden sollten.

Die Hierarchie tat nichts anderes, als
eine Bewegung zu regeln, die im
charismatischen Schoß der Kirche
entstanden war; sie kanalisierte auf
sozialer Ebene, was der Heilige Geist
in der Kirche gewirkt hatte. In
unseren Tagen nun «billigt und
bekräftigt» die Kirche, versammelt
im - soziologisch gesehen -
universalsten aller bisherigen
Konzilien, von neuem diese
Gesetzgebung[46] für alle Kleriker,
die zum Priestertum berufen
sind[47]. Diese Tatsache tut der
besonderen Disziplin der Ostkirche
keinerlei Abbruch. Und da es sich,
wie schon gesagt, um ein Element
handelt, das nicht zur
Grundverfassung der Kirche gehört,
berührt es auch nicht die Disziplin



der getrennten christlichen
Gemeinschaften, mit denen ein auf‐
richtiger ökumenischer Dialog in
Gang gekommen ist. Als die
Konzilsväter des II. Vatikanischen
Konzils das Zölibatsgesetz
bekräftigten, konnten sie nicht
umhin, einen Einwand zu
berücksichtigen, der an sich in der
Geschichte nicht neu war: Kann der
Zölibat durch ein menschliches
Gesetz auferlegt werden? Sicherlich
nicht. Darum wird schon zu Beginn
des Abschnitts 16 im Dekret daran
erinnert, daß die vollkommene
Enthaltsamkeit um des Him‐
melreiches willen ein göttliches
Gnadengeschenk ist, das Gott
gewährt, wem Er will. Es ist ein
Geschenk, das völlig umsonst
gegeben ist und frei angenommen
wird, das zum gemeinsamen Erbe
des Gottesvolkes gehört[48] und in
seiner Annahme wie auch in seiner
Ausübung keinerlei menschlichen
Zwang zuläßt. Die kirchliche



Autorität kann weder geben noch
auferlegen, worüber sie keine Verfü‐
gungsgewalt hat. Sie begnügt sich
damit festzulegen, daß der Empfang
dieses Geschenkes eine Bedingung
für die Zulassung zur Priesterweihe
ist. Genau auf diesen Punkt bezieht
sich das Zölibatsgesetz. Damit
entscheidet die Hierarchie, die die
von Christus eingesetzten
Sakramente hütet und verwaltet, das
Weihesakrament nur denen zu
spenden, bei denen die moralische
Gewißheit besteht, daß sie das
Charisma der vollkommenen
Enthaltsamkeit erhalten haben und
daß sie sich frei und verantwortlich
verpflichten, es zu hüten und zu
bewahren. Da nun das Amts‐
priestertum die Ausübung eines
öffentlichen Amtes und einer
öffentlichen Macht innerhalb des
Gottesvolkes und zu seinem Dienst
beinhaltet[49], ist es völlig legitim
und verständlich, daß die kirchliche
Autorität um des bonum commune



der Kirche willen und in Anbetracht
der theologischen und pastoralen
Gründe, die die Angemessenheit des
Priesterzölibats aufzeigen, ihn durch
ein Gesetz zur Bedingung erheben
kann für die Zulassung zum Priester‐
tum. Wenn die Kirche so handelt,
greift sie keineswegs die Würde der
menschlichen Person an, indem sie
sie etwa an der Ausübung eines
Naturrechts hinderte, das einen
integralen Bestandteil dieser Würde
ausmacht, nämlich des ius connubii.
Tatsächlich wird der Verzicht auf
dieses Recht in vollkommener
Freiheit von dem ausgesprochen, der
das göttliche Gnadengeschenk der
völligen Enthaltsamkeit empfangen
hat[50]. Die Hierarchie ist an erster
Stelle daran interessiert, daß - aus
Achtung vor der menschlichen und
christlichen Würde des Gläubigen
und mit Rücksicht auf das pastorale
Wohl des Gottesvolkes - der künftige
Priester eine derartige
Verantwortung wirklich bewußt und



frei übernimmt, in der Freiheit der
Kinder Gottes (vgl. Röm 8, 21).

Alle zur Rechtfertigung auch des
juridischen Bandes von Zölibat und
Priestertum in der lateinischen
Kirche dargelegten Gründe blieben
selbstverständlich bei den Über‐
legungen der Konzilsväter einer
letzten und endgültigen Frage
untergeordnet, zu deren
Formulierung auch wesentliche
pastoraltheologische, soziologische
und statistische Motive beitrugen: Ist
es klug, die Zukunft des Amts‐
priestertums von der hinreichenden
Gewährung der Gnadengabe der
vollkommenen Enthaltsamkeit
abhängig zu machen? Die Antwort ist
ein ehrlicher und bewegender
Glaubensakt der Braut Christi, die
durch das im Konzil versammelte
Bischofskollegium die gegenwärtige
Gesetzgebung bestätigt hat, «im Geist
vertrauend, daß der Vater das
Geschenk der Berufung zum



ehelosen Leben, das dem
neutestamentlichen Priestertum so
angemessen ist, großzügig geben
wird»[51].Im Vertrauen auf die
Barmherzigkeit Gottes überläßt sich
die Kirche der Liebe und Macht
Dessen, an den sie glaubt. Sie bringt
Ihm denselben Glauben entgegen,
der immer ihren Bräutigam bewegt
und gewonnen hat (vgl. Mt 8, 10) und
der ihr den Weg des Heiles anzeigt
(vgl. Mt 9, 2; Mk 16, 16; Lk 8, 12).

Den Priestern, die diese göttliche
Gabe hüten sollen, und der ganzen
Gemeinde der Gläubigen, für deren
Leben die Priester ihr eigenes Leben
als Opfer darbringen, obliegt die
Pflicht, demütig und unablässig den
Vater im Namen Christi zu bitten
(vgl. Jo 14, 13), seinem Volk das über
reiche Maß dieser Gnadengabe nicht
zu verwehren. «So bittet dieses
Heilige Konzil nicht nur die Priester,
sondern alle Gläubigen, sie möchten
sich die kostbare Gabe des



priesterlichen Zölibats ein wirkliches
Anliegen sein lassen, und alle mögen
Gott bitten, daß Er dieses Geschenk
seiner Kirche stets in Fülle
zukommen lasse»[52].

Persönliche Treue zum Charisma

Die im Dekret Presbyterorum Ordinis
entwickelten Gedanken über den
Wert und die Bedeutung des Priester‐
zölibats und über die Natur und den
Sinn des Gesetzes, das in der
lateinischen Kirche den Zölibat für
alle Priester fordert, haben das II.
Vatikanische Konzil dazu geführt, in
allgemeinen Umrissen eine Reihe
von Motiven darzulegen, die die
Angemessenheit der Verbindung von
Zölibat und Priestertum bekräftigen
und die zur Zeit Gegenstand weiterer
Reflexion der Theologen sind. Da
nun der Zölibat tiefe persönliche und
existentielle Dimensionen umgreift,
können diese Begründungen des
Konzils, die notwendigerweise



generell gefaßt und formuliert sind,
manch einem vielleicht abstrakt und
ungenügend erscheinen, wenn er sie
rein rationalistisch beurteilt oder aus
einer bedrückenden, möglicherweise
von subjektivem Ressentiment
belasteten persönlichen Situation
bewertet. Man sollte jedoch nicht
vergessen, daß der Konzilstext,
gerade weil es sich um allgemeine
Lehre handelt, die vielfältigen
existentiellen Perspektiven nicht im
Detail behandeln will und auch nicht
kann; sie sind vielmehr Anlaß und
Ausgangspunkt für die persönliche
Anstrengung der Priester - jedes
einzelnen Priesters, der sich sein
Leben lang in liebevoller Hingabe
um ein tieferes persönliches
Verständnis (vgl. Mt 19, 12) der
erhaltenen Gnadengabe bemühen
und sie treu bewahren muß.

Gerade um die Dringlichkeit dieser
persönlichen Vertiefung und
Meditation zu unterstreichen,



«mahnt das Konzil alle Priester, die
im Vertrauen auf Gottes Gnade in
freier Entscheidung nach Christi
Vorbild den Zölibat angenommen
haben, ihm großmütig und mit
ganzem Herzen anzuhangen und
treu in diesem Stand zu beharren, in
der Erkenntnis der hohen
Gnadengabe, die ihnen vom Vater
gegeben wurde und die der Herr so
offenkundig gepriesen hat»[53].

Nur im Gebet, in der Intimität eines
unmittelbaren und persönlichen
Dialogs mit Gott, der die Herzen und
den Geist aufschließt (vgl. Apg 16,
14), kann der gläubige Mensch
verstehen, was Gott in seinem Leben
von ihm verlangt. Wenn die Priester
als Erzieher im Glauben[54] gerade
diese Lehre den anderen Gläubigen
übermitteln sollen, so ist es nur
selbstverständlich, daß das Konzil
die Priester an die dringende
Notwendigkeit erinnern wollte,
selbst die Meditation nicht zu



vernachlässigen und zu beten, um
ihrer Berufung und den mit ihr
verliehenen Gaben treu bleiben zu
können. Denn nur in einer Logik, die
vom Skandal, von der Torheit und
von der Fruchtbarkeit des Kreuzes
erhellt ist (vgl. 1 Kor 1, 23; Jo 12, 32),
kann der im Zölibat beschlossene
Grund der Liebe voll erfaßt werden.
Nur durch eine Logik, die weder 
intellektualistisch noch abstrakt ist,
die der redlichen persönlichen
Antwort an Gott, der einen jeden bei
seinem Namen ruft (vgl. Is 43, 1),
nicht ausweicht, kann der Priester
Eingang finden «in die großen
Geheimnisse, die im Priesterzölibat
bezeichnet werden und ihre
Erfüllung finden»[55].Der Geist des
Gebetes und der Anbetung, mit dem
die Priester «die Gabe der
Beharrlichkeit und der Treue er‐
flehen sollen, die denen niemals
verwehrt wird, die um sie
bitten»[56],verhilft in der konkreten
Situation des priesterlichen Lebens



zu einem rechten und ausgewogenen
Verständnis der Schwierigkeiten, die
bei jedem physiologisch und
psychologisch normalen Mann die
Bewahrung und Verteidigung der
Gabe der vollkommenen Enthalt‐
samkeit mit sich bringt; und eben
dieser Geist führt auch zu einer
feinfühligen Würdigung und
Beachtung der «durch die Erfahrung
der Kirche bewährten asketischen
Verhaltensweisen und Normen, die
in der modernen Welt nicht weniger
notwendig sind»[57].

Der Zölibat des Priesters schließt die
Freude und das menschliche Glück
keineswegs aus (vgl. 1 Kor 7, 40),
auch nicht in diesem irdischen
Leben. Nichtsdestoweniger ist der
Zölibat, wie jede radikale und
endgültige Entscheidung, die die
totale Existenz des Menschen
engagiert, ein schweres und
schwieriges Band der Liebe. Wie bei
der zwischenmenschlichen Liebe,



verlangt auch die vom Zölibat
geforderte völlige Liebeshingabe
eine tägliche Erneuerung und
Aktualisierung in freudiger
Selbstentsagung. Nur so können die
Schwierigkeiten überwunden
werden, die im Laufe der Zeit als
Folgen der Routine auftauchen,
sowie die Widerstände, die -
durchaus verständlich bei einem
normal veranlagten Mann - das
Fleisch dieser Verzichtleistung
entgegensetzt. Der Zölibat ist eine
normale Möglichkeit für eine wohl
konstituierte Natur, aber er kann mit
menschlichen Kräften allein nicht
bewahrt werden: «Niemand kann
enthaltsam sein, wenn nicht Du es
gewährst (Weish 8, 21). Gewiß hättest
Du es gewährt, hätte ich mit
Herzensklage an Dein Ohr gepocht
und mit fester Zuversicht meine
Sorge auf Dich geworfen»[58].

Imprimatur. Coloniae, die 25 octobris
1973



Jr.-Nr. 75066 I 73

+ Hubert Luthe, vic. eplis.

Alle Rechte vorbehalten

Adamas-Verlag GmbH • 5 Köln 41 •
Postfach 410 107

Umschlaggestaltung: J. B. Gurewitsch

Gesamtherstellung: Gesellschaft für
Buchdruckerei AG, Neuss, 1973

[1] «Destin religieux de la Hollande»,
in Le Monde, 17.8.1967, S.6.

[2] Enzyklika Sacerdotalis caelibatus,
Nr. 1.

[3] Enzyklika Sacerdotalis caelibatus,
Nr. 17.

[4] L'Osservatore Romano, 7.12.1965.

[5] L'Osservatore Romano,
28.10.1965.



[6] Sacrosanctum Oecumenicum
Concilium Vaticanum II, Con‐
stitutiones, Decreta, Declarationes,
Bd. II, S. 919 ff.

[7] In Beschränkung auf die
ökumenischen Konzilien können wir
zitieren: Concilium Nicaenum 1, c. 3,
in Conciliorum Oecumenicorum
Decreta, S. 6; Concilium
Chalcedonense, c. 27; ebd., S. 75;
Concilium Nicaenum II, c. 18, ebd., S.
128; Concilium Lateranense 1, cc.
7und 21, ebd., S. 167 und 170; Con‐
cilium Lateranense II, cc. 6, 7, 21,
27,ebd., S. 174, 178, 179; Concilium
Lateranense III, c. 11, ebd., S. 193;
Concilium Lateranense IV, c. 14, ebd.,
S. 218; Concilium Viennense, c. 8,
ebd., S. 340; Concilium Basilense,
sess.XV und XX, ebd., S. 449, 461-463;
Concilium Lateranense V, sess. IX,
ebd., S. 598; Concilium Tridentinum,
sess. XXIV, c. 9 und sess. XXV, de ref.,
cap. XIV und XV, ebd., S. 731, 768-770.
Zu erwähnen wäre auch das



Concilium Trullanum II, cc. 6 und 13,
Mansi 11, 944 und 948.Besonders
wichtig sind c. 21 des Lateranense I
und c. 7 des Lateranense II, die als
die ersten Texte betrachtet werden
können, in denen vom Zölibat des
Priesters im Vollsinne und in
allgemeiner Ausdehnung auf die
ganze lateinische Kirche gesprochen
wird.

[8] «Placuit in totum prohibere
episcopis, presbyteris et diaconibus
vel omnibus clericis positis in
ministerio abstinere se a coniugibus
suis et non generare filios; quicumque
vero fecerit ab honore clericatus
exterminetur», Mansi 2, 11. - Vgl.
auch can. 27.

[9] «Si quis dixerit, clericos in sacris
ordinibus constitutos, vel regulares,
castitatem solemniter professos, posse
matrimonium contrahere,
contractumque validum esse, non
obstante lege ecclesiastica vel voto, et



oppositum nil aliud esse, quam
damnare matrimonium; posseque
omnes contrahere matrimonium, qui
non sentiunt se castitatis (etiam si
eam voverint) habere donum: a.s.
Cum Deus id recte petentibus non
deneget, nec patiatur, nos supra id,
quod possumus,tentari» (Conciliorum
Oecumenicorum Decreta, S. 731). Vgl.
auch sess. XXV, de ref., cap. XIV und
XV, ebd., S. 768-770.

[10] Schema De clericorum vitae
sanctitate, Nr. 10, Typis Polyglottis
Vaticanis 1961, S. 9. Vgl. auch das
Schema De clericis, Nr. 9, in
Schemata Constitutionum
etDecretorum ex quibus argumenta in
Concilio disceptanda seligentur, series
quarta. Typis Polyglottis Vaticanis
1963, S. 32.

[11] Schema De clericis, Nr. 8, in: 
Schemata constitutionum et
decretorum de quibus disceptabitur in



Concilii sessionibus, Typis Polyglottis
Vaticanis 1963, S. 8.

[12] Schema De clericis, Typis
Polyglottis Vaticanis, vom 27.4.1964,
S. 24.

[13] Schema De vita et ministerio
sacerdotali, Nr. 2, Typis Polyglottis
Vaticanis, vom 2.10.1964, S. 8-9.

[14] Ebd., S. 4. Vgl. auch die Relation
über die propositio 2, Abs. a, c und d.
Doch sah sich die Kommission
gezwungen, diesen Text zu kürzen
und zusammenzufassen, denn nach
den Anweisungen der
Koordinierungskommission sollte
das Schema auf 12 kurze 
propositiones reduziert werden.

[15] Textus emendatus et relationes,
Typis Polyglottis Vaticanis, vom
12.11.1964.

[16] Vgl. das in der vorigen
Anmerkung angeführte Schema, Nr.



15, ebd., S. 25 ff. Ebenso die Relation
zu dieser Nr. 15, ebd., S. 39.

[17] Schema zum Dekret De
ministerio et vita presbyterorum,
textus recognitus et relationes, Typis
Polyglottis Vaticanis, vom 28.5.1965.

[18] Schema zum Dekret De
ministerio et vita presbyterorum,
textus emendatus et relationes, Typis
Polyglottis Vaticanis, Oktober 1965.

[19] Schema zum Dekret De
presbyterorum ministerio et vita,
textus recognitus et modi, Typis
Polyglottis Vaticanis, November 1965,
S. 108-119.

[20] Außerdem gelangte an die
Kommission eine Menge weiteres,
nicht offizielles Material - Studien,
Untersuchungen, Vorschläge, etc. -,
das dem Sekretariat teils direkt von
privaten Personen oder
Organisationen, teils auch durch
Konzilsväter oder Periti, die solche



Arbeiten veranlaßt oder gesammelt
hatten, übergeben wurde. Nie wurde
die Überprüfung dieser Studien und
Vorschläge unterlassen: es wurde
ihnen immer die gebotene
Aufmerksamkeit gewidmet, sei es
daß sie Überlegung und Objektivität
widerspiegelten, sei es daß sie von
einer gewissen verständlichen
Einseitigkeit zeugten, die manchmal
besonders schmerzlichen Umständen
entsprang.

[21] Das Resultat der Abstimmung in
der Generalkongregation vom
3.12.1965 über die
Schlußfolgerungen, zu denen die
Kommission nach dem Studium der
Verbesserungsvorschläge - modi - der
Konzilsväter gekommen war, ergab
für Kapitel III, Artikel II (in welchem
sich der Abschnitt über den Zölibat
befindet) folgendes Verhältnis:
Anwesende Konzilsväter - 2271; 
Placet - 2243; Non placet - 27;
Ungültige Stimmen - 1.



[22] Dekret Presbyterorum Ordinis,
Nr. 16.

[23] So sagt z. B. Tertullian: «Petrum
solum invenIo maritum, per socrum;
monogamum praesumo per ecclesiam,
quae super illum omnem gradum
ordinis sui de monogamis erat
collocatura. Ceteros cum maritos non
invenio, aut spadones intelligam
necesse est aut continentes» (De
Monogamia 8, 4 CChr. 2, 1239). Der
hl. Ambrosius allerdings behauptet
das Gegenteil (Vgl. In II Cor 11, 2, ML
17, 320).

[24] Concilium Tridentinum, sess.
XXIV, De sacr. matr., c. 10, in: 
Conciliorum Oecumenicorum Decreta,
S. 731. Pius XII., Enzyklika Sacra
Virginitas, 25.3.1954, AAS 46 (1954),
S. 176 ff. Es könnten überdies viele
päpstliche Texte sowohl über die
christliche Wertschätzung der Ehe
als auch über die Vorzüglichkeit der



vollkommenen Enthaltsamkeit zitiert
werden.

[25] Concilium Vaticanum II, Const.
past. Gaudium et spes, Nr. 48und 52;
Const. dogm. Lumen gentium, Nr. 11
und 41; etc. 

[26] Dekret Presbyterorum Ordinis,
Nr. 16.

[27] Ebd.

[28] Dekret Presbyterorum Ordinis,
Nr. 2.

[29] Concilium Tridentinum, sess.
XXII, cap. II, in: Conciliorum
Oecumenicorum Decreta, S. 709-710;
Pius XII., Enzyklika Mediator Dei,
20.11.1947, AAS 39 (1947), S. 553;
Concilium Vaticanum II, Const. dogm.
Lumen gentium, Nr. 10 und 28;
Dekret Presbyterorum Ordinis, Nr. 2.

[30] Dekret Presbyterorum Ordinis,
Nr. 2.



[31] Ebd.

[32] Dekret Presbyterorum Ordinis,
Nr. 16.

[33] Symbolum Quicumque, 32,
Denzinger-Schönmetzer Nr. 76 (40).

[34] Dekret Presbyterorum Ordinis,
Nr. 14.

[35] Concilium Vaticanum II, Const.
dogm. Lumen gentium, Nr. 28; Dekret 
Presbyterorum Ordinis, Nr. 4-6.

[36] Dekret Presbyterorum Ordins,
Nr. 14.

[37] «Nulla ergo carnis fecunditas
sanctae virginitati etiam carnis
comparari potest» (S. Augustinus, De
sancta virginitate 8, ML 40, 400):

[38] Dekret Presbyterorum Ordinis,
Nr. 16.

[39] Ebd. Vgl. auch Const. dogm. 
Lumen gentium, Nr. 42.



[40] Dekret Presbyterorum Ordinis,
Nr. 16.

[41] Als die Kommission De disciplina
cleri den Text der Abschnitte 12-17
des Dekrets Presbyterorum Ordinis
erarbeitete, folgte sie dem von der
Generalversammlung gebilligten
Kriterium, die Grundzüge einer echt
priesterlichen Spiritualität
darzulegen, welche alle Priester
unabhängig von ihrem Status als
Welt- oder Ordenspriester zur
vollkommenen caritas pastoralis
leiten sollte, d. h. zur persönlichen
Heiligung in und durch die
vollendete Ausübung ihres Dienstes.
Was die Konzilstexte über das
geistliche und asketische Leben des
Priesters aussagen, leitet sich somit,
aus Gründen innerer Notwendigkeit
oder besonderer Angemessenheit, di‐
rekt und unmittelbar vom
Sakrament des Ordo her - bzw. ist mit
ihm eng verbunden - sowie von dem
Dienst, zu dem der Ordo befähigt und



bestellt. Aus dem gleichen Grund
wird bei der Darlegung dieser
priesterlichen Spiritualität
vermieden, mit der numerischen
und formalen Klassifizierung der
Tugenden in die Nähe der drei
sogenannten evangelischen Räte zu
geraten, wie sie in der thomistischen
Theorie über den Stand der
Vollkommenheit erscheinen. Sowohl
das Studium der Geschichte dieses
Dekrets als auch besonders die
erklärenden Relationen der
Kommission bestätigen diese
Intention der Konzilsväter: vgl. z. B.
das Schema zum Dekret De
ministerio et vita presbyterorum,
Typis Polyglottis Vaticanis, Oktober
1965, Relationen zu Nr. 12 (§ A), Nr.
14 (§ A), Nr. 15 (§§ A und B), S. 60-62.
Gerade deshalb lehnte die
Kommission ausdrücklich den von
einigen Konzilsvätern vorgebrachten
Wunsch ab, auch auf die Priester den
Begriff des status perfectionis
auszudehnen, den der heilige



Thomas auf die Bischöfe anwendet
(vgl. Summa Theologiae, II-II, q. 184,
a. 5). Für diesen wie auch für andere
Gesichtspunkte der Deutung der
Lehre des II. Vatikanischen Konzils
sollte man im Auge behalten, daß die
neuere Ekklesiologie den Akzent
nicht etwa auf die Trennung der
Mitglieder des Gottesvolkes in
verschiedene Stände legt, sondern
auf die Vielzahl und Vielfältigkeit der
Dienste auf der Basis der
fundamentalen Gleichheit der
Würde und Sendung aller 
christifideles.

[42] An keiner Stelle des Dekrets
wird behauptet, die zölibatären
Priester der lateinischen Kirche oder
in den Ostkirchen seien heiliger als
jene Priester des Ostritus, die in
rechtmäßiger Ehe leben. Die
Kommission wies alle Vorschläge zur
Textänderung ab, in denen der
Gedanke anklang, die verheirateten
Priester des orientalischen Ritus



seien zu einer geringeren Heiligkeit
berufen.

[43] Concilium Vaticanum II, Const.
dogm. Lumen gentium, Nr. 11, 39 etc.;
vor allem Kapitel V.

[44] Schema zum Dekret De
ministerio et vita presbyterorum,
Typis Polyglottis Vaticanis, Oktober
1965, Relation zur Nr. 16, S. 62.

[45] «Semper spectavit ad gratiam
sacerdotum iacere semina integritatis
et virginitatis studia provocare» (S.
Ambrosius, De virginitate 5, 26, ML
16, 272 D).

[46] Dekret Presbyterorum Ordinis,
Nr. 16.

[47] Diese Präzisierung wurde in den
Text des Dekrets an Stelle der Formel
des CIC eingebracht: Clerici in
maioribus ordinibus constituti... (can.
132, 1); dabei hatte man vor Augen,
was in der Const. dogm. Lumen



gentium, Nr. 9, über die Möglichkeit
verheirateter Diakone gesagt worden
war.

[48] Jedweder Gläubige, jedes
Mitglied des Gottesvolkes kann
Empfänger dieses Geschenks sein.
Darum benutzt der Text des Dekrets
den Ausdruck: «... die vollkommene
und ständige Enthaltsamkeit um des
Himmelreiches willen ..., von nicht
wenigen Gläubigen gern
angenommen und lobenswert
geübt ...» (vgl. Anm. 27). In der
Relation zu den Studien über die
Verbesserungsvorschläge wird
darauf hingewiesen, daß dieser
allgemeine Bezug auf alle Gläubigen
in den Text übernommen wurde,
weil «auf diese Weise noch klarer
wird, daß die vollkommene
Enthaltsamkeit kein Monopol der
Kleriker und der Ordensleute ist».
Vgl. das Schema zum Dekret De
Presbyterorum ministerio et vita,
textus recognitus et modi, Typis



Polyglottis Vaticanis, November 1965,
Antwort auf modus 11 zu cap. III, art.
1, S. 109.

[49] Dekret Presbyterorum Ordinis,
Nr. 2 - Diese Sachlage wird von
denen übersehen, die die Legitimität
der Zölibatsgesetzgebung kritisieren,
indem sie behaupten, sie sei ein
Eingriff in die persönlichen Rechte
der Gläubigen. Sie halten das
Priestertum für etwas Persönliches,
d. h. für einen Beruf wie jeden
anderen, den der Einzelne das Recht
habe zu erwählen, wobei er sich
zunächst - wenn nicht sogar
ausschließlich - um seine
persönlichen Interessen kümmert.
Sie vergessen, daß gerade wegen des
besonderen amtlichen und
öffentlichen Charakters des
Priestertums es die Hierarchie ist, die
über die Eignung eines Kandidaten
zu entscheiden hat. Ja in der
Urkirche galt es als kaum zulässig,
daß sich ein Gläubiger anbot,



Priester zu werden: es war die
kirchliche Gemeinde zusammen mit
dem Bischof, die ihn auswählten.

[50] Es kann natürlich immer
vorkommen, daß in der Folge ein
Priester an der eigenen Berufung
zweifelt. Dieser Irrtum kann aber
nicht der kirchlichen Gesetzgebung,
der Institution, angelastet werden,
vorausgesetzt, daß bei der Zulassung
des Kandidaten mit der notwendigen
Vorsicht vorgegangen wurde
(angemessene Berücksichtigung des
Alters, der Freiheit der Entscheidung,
der psychologischen Reife, der
Gesundheit, etc.), sondern eher dem
Priester selbst, der trotz allem nicht
der vom Heiligen Geist erhaltenen
Gabe zu entsprechen wußte.

[51] Dekret Presbyterorum Ordinis,
Nr. 16.

[52] Ebd.

[53] Ebd.



[54] Ebd.

[55] Ebd.

[56] Ebd.

[57] Dekret Presbyterorum Ordinis,
Nr. 16 - Einige dieser Mittel waren in
der Redaktion des Textes über den
Zölibat aufgeführt, der den
Konzilsvätern am 28. Mai 1965
übergeben wurde. (Vgl. das Schema
zum Dekret De ministerio et vita
presbyterorum, Typis Polyglottis
Vaticanis, vom 28. Mai 1965, Nr. 14,
S. 37). - In der Folge hielt die
Kommission es für angebrachter, in
diesem Abschnitt des Textes die ein‐
zelnen Hilfsmittel nicht zu erwähnen
- die Aufzählung verlängerte den
Text zu sehr -, zumal bereits an
anderen Stellen des Dekrets von
ihnen die Rede war. Diese Hilfen
sind zur Genüge bekannt:
eucharistische Frömmigkeit, kind‐
liche Liebe zur Mutter Gottes,
häufige Beichte, geistliche Leitung



(vgl. Dekret Presbyterorum Ordinis,
Nr. 18), Vereinigungen, die den
Priestern helfen in ihrem Bemühen
um die Heiligung ihres Lebens und
Dienstes (vgl. Dekret Presbyterorum
Ordinis, Nr. 8), etc.

[58] S. Augustinus, Confessiones, 6,
11.

pdf | automatisch generiertes
Dokument von https://opusdei.org/de-at/

article/der-zolibat-des-priesters/
(09.02.2026)

https://opusdei.org/de-at/article/der-zolibat-des-priesters/
https://opusdei.org/de-at/article/der-zolibat-des-priesters/

	Der Zölibat des Priesters

