
opusdei.org

Der Tempel in
Jerusalem

Für jeden Christen ist die
Heilige Stadt voll wunderbarer
Erinnerungen an das irdische
Leben des Erlösers: Jerusalem
ist die Stadt, in der Jesus stirbt
und von den Toten aufersteht.
Sie ist die Bühne seiner Predigt
und seiner Wunder, und hier
wird auch die Kirche geboren.

25.09.2014

Spuren unseres Glaubens

Wege durch das Heilige Land



„Als die Tage der Reinigung der
Mutter nach dem Gesetz des Moses
erfüllt waren, mussten sie mit dem
Kind nach Jerusalem gehen, um Es
dem Herrn darzustellen.“ (Der
Rosenkranz, 4. freudenreiches
Geheimnis)

Für jeden Christen ist die Heilige
Stadt voll wunderbarer
Erinnerungen an das irdische Leben
des Erlösers: Jerusalem ist die Stadt,
in der Jesus stirbt und von den Toten
aufersteht. Sie ist die Bühne seiner
Predigt und seiner Wunder. Hier
verlebt er die intensiven Stunden vor
dem Beginn seines Leidens, und hier
setzt er in einem Akt unvorstellbarer
Liebe die Eucharistie ein. Und an
genau diesem Ort – im
Abendmahlsaal – wird die Kirche
geboren, als sie um Maria
versammelt an Pfingsten den Heilige
Geist empfängt.

Geschichte der Heiligen Stadt



Die Geschichte Jerusalems beginnt
allerdings viel früher mit der
Regierungszeit Davids in den Jahren
1010 bis 979 v. Chr. Auf Grund der
geographischen Lage war die Stadt
Jerusalem Jahrhunderte hindurch
eine Enklave, die ausschließlich von
den Jebusitern bewohnt war. Sie war
für das Volk Israel bei der Eroberung
des gelobten Landes uneinnehmbar.
Sie liegt auf dem Gipfel einiger sie
umgebender Hügel, die sich in
aufsteigender Form aneinander
reihen. Im Süden der höchsten
Erhebung, die noch heute Ofel oder
Stadt Davids genannt wird, befand
sich die Festung der Jebusiter. Im
Norden liegt der Berg Moria, der der
jüdischen Tradition gemäß als der
Ort der Opferung des Isaak
angesehen wird (vgl. Gen 22, 2 und 2
Chr 3,1).

Der Gebirgsstock, der eine mittlere
Höhe von 760 m über dem
Meeresspiegel hat, ist von zwei tiefen



Flusstälern umgeben: auf der
östlichen Seite vom Kidron, der die
Stadt vom Ölberg trennt, und dem
Ginon oder Gehenna im Westen und
im Süden. Die beiden Flüsse münden
in einen dritten Fluss Tiropeon, der
die Hügel von Norden nach Süden
durchfloss.

Als David Jerusalem einnahm, nahm
er in der Festung seinen Wohnsitz
und ließ mehrere Bauten errichten
(vgl. 2 Sam 5, 6-12). Er machte es zur
Hauptstadt seines Königreiches.
Dorthin ließ er die Bundeslade
übertragen, die das Zeichen der
Anwesenheit Gottes unter seinem
Volk war (2 Sam 6, 1-23). Der
Entschluss, dort zu Ehren des Herrn
einen Tempel zu errichten, der ihm
als Aufenthaltsort dienen sollte (vgl.
2 Sam 1, 1-7, 1 Chr 22, 1-19; 28,1-21
und 29, 1-9) machte die Stadt zum
religiösen Zentrum Israels. Aus
biblischen Quellen geht hervor, dass
sein Sohn Salomon im 4. Jahr seiner



Regierung mit Bauarbeiten am
Tempel begann und ihn im 11. Jahr
seiner Regierung ungefähr um 960
v.Chr., einweihte (1 Kön 6, 37-38).
Leider kann man keine
archäologischen Funde als Beweise
anführen, da in dieser Gegend
Ausgrabungen kaum möglich sind.
Die Errichtung der Bauten und ihre
außergewöhnliche Schönheit werden
jedoch in der Hl. Schrift detailliert
beschrieben (vgl. 1 Kön 5,15-6,36;
7,13-8,13 und 2 Chr 2,1-5, 13).

Ein Ort der Gottesbegegnung

Der Tempel war der Ort, wo man
Gott im Gebet begegnete und wo
vorrangig die Opfer dargebracht
wurden. Er war ein Zeichen für den
göttlichen Schutz, den das Volk
genoss, sowie ein Zeichen der
beständigen Gegenwart des Herrn in
seiner Mitte, der immer bereit war,
die Bitten des Volkes zu erhören und
denjenigen beizustehen, die sich in



ihren Nöten an ihn wandten. Das
spiegelt sich in den Worten wider,
die Gott an Salomon richtet:

Ich habe dein Gebet gehört und diesen
Ort als Opferstätte für mich erwählt.
(...). Meine Augen sollen jetzt für das
Gebet an diesem Ort offen sein und
meine Ohren sollen darauf achten. Ich
habe jetzt dieses Haus erwählt und
geheiligt, damit mein Name hier ewig
sei. Meine Augen und mein Herz
werden allezeit hier weilen. Wenn du
deinen Weg vor mir gehst, wie ihn
dein Vater David gegangen ist und
wenn du alles tust, was ich dir
befohlen habe, wenn du auf meine
Gesetze und Rechtsvorschriften
achtest, dann werde ich deinen
Königsthron bestehen lassen, wie ich
es deinem Vater David zugesichert
habe, zu dem ich gesagt habe: „Es soll
dir nie an einem Herrscher über Israel
fehlen.“ Doch wenn Ihr Euch von mir
abwendet und meine Gesetze und
Gebote übertretet, wenn ihr euch



anschickt, andere Götter zu verehren
und euch vor ihnen niederzuwerfen,
dann werde ich euch aus meinem
Land vertreiben, das ich euch gegeben
habe. Dieses Haus, das ich meinem
Namen geweiht habe, werde ich aus
meinem Angesicht fortschaffen und
zum Gespött und Hohn unter allen
Völkern machen.Je4der, der an diesem
Haus, das so erhaben war,
vorübergeht. Wird sich entsetzen und
fragen. Warum hat der Herr diesem
Land und diesem Volk das angetan? (2
Chr 7,12-21;1 Kön 9, 1-9)

Grafiken der "National Geographic": 
https://ngm.nationalgeographic.com

Die Geschichte der folgenden
Jahrhunderte zeigt in welchem Maße
sich diese Worte erfüllt haben. Nach
dem Tod Salomons wurde das Reich
zweigeteilt in das Nordreich mit der
Hauptstadt Samaria, das 722 v. Chr.
von den Assyrern erobert wurde,
und das Südreich Juda mit Jerusalem

https://ngm.nationalgeographic.com/2008/12/herod/mueller-text


als Hauptstadt, das 597 von
Nebukadnezar unterworfen wurde.
Sein Heer machte 587 die Stadt und
den Tempel dem Erdboden gleich
und deportierte den größten Teil der
Bevölkerung nach Babylon.

Vor der Zerstörung Jerusalems
mangelte es nicht an von Gott
gesandten Propheten, die dem
formalistischen Kult so wie der
Götterverehrung die Schuld gaben
und zu einer tiefen inneren
Bekehrung aufriefen. Sie erinnerten
daran, dass Gott seine Anwesenheit
im Tempel an die Treue zum
Bundesschluss gebunden hatte. Sie
ermunterten das Volk dazu, die
Hoffnung auf eine definitive
Erneuerung nicht aufzugeben. Auf
diese Weise wuchs die von Gott
eingegebene Überzeugung, dass die
Rettung durch die Treue eines
Dieners Gottes kommen würde, der
gehorsam die Sünden des Volkes auf
sich nehmen würde.



Der zweite Tempel und die
Ankunft der Römer

Schon nach wenigen Jahren erfuhren
die Israeliten erneut den Schutz
Gottes. Der Perserkönig Cyrus
eroberte Babylon im Jahre 539 v. Chr.
und befreite sie. Sie durften mit
seiner Erlaubnis nach Jerusalem
zurückkehren. Am gleichen Ort, wo
der frühere Tempel gestanden hatte,
wurde der zweite, bescheidenere
Tempel erbaut, der 515 eingeweiht
wurde. Der Mangel an politischer
Freiheit, den sie zwei Jahrhunderte
ertragen mussten, unterband nicht
die Entwicklung eines intensiven
religiösen Lebens. Auch nach der
Invasion durch Alexander des
Großen im Jahre 332 v. Chr. blieb die
relative Ruhe zur Entfaltung des
religiösen Lebens erhalten. Das
Gleiche lässt sich von der
nachfolgenden Herrschaft der
Ägypter sowie der darauf folgenden
der Dynastie der Ptolomäer sagen.



Erst 200 v. Chr. änderte sich die
Situation mit der Eroberung
Jerusalems durch die Seleuziden. Sie
waren eine Dynastie mazedonischen
Ursprungs, die sich in Syrien
niedergelassen hatte. Ihre Versuche,
dem jüdische Volk eine hellenistische
Kultur überzustülpen, die in der
Profanation des Tempels im Jahre
175 v. Chr. ihren Höhepunkt
erreichten, endeten in einen
Aufstand der Bewohner Palästinas.
Der glückliche Ausgang des
Makkabäeraufstandes im Jahre 167
erlaubte die Wiederherstellung des
Tempelkultes und begünstigte
darüber hinaus, dass ihre
Nachfahren, die Hasmonäer, die
Herrschaft in Judäa etablierten.

Im Jahre 63 v. Chr. fiel Palästina in
die Hände des römischen Generals
Pompejus. Damit begann eine neue
Epoche: Herodes der Große ließ sich
von Rom zum König über Palästina
ernennen und mit einem Heer



ausstatten. Nachdem er seine
Herrschaft zum Teil mit brutalen
Mitteln gefestigt hatte, eroberte er im
Jahre 37 v.Chr. Jerusalem. Er
verschönerte die Stadt, ließ neue
Bauten errichten und sorgte ab dem
Jahre 20 v. Chr. für die
Wiederherstellung und Erweiterung
des Tempels.

Der Weg der Heiligen Familie zum
Tempel

Maria und Josef waren sicher schon
in ihrer Kindheit zum Tempel
gepilgert und hatten ihn schon
kennen lernen können, bevor sie, als
die Tage der Reinigung der Mutter
vorüber waren, sie mit Jesus zum
Tempel gingen, um ihn darzustellen.
(Lk 2, 22) Es bedurfte mehrerer
Stunden um zu Fuß oder auf einem
Esel reitend die 10 km zwischen
Bethlehem und der Heiligen Stadt
zurückzulegen. Vielleicht beflügelte
sie die Ungeduld, möglichst bald der



Gesetzesvorschrift nachzukommen,
die nur von wenigen in ihrem
wahren Umfang verstanden wurde.“
Die Darstellung Jesu im Tempel zeigt
ihn als den Erstgeborenen, der dem
Herrn gehört“ (KKK, 529) Das Gesetz
des Moses schrieb die Darstellung
des Erstgeborenen im Tempel in
Erinnerung an die Befreiung aus der
ägyptischen Sklaverei vor (Ex 13, 1-2
und 11-16). Die Eltern mussten jeden
Erstgeborenen mit einer Opfergabe
auslösen, die in Silberlingen bestand,
die den Wert von 20 Arbeitstagen
darstellte. Das Gesetz legte auch für
die Frau die vorgeschriebene
Reinigungszeit nach einer Geburt
fest (Lev 12,2-8).

Maria, die immerwährende Jungfrau,
unterwarf sich der
Gesetzesvorschrift in aller
Natürlichkeit, obwohl sie dazu
eigentlich nicht verpflichtet war.



Der Weg nach Jerusalem folgt leicht
ansteigend den Windungen der
Hügel. Als sie näher kamen, sahen
sie vermutlich schon die Umrisse des
Tempels am Horizont. Herodes hatte
die Oberfläche des freien Platzes um
das Doppelte vergrößern lassen und
hohe Mauern, von denen einige fast
viereinhalb Meter dick waren, zur
Befestigung anlegen lassen. Er hatte
das abfallende Terrain mit Erde
anschütten oder durch eine
Konstruktion unterirdischer Bögen
abstützen lassen. Diese Esplanade
bildete so eine rechtwinklige Fläche,
deren Seitenlänge 485m im Westen,
314m im Norden, 469m im Osten und
im Süden 280m betrug. In ihrer Mitte
ragte der Tempel auf, der von einem
weiteren eigenen Bezirk umgeben
war. Der Tempel selbst bestand aus
einem großen Block, der mit weißen
Steinen und goldenen Platten
umkleidet war. Er hatte eine Höhe
von 50 Metern.



Wenn man von Bethlehem kommend
auf den Tempel zuging, gelangte man
an das Jaffator, das am westlichen
Teil der Stadtmauer gelegen war. Von
hier aus führten verschiedene kleine
Gassen in gerader Linie zum Tempel.
Die Pilger traten normalerweise vom
Süden her in den Tempelbezirk. Zu
Füssen der Mauern gab es zahlreiche
Basare, wo Maria und Josef die
Opfergabe kaufen konnten, die für
die Reinigung vorgesehen war. Für
die Armen bestand sie in zwei
Turteltauben oder zwei junge
Tauben. Wenn man die breiten
Treppen hinaufstieg, durchquerte
man die sogenannte Doppelte Pforte
und gelangte schließlich durch
riesige unterirdische Gänge zum
Tempelplatz.

Ein enger Durchgang mündete
schließlich in den Vorhof der Heiden,
den geräumigsten Teil des
gigantischen Platzes. Er war in zwei
Zonen unterteilt: zum einem der



erweiterte Teil des Platzes, der von
Herodes angeordnet worden war,
dessen äußere Mauer große
Säulenhallen aufwies. Der andere
Teil des Innenhofes hatte die frühere
Ausdehnung beibehalten. Meistens
herrschte großer Lärm auf der
Esplanade, da dieser Hof alle jene
aufnahm, die gerne dort
zusammenkommen wollten, egal ob
Ausländer oder Israeliten, Pilger
oder Bewohner von Jerusalem. Der
Lärm der Menge mischte sich mit
dem Krach der Handwerker, die in
den noch nicht vollendeten Zonen
arbeiteten, um sie fertig zu stellen.

Das Innere des Tempels und die
Begegnung mit Simeon

Josef und die Maria machten dort
nicht Halt. Sie durchquerten das
Hulda-Tor, das den Vorhof begrenzt.
Sie ließen den soreg hinter sich, die
Brüstung, die den Teil begrenzte, der
den Heiden unter Todesstrafe zu



betreten untersagt war. Schließlich
gelangten sie in den Bereich des
Tempels, zu dem man von Osten her
Zugang hatte. Möglicher weise war
es im Hof der Frauen, wo sie auf den
greisen Simeon trafen, der ihnen
entgegenkam. Er war auf Eingebung
des Hl. Geistes dort hingegangen in
der Gewissheit, an diesem Tag den
Erlöser zu sehen. So suchte er ihn in
der Menge. „Vultum tuum, Domine,
requiram“ wiederholte gegen Ende
seines Lebens der hl. Josefmaria, um
seinen Wunsch, das Antlitz des
Herrn sehen zu dürfen, Ausdruck zu
verleihen.

Ich würde lügen, wenn ich leugnete,
dass mich der Wunsch das Antlitz
Gottes zu betrachten, sehr bewegt.
Vultum tuum, Domine, requiram. Ich
möchte dein Antlitz schauen, Herr.
Ich schließe die Augen und denke
daran, wie es sein wird, wenn der
Augenblick kommt, wann immer
Gott will, und ich ihn sehen werde,



nicht mehr “in rätselhaften
Umrissen…, sondern von Angesicht
zu Angesicht“ (1 Kor 13, 12).
(Aufzeichnungen aus einem
Beisammensein, 10.4.1974,
veröffentlicht in „El hombre de Villa
Tevere, Plaza y Janes, Barcelona,
Februar 1995, Kap. 19, S. 479).

Schließlich erkannte Simeon den
Messias in dem Kind, das er in den
Armen hielt und lobte Gott mit den
Worten: “Nun lässt du, Herr, deinen
Knecht, wie du gesagt hast, in
Frieden scheiden. Denn meine Augen
haben das Heil gesehen, das Du vor
allen Völkern bereitet hast“ (Lk 2,
28-31).

In dieser Szene des Evangeliums
enthüllt sich das Geheimnis des
Sohnes der Jungfrau: Er ist der
Gesandte des Vaters, der in die Welt
kommt um treu seinen Willen zu
erfüllen (Hebr 10, 5-7). Simeon zeigt
auf ihn und verkündet mit



prophetischen Worten seine
vollkommene Hingabe an Gott und
seinen endgültigen Sieg (Lk, 2, 32-35).
Es ist die Begegnung der beiden
Testamente – des Alten und des
Neuen. Jesus, der der neue Tempel in
seiner Person ist, betritt den alten
Tempel. Er besucht sein Volk; er
gehorcht dem Gesetz und führt damit
die endgültige Zeit der Erlösung
herbei. (Benedikt XVI., Predigt am
Vorabend des Festes der Darstellung
im Tempel, 2.2.2011)

Simeon segnete das junge Paar und
wandte sich dann an die
Muttergottes: „Sieh, dieser ist gesetzt
zum Fall und zur Auferstehung vieler
in Israel bestimmt; er ist ein Zeichen
des Widerspruchs. Deine eigene
Seele wird ein Schwert
durchdringen. So werden die
Gedanken vieler Herzen offenbar
werden“ (Lk 2, 34-35). In dieser
Atmosphäre des Lichtes und der
Freude, die die Ankunft des Erlösers



umgibt, vervollständigen diese Worte
die Botschaft Gottes, denn sie
erinnern daran, dass der Messias
geboren wird, um Gott ein
vollkommenes und einzigartiges
Opfer darzubringen – das Opfer des
Kreuzes (KKK, 529). Was Maria
betrifft, „so endet ihre Rolle in der
Erlösung nicht bei dem Geheimnis
der Menschwerdung, sondern sie
erfüllt sich ganz durch die liebevolle
und schmerzhafte Teilnahme an Tod
und Auferstehung ihres Sohnes.
Indem sie das Kind nach Jerusalem
bringt, bringt die Muttergottes Gott
das wahre Lamm dar, das die
Sünden der Welt
hinwegnimmt.“ (Benedikt XVI.,
Homilie während der Messe am Fest
der Darstellung des Herrn, 2.2.2006)

Die Reinigung der Muttergottes

Immer noch unter dem Eindruck der
Worte des Simeon, denen die
Begegnung mit der Prophetin Anna



folgte, wandten sich Maria und Josef
zur Pforte des Nicanor zwischen dem
Hof der Frauen und dem der
Israeliten. Dort stiegen sie die 15
Stufen der halbrunden Treppe
hinauf, um sich dem Priester zu
zeigen, der die Gaben entgegennahm
und die junge Mutter mit
Weihwasser besprengte. Durch diese
Zeremonie war das Kind losgekauft
und die Mutter gereinigt.

Siehst du? Sie, die Unbefleckte,
unterwirft sich dem Gesetz, als ob sie
der Reinigung bedürfte. Lehrt dich
dieses Beispiel nicht, mein törichtes
Kind, das heilige Gesetz Gottes trotz
aller persönlichen Opfer zu erfüllen?

Sich reinigen! Du und ich wir
brauchen wirklich Läuterung! –
Sühne, und weit mehr als nur das:
die Liebe. Eine Liebe, die wie ein
glühendes Eisen den Schmutz von
unserer Seele wegbrennt, die wie ein
Feuer unsere armseligen Herzen mit



göttlichen Flammen entzündet.“ (4.
Geheimnis des freudenreichen
Rosenkranzes)

Die Kirche fasst alle Teile dieses
Geheimnisses im Tagesgebet des
Festtages zusammen: „Allmächtiger,
ewiger Gott, dein eingeborener Sohn
hat unsere menschliche Natur
angenommen und wurde am
heutigen Tag im Tempel dargestellt.
Läutere unser Leben und Denken,
damit wir mit reinem Herzen vor
dein Antlitz treten.“(Röm. Messbuch,
Tagesgebet am Fest der Darstellung
des Herrn.)

Die Zerstörung des Tempels

Jesus Christus hatte vorausgesagt,
dass vom Tempel kein Stein auf dem
anderen bleiben werde (Mt 24, 2; Mk
13, 2, Lk 19, 44 und 21, 6). Diese
Worte erfüllten sich im Jahre 70 n.
Chr., bei der Belagerung durch die
römischen Truppen. 50 Jahre später,
nach der Niederschlagung des



zweiten jüdischen Aufstands durch
die Römer, wurden die Juden
schließlich unter Androhung der
Todesstrafe aus Jerusalem
vertrieben. Kaiser Hadrian ließ eine
neue Stadt, die er sie Aelia Capitolina
nannte, auf den Überresten der alten
erbauen. Auf den Tempelruinen
wurden Heiligtümer des Jupiter und
des Kaisers selbst aufgerichtet.

Im 4. Jahrhundert, als Jerusalem eine
christliche Stadt wurde, errichtete
man zahlreiche Kirchen und
Basiliken über den heiligen Stätten.
Der Tempelberg aber blieb verlassen,
obwohl man den Juden einmal
jährlich gestattete an der westlichen
Mauer, die heute noch als
Klagemauer bekannt ist, zu beten.

Die Ausdehnung des Islam, der 638 n.
Chr., schon 6 Jahre nach dem Tod
Mohammeds, nach Jerusalem kam,
brachte eine totale Veränderung mit
sich. Die ersten Herrscher



konzentrierten ihre Aufmerksamkeit
besonders auf den Tempelplatz, denn
der Tradition gemäß ist Mohammed
an dieser Stelle in den Himmel
aufgefahren. Sehr bald wurden dort
zwei Moscheen gebaut: im Zentrum,
über dem Ort, den früher das
Allerheiligste eingenommen hatte,
der Felsendom, der im Jahre 691 n.
Chr. fertiggestellt wurde. Er ist noch
in seiner ursprünglichen Architektur
erhalten. Im Süden, wo in der Zeit
des Herodes die größte Säulenhalle
stand, entstand die Al-Aqsa-Moschee.
Sie wurde 715 n. Chr. beendet, aber
im Laufe der Zeit mehrmals
renoviert.

Seit damals, die kurzen Phasen der
Herrschaft der Kreuzritter im 12.
und 13. Jahrhundert ausgenommen,
haben die Moslems immer das Recht
über diesen Ort gewahrt, dem sie den
Namen Haram-al-Shafir – das edle
Heiligtum – gaben. Sie betrachten es



nach Mekka und Medina als das
drittwichtigste Heiligtum des Islam.

* * *

Die Apostelgeschichte hat uns
zahlreiche Zeugnisse hinterlassen,
wie die zwölf Apostel und die ersten
Christen für das Gebet zum Tempel
gingen und dabei Zeugnis von der
Auferstehung Christi gaben (Apg 2,
42, 3; 1, 5; 12, 20-25). Zur gleichen
Zeit versammelten sie sich in den
Häusern zum Brechen des Brotes
(Apg 2, 42 und 46), zur
Eucharistiefeier. Von Anfang an war
damit klar, dass „die Zeit des
Tempels vorbei war. Es gab nun
einen neuen Kult in einem nicht von
Menschen erbauten Tempel. Dieser
Tempel war sein Leib. Der
Auferstandene, der die Völker
sammelt, und sie im Sakrament
seines Leibes und Blutes
vereint“ (Joseph Ratzinger/Benedikt
XVI., Jesus von Nazareth, Vom Einzug



in Jerusalem bis zur Auferstehung S.
33-34).

pdf | automatisch generiertes
Dokument von https://opusdei.org/de-at/

article/der-tempel-in-jerusalem/
(19.01.2026)

https://opusdei.org/de-at/article/der-tempel-in-jerusalem/
https://opusdei.org/de-at/article/der-tempel-in-jerusalem/

	Der Tempel in Jerusalem

