opusdei.org

Der hl. Josefmaria
und seine Liebe zur
Schopfung

Was hat der hl. Josefmaria tiber
die Liebe zur Schopfung gesagt?
Anléasslich der Enzyklika
"Laudato si" stellt der Theologe
Guillaume Derville einen
interessanten Vergleich an.

07.10.2015

Anlasslich der Veroffentlichung der
Enzyklika Laudato Si’ [LS] von Papst
Franziskus uber unsere

Verantwortung fiir die Umwelt stellt


https://w2.vatican.va/content/francesco/de/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.pdf
https://w2.vatican.va/content/francesco/de/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.pdf
https://w2.vatican.va/content/francesco/de/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.pdf

sich die Frage: Was sagte der hl.
Josefmaria uUber die Liebe zur
Schopfung? Bevor wir eine Antwort
geben, muss man sich klarmachen,
dass die Enzyklika Themen und
Perspektiven aufzeigt, die der
Grunder des Opus Dei noch nicht mit
der Tiefe, der Weite und den
Methoden (s. LS, 15 — 16) darstellen
konnte wie das aktuelle Dokument
des Lehramts.

Beginnen wir mit einigen
gemeinsamen Aspekten. Der Heilige
Vater spricht von der ,,Pflege des
gemeinsamen Hauses“ [1],ein
Begriff, der unterschiedliche
Bezugspunkte hat.

Der hl. Josefmaria sprach zum
Beispiel sinngeméifd vom
»gemeinsamen Haus“ der
Universitat. Im Zusammenhang mit
politischer oder sozialer
Ungerechtigkeit und Unterdriickung
in den 1960er Jahren sagte er: “In der



Universitat soll man sich darauf
vorbereiten, zur Losung dieser
Probleme beizutragen. Die
Universitat ist fiir alle da; sie ist ein
Ort des Studiums, der Freundschaft
und des friedlichen Zusammenlebens
von Menschen der verschiedenen
Denkrichtungen, die immer den
legitimen Pluralismus der
Gesellschaft ausdriicken.”[2] Der
heilige Johannes Paul II. seinerseits
gebrauchte in seiner Enzyklika
Evangelium vitee, ebenfalls diesen
Begriff, als er dufderte, dass durch die
Leugnung des ursprunglichen,
unveraufierlichen Rechts auf Leben,
der Staat nicht mehr das
»gemeinsame Haus« ist, in dem alle
nach den Prinzipien wesentlicher
Gleichheit leben konnen”.[3] Wenn
das ,,gemeinsame Haus“ zunéchst an
Frieden und Gleichheit in der
Gesellschaft denken liefs, so ladt uns
der Papst nun ein, diese Vorstellung
zu erweitern und die ganze Welt
umweltfreundlich zu gestalten (o0ikos


https://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/es/encyclicals/documents/hf_jp-ii_enc_25031995_evangelium-vitae.html
https://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/es/encyclicals/documents/hf_jp-ii_enc_25031995_evangelium-vitae.html
https://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/es/encyclicals/documents/hf_jp-ii_enc_25031995_evangelium-vitae.html

ist das griech. Wort fir Haus, Ende
des 19. Jh. entstand, abgeleitet davon,
der Begriff der Okologie). Die Welt
muss ihre Einstellung dndern (s. LG
Kap. III) und die ,Stiinden gegen die
Schopfung® unterlassen (LS, 8).

Eine leidenschaftliche Liebe zur
Schopfung

Der hl. Josefmaria lud ein, ,,die Welt
leidenschaftlich zu lieben*. (Dies ist
auch der Titel einer seiner
bekannten Homilien). Diese Liebe
bezieht sich zweifellos auch auf alles
Materielle. Liebe ohne Respekt gibt
es nicht. ,Die Welt ist gut“ — sagte er —
,denn die Werke Gottes sind immer
vollkommen.“ Und weiter: “Wir
Menschen sind es, die die Welt durch
die Stinde verunstalten.“(4). Diese
Uberzeugung entstammt seinem
Blick auf die Schopfung, der von
Glauben und Liebe durchdrungen
war. Mit eben diesem Blick wollen
wir Papst Franziskus in seiner



Enzyklika folgen (s. z.B. LS, 96 — 100):
von der ersten Ur-Schenkung (s. LS,
5) bis hin zur Offenheit fiir das
Staunen und das Wunder (LS, 11),
gepaart mit der bitteren Feststellung
der Armut und Ungleichheit. Der hl.
Josefmaria mahnte zum Respekt:
,Die Reichtumer der Erde verteilt
unter einige wenige, die
Bildungsgiter einem kleinen Kreis
vorbehalten und draufSen Hunger
nach Brot und Wissen. Draufsen
menschliches Leben, das heilig ist,
well es von Gott kommt, und das
behandelt wird wie eine Sache, wie
Zahlen in einer Statistik. Ich verstehe
und teile diese Ungeduld, eine
Ungeduld, die mich drangt, auf
Christus zu schauen, der uns stindig
auffordert, jenes neue Gebot der
Liebe zu verwirklichen.”[5]

Der hl. Josefmaria, der 1975 starb,
beschaftigte sich nicht ausdriuicklich
mit der 0kologischen Fragestellung,
deren wir uns heutzutage starker



bewusst sind. Aber seine Lehren
uber die Liebe des Christen zur Welt
und die Aufgabe des Menschen, sie
zu heiligen, indem er ihre
Eigengesetzlichkeit achtet und ihre
Potenziale ausschopft, eroffnen uns
ein reiches Erbe. Von hier aus
konnen wir nachdenken uber die
Pflege unserer Umwelt im Lichte der
Perspektiven und Anregungen, die
Laudato Si anbietet.

Die Beziehung zur Umwelt iibt einen
grofden Einfluss aus, und die
Zugehorigkeit zu einem bestimmten
geographischen Raum bestimmt mit
unsere Identitat. (LS, 84). Josemaria
Escriva liebte seine Heimat Aragon.
Mit anderen teilte er die Liebe zur
Natur, den Pflanzen und Blumen, er
sprach sogar uber die
Naturschonheiten, die er als Kind in
den Erzahlungen Jules Vernes
kennen gelernt hatte. [6] Auf
spanischem Boden lauschte er gern
dem Gesang des Wassers, das die



Pflanzen trankt und betrachtete die
Garten, die immer wieder neu
erbliihen, dank des Esels, der Tag fir
Tag und Jahr um Jahr seine Runden
am Schopfrad des Brunnens dreht.
Er bekundete seine Vorliebe fiir
dieses bescheidene, demiitige und
arbeitsame Tier. Auch erwdhnte er
zum Beispiel, dass er sich freute ,ein
schones Pferd zu sehen, einen Vogel,
eine Blume oder auch einen
Hund“[7].

Verwalten, nicht verschwenden

Wie sollen wir uns verhalten in
Bezug auf die Guter dieses
gemeinsamen Hauses der Welt? Der
selige Alvaro del Portillo
kommentierte, dass der Grunder des
Opus Dei dazu einlud, “losgeldst von
den Dingen der Welt zu sein, deren
blofse Verwalter wir sind, und mit
gesundem Menschenverstand zu
handeln, ohne zu verschwenden und
unnotig zu verbrauchen, d.h. das,



womit wir umgehen, so gut wie
moglich zu behandeln und zu
nutzen”[8]. Mehr als um eine
okonomische Frage handelt es sich
dabei vor allem um eine geistlich
gepragte Haltung. Papst Franziskus
gibt in seiner Enzyklika einige
konkrete Beispiele an, die von der
Echtheit der Loslosung in seinem
Leben zeugen: kein Papier
verschwenden (s. LS, 22 + 211) und
Strom sparen (s. LS, 211), um nur
zwel zu nennen.

Wie viele Heilige war auch der hl.
Josefmaria sehr konkret und fiithrte
Beispiele an, die aus seiner
Lebenserfahrung stammten. Sein
erster Nachfolger erinnerte sich, dass
er immer einseitig beschriebene
Blatter als Konzeptpapier oder fir
Notizen nutzte. Im Scherz bemerkte
er, wenn es moglich gewesen ware,
héatte Josefmaria noch auf dem
Schnitt geschrieben”[9], um kein
Papier zu verschwenden. Auch gab



er hiufig Ratschldge, wie man Strom
sparen konne wie zum Beispiel
diesen: “Schau mal, dort hat jemand
die Lichter angemacht, um die
Fenster zu 6ffnen. Und da das
Zimmer dann ganz hell wurde, hat er
vergessen, die Lampen wieder
auszumachen [...] Geh doch bitte
hinauf und sag ihm liebevoll, er
moge das Licht 16schen, denn es wird
unnotig verbraucht.”[10] Er
ermunterte uns dazu, aus
Néachstenliebe auf Kleinigkeiten in
diesem Bereich zu achten. Dazu
gehorten Tipps, die helfen zu sparen
und zu vermeiden, dass etwas
vergeudet wird, das anderen
Menschen noch von Nutzen sein
kann.

Arbeit, Gotteskindschaft und
Verehrung der Eucharistie

Der hl. Josefmaria wollte mit dem
Opus Dei kein soziales Programm
anbieten, denn das ist nicht Aufgabe



dieser Pralatur. Vielmehr verbreitete
er den allgemeinen Ruf zur Heiligkeit
und zum Apostolat in der
beruflichen Arbeit und im taglichen
Leben, im respektvollen Umgang mit
der Natur und in der Erfullung der
burgerlichen Pflichten. Aufderdem
sollte sich jeder seiner Meinung nach
mit anderen Menschen - ob Christen
oder nicht — zusammenschliefden, um
gemeinsam mit ihnen die
gesellschaftlichen Probleme
anzugehen (s. LS, 219). Was man tut,
solle man gut tun. ,Die standige
alltagliche Arbeit ist fiir uns etwas so
Selbstverstandliches, dass wir unser
Hobby auch als Arbeit verstehen. Bei
der einen Arbeit ruhen wir aus von
der anderen.“ [11]

Das Thema Arbeit ist eine der Achsen
in der Enzyklika von Papst
Franziskus (s. LS, 98, 124 — 129). Wie
bekannt, handelt es sich dabei auch
um einen wesentlichen Zug im Geist
des Opus Dei in Verbindung mit dem



Bewusstsein unserer
Gotteskindschaft, dem Fundament
fir alles andere, und der Eucharistie
als Mittelpunkt des Tages. Das
Geheimnis der Eucharistie bildet
auch den Hohepunkt in Laudato Si
(S. 236-237).

Angesichts der Schonheit der
Schopfung und der Betrachtung Jesu
Christi gelangt Josefmaria zum
»Wahnsinn der Liebe zur Heiligen
Eucharistie® [12]. Er sagte einmal:
»Wenn ich Dominus vobiscum sage —
auch wenn nur ein einziger
Messdiener bei mir ist — sage ich es
zu allen Geschopfen der Erde, zur
gesamten Schopfung, auch zu den
Vogeln und Fischen“[13]. Im
Geheimnis der Eucharistie
symbolisieren der Weizen und die
Trauben Natur und Welt. Sie sind zu
Brot und Wein geworden, und so
bringen wir in ihnen unsere Arbeit
und unsere Muhen dar, damit alles
in Christus, dem Sohne Gottes und



der Jungfrau Maria, zum Lobpreis
Gottes verwandelt werde. Diese
liturgische Handlung hat eine
kosmische Dimension, sie verbindet
die Erde mit dem Himmel; denn sie
verkundet, dass alles in Christus
erneuert wird (s. LS, 100). Der heilige
Thomas von Aquin druckt es so aus:
"Jedes lebendige Geschopf wird
einmal eine gewisse neue
Herrlichkeit erhalten."[14]

Deshalb betete der Grunder des Opus
Dei nach der Feier der heiligen Messe
gerne einen Hymnus aus dem Buch
Daniel (Kap. 3), verbunden mit dem
Psalm Laudate (Ps 150), das Trium
puerorum oder Benedicite, das schon
im dritten Jahrhundert gebetet
wurde. Es 1adt die ganze Schopfung
ein, den Herrn zu preisen. Der Blick
des Beters reicht darin bis hinauf
zum Himmel, zu Sonne, Mond und
Sternen. Er erstreckt sich tiber die
weiten Meere bis hoch hinauf zu den
Gipfeln der Berge. Er betrachtet die



unterschiedlichsten klimatischen
Gegebenheiten, Hitze und Kalte,
Licht und Dunkel. Er richtet sich auf
die Welt der Mineralien und der
Pflanzen, bleibt stehen bei den
verschiedenen Tierarten und
schliefslich beim Menschen. Alle
Wesen ehren und preisen Gott durch
ihre blofSe Existenz (s. LS, 69).
Entsprechend heifdt es in Gaudium et
Spes:“In Leib und Seele einer, vereint
der Mensch durch seine Leiblichkeit
die Elemente der stofflichen Welt in
sich: Durch ihn erreichen diese die
Hohe ihrer Bestimmung und erheben
ihre Stimme zum freien Lob des
Schopfers.”[15]

Zu eben diesem Lobpreis ladt uns
Papst Franziskus ein, indem er den
Sonnengesang des heiligen
Franziskus anstimmt. Dieser Gesang
preist den Schopfer in seinen
Geschopfen, ahnlich wie wir Gott in
seinen Heiligen verehren; denn
wenn wir ihr Leben und ihre



Verdienste loben, ehren wir damit
Gottes Gaben (16). Dies alles ist nicht
Gott selbst, auch die Welt ist nicht
mit Gott gleichzusetzen. Ihre
Entwicklung ist nicht die
Entwicklung Gottes. Aber der
Katechismus lehrt: "Die
unterschiedlichen Geschopfe
widerspiegeln in ihrem gottgewollten
Eigensein, jedes auf seine Art, einen
Strahl der unendlichen Weisheit und
Glte Gottes."[17]

Im tiefen Bewusstsein seiner
Gotteskindschaft schrieb der Autor
vom Weg mit weniger als 30 Jahren
in seinen personlichen
Aufzeichnungen: “Gewohne dich
daran, dein Herz viele Male wahrend
des Tages in Dankbarkeit zu Gott zu
erheben. - Weil Er dir dies und jenes
gibt. - Weil man dich verachtet hat. -
Weil du das Notwendige hast, oder
weil du es nicht hast. Weil Er seine
Mutter, die auch deine Mutter ist, so
schon gemacht hat. - Weil Er die



Sonne geschaffen und den Mond und
dieses Tier und jene Pflanze. - Weil
Er jenen Menschen so beredt
geschaffen hat und dich so
schwerfallig im Wort... Sage Ihm
Dank fir alles, denn alles ist
gut.”[18] Diese Dankbarkeit ist nicht
etwas Passives, sondern sie drangt
zum Handeln, wozu uns Papst
Franziskus in seiner Enzyklika
einladt (s. z.B. LS, 13, 19, 189, 217).
Der Theologe Fernando Ocariz
schreibt: "Die Schopfung ist eine
aktuelle und bleibende Wirklichkeit,
und weder ausschlief3lich noch
wesentlich ein absoluter zeitlicher
Beginn.”[19] Als Kinder Gottes
finden wir in der Schonheit des
gottlichen Werkes den Ort fiir den
Dialog und die gemeinsame Arbeit,
»,in der wir uns zusammen um das
Haus kiimmern, das uns anvertraut
wurde“ (LS, 244).




[1] Papst Franziskus, Enzyklika
Laudato St’, 24. Mai 2015, Titel, u.vgl.
Nr.1, 3,13,17, 53, 61, 155, 232, 243

[2] H]. Josefmaria, Gesprdche, Nr.
76-77

[3] HIL. Johannes Paul II., Enzyklika
Evangelium vitae, Nr. 20

[4] H]. Josefmaria, Gesprdche, Nr. 70

[5] HI. Josefmaria, Christus begegnen,
Nr. 111

[6] Vgl. HI. Josefmaria,
Aufzeichnungen aus einm
Beisammensein, 1. April 1973 (AGP,
Bibliothek, P01)

[7] HI. Josefmaria, Aufzeichnungen
aus einem treffen in Buenos Aires, 23.
Juni 1974 (AGP, Bibliothek, P04)

[8] Seliger Alvaro del Portillo,
Anmerkung 94 zu Hl. Josefmaria,
Instruktion, Mai-1935/14.9.1950, Nr.
56



[9] Seliger Alvaro del Portillo, Uber
den Griinder des Opus Dei, S. 178

[10] HI. Josefmaria, AGP, Bibliothek,
P01

[11] HL. Josefmaria, Brief 29.9.1957,
Nr. 73

[12] HI. Josefmaria, vgl. Der Weg, Nr.
533

[13] HI. Josefmaria, Aufzeichnungen
aus der mundlichen Verkindigung,
in Cronica, 1969, S. 63 (AGP,
Bibliothek, P01)

[14] HI. Thomas von Aquin, In Epist.
ad Romanos, c.8, Lekt.4. Vgl. Rom
8,19; Kol 1,20; Offb 21,1

[15] II. Vatikanisches Konzil,
Pastoralkonstitution Gaudium et spes,
Nr. 14

[16] Vgl. Messbuch, Prafation I von
den Heiligen



[17] Katechismus der Katholischen
Kirche, Nr. 339

[18] HI. Josefmaria, Personliche
Aufzeichnungen, 28. Dezember 1931,
zit. im Weg, Nr. 268

[19] Fernando Océriz, Uber Gott, die
Kirche und die Welt, Rialp 2013, S. 43.

pdf | automatisch generiertes
Dokument von https://opusdei.org/de-at/
article/der-hl-josefmaria-und-seine-
liebe-zur-schopfung/ (29.01.2026)


https://opusdei.org/de-at/article/der-hl-josefmaria-und-seine-liebe-zur-schopfung/
https://opusdei.org/de-at/article/der-hl-josefmaria-und-seine-liebe-zur-schopfung/
https://opusdei.org/de-at/article/der-hl-josefmaria-und-seine-liebe-zur-schopfung/

	Der hl. Josefmaria und seine Liebe zur Schöpfung

