
opusdei.org

Der hl. Josefmaria
Escrivá und der
Bürgerkrieg -
Freiheit und
Wahrheit

Der folgende Ausschnitt aus
einem Vortrag des Priesters
Benito Badrinas zum Thema:
"Der hl. Josefmaria und der
Bürgerkrieg" im November
2010 handelt von der
Verpflichtung zur
Wahrheitssuche und zur echten
Gewissensbildung, die eng mit
der Freiheit verbunden sind -
wesentliche Aspekte des
menschlichen



Zusammenlebens, die dem
Gründer des Opus Dei immer
sehr am Herzen lagen.

01.02.2011

Der vorliegende Text ist ein
Auszug aus einem Vortrag, den der
katalanische Priester Benito
Badrinas im November 2010 in Seu
de Urgell gehalten hat. Ort und
Rahmen seiner Ausführungen
standen in engem Zusammenhang
mit dem Übergang des hl.
Josefmaria über die Pyrenäen im
Winter 1937/38. Der Titel des
Vortrags lautete: „Der hl.
Josemaría Escrivá de Balaguer
während des spanischen
Bürgerkrieges: Gedanken zur
Freiheit, zum Zusammenleben und
zur Vergebung.“ In diesem
Abschnitt geht es über die
Verpflichtung zur Wahrheitssuche



und zur echten Gewissensbildung,
die eng mit der Freiheit verbunden
sind.

Vielleicht sind es nur wenige, die
wissen, dass sich der hl. Josefmaria
1947 in Rom niederließ, auch wenn
dies für seine Aufgabe als
Generalpräsident einer weltweiten
Institution päpstlichen Rechts nicht
unbedingt erforderlich war.
Möglicherweise wäre es sogar
ratsamer gewesen, noch ein paar
Jahre mehr in Spanien zu bleiben.
Aber er ging mit einer gewissen
Überstürzung und sozusagen gegen
die Zeit nach Rom, weil man ihn in
seinem Heimatland nicht in Frieden
leben ließ. Ich habe ihn nicht nur
einmal sagen hören, dass er „ins
Exil“ gehen musste, und das war kein
Euphemismus. Ich erinnere mich an
eine kleine Geschichte unter den
vielen, die man zu diesem Thema
erzählen könnte.



Als er 1941 von Madrid nach
Barcelona fuhr, riet ihm jemand, aus
Klugheit das Flugticket unter
anderem Namen zu kaufen. Als er in
die Stadt kam, musste er, ebenfalls
als Vorsichtsmaßnahme, bei einem
befreundeten Priester und
Universitätsprofessor unterkommen,
damit niemand wusste, wo er war.
Später erfuhr man dann, dass diese
Vorgehensweisen in der Tag
notwendig waren, denn als die
Nachricht von seinem Aufenthalt
dem damaligen Bürgermeister von
Barcelona zu Ohren kam, sagte er:
"Es freut mich, dass er auf diese
Weise gereist ist, denn wenn ich
erfahren hätte, dass er nach
Barcelona kam, hätte ich ihn auf dem
Flughafen verhaften lassen."

Jedenfalls fand er auch außerhalb
Spaniens nicht die nötige Achtung
vor der Freiheit, um in Frieden zu
leben. Es war wohl in den 60er
Jahren des vorigen Jahrhunderts, als



ich ihn bei der Rückkehr von einer
langen Reise durch mehrere
europäische Länder mit einer
gewissen Enttäuschung sagen hörte:
"Nirgendwo habe ich echte Freiheit
vorgefunden."

Wir würden eine Unzahl von Texten
zur Verteidigung der Freiheit finden,
die er uns hinterlassen hat, aber wir
werden uns heute zeichenhaft mit
einem begnügen. Er gehört zu einer
Homilie aus dem Jahr 1970, in der er
sagte: Einige von euch, die mir jetzt
zuhören, kennen mich schon seit
vielen Jahren. Ihr könnt bestätigen,
dass ich mein Leben lang die
persönliche Freiheit und die
persönliche Verantwortung gepredigt
habe. Ich habe sie überall gesucht
und suche sie immer noch, wie
Diogenes den Menschen suchte. Ich
liebe sie jeden Tag mehr, ich liebe sie
über alles; sie ist ein Schatz,
unschätzbar groß. (Christus
begegnen, Nr. 184)



Heute spricht man viel von Freiheit,
aber wenn wir die Lampe des
Diogenes hochhalten, wird es auch
heutzutage schwierig sein, die
wahre, authentische Freiheit zu
finden. Was heute überall verbreitet
ist und sich wie Unkraut weiter
ausdehnt, ist die Karikatur der
Freiheit, die Relativismus heißt,
dieses täuschende und zersetzende
man muss alles respektieren... oder ..
alles ist gleich gültig.

Diese Art scheinbarer radikaler
Liberalität, die in ungezügelter
Freizügigkeit endet, respektiert nicht
einmal die persönliche Denkart oder
das Gewissen jeder Person, weil sie
die Wahrheit nicht respektiert.

Es sei daran erinnert, dass das
Gewissen die oberste Richtschnur
des Verhaltens darstellt und daher
immer geachtet werden muss.
Gleichzeitig ist es aber
unverzichtbar, dass es sich um ein



rechtes Gewissen handelt, das diesen
Namen verdient. Kardinal Ratzinger,
der Jahre später Papst wurde, dachte
über diese Gedankenfreiheit nach
und entdeckte einen Widerspruch in
dem Fall, dass das Gewissensurteil –
dem man zweifellos in jedem Fall
folgen muss – als unfehlbar
angesehen wird.

Wenn es nämlich so wäre, wenn man
es für unfehlbar hielte, dann würde
dies bedeuten, dass es keine
Wahrheit gibt. Dieser Relativismus
hätte daher einen falschen Begriff
von dem, was das Gewissen ist, es
gäbe nur eine Wahrheit des Subjekts,
die letztendlich auf seine Ehrlichkeit
reduziert wäre. In diesem Fall, ist
das, was jeder denkt oder worauf er
sein Leben baut, "nicht das Fenster,
von dem aus der Mensch die
allgemein gültige Wahrheit in den
Blick bekommt (...). Vielmehr ist es
dann das Schneckenhaus der
Subjektivität, in das sich der Mensch



vor der Realität flüchten kann. In
diesem Sinn öffnet das Gewissen
nicht die Tore zum freimachenden
Weg der Wahrheit, sondern ist die
Instanz, die uns der Wahrheit
enthebt". Das Subjektive stellt sich
als etwas dar, was uneingeschränkt
respektiert werden muss oder nicht
zur Diskussion steht. Man braucht
sich nicht darum zu bemühen, die
Wahrheit zu suchen, es reicht, frei zu
sein bzw. feste eigene Meinungen
oder Überzeugungen zu haben und
sich denen der anderen anzupassen
oder sie zu achten. Dann aber
bleiben vom Menschen nur seine
oberflächlichen Überzeugungen –
schließt Kardinal Ratzinger – und je
weniger tief diese sind, um so besser
für ihn (J. Ratzinger, Christ sein in
einer heidnischen Zeit, sp. Exemplar,
S. 30; Madrid 2006.

Das Ergebnis dieses Relativismus ist
eine Gesellschaft die sich nicht mehr
für die Wahrheit interessiert und sie



durch den Imperativ der political
correctness, die Bequemlichkeit, die
Laune, den Stolz oder den Egoismus
ersetzt.

Kardinal Ratzinger sah diesen Irrtum
der falsch verstandenen Freiheit und
ihrer Konsequenzen sehr deutlich,
als er sich einmal mit Freunden
unterhielt. "Jemand hielt dieser
These (der Gewissensfreiheit ohne
Bindung an die Wahrheit) entgegen,
dass wenn sie allgemein gültig sei,
sogar die Mitglieder der SS
gerechtfertigt wären und wir sie im
Paradies vermuten müssten." In der
Tat waren die Nazis tief von ihrer
Sache durchdrungen und überzeugt,
auch wenn ihre Taten noch so
entsetzlich waren. Daher verhielten
sie sich auf er subjektiven Ebene
moralisch gut, sobald sie dem Befehl
ihres Gewissens folgten. Das ist
offensichtlich ein Unding. "An diesem
Tag, sagte der damalige Kardinal
abschließend, kam er zu der



Überzeugung, dass das Verständnis
von Gewissen, das zu derartigen
Schlussfolgerungen führt, falsch sein
musste" (vgl. ebd., S. 31). In der Tat
ist die Freiheit nichts Unbestimmtes
– ein alles ist gleich gültig –, sondern
sie ist der aufrichtigen Suche nach
der objektiven Wahrheit
unterworfen.

Wir alle kennen die Gestalt, die in
ihrer Beziehung zu Jesus Christus
eine wichtige Rolle spielte; Pontius
Pilatus. Als dieser Statthalter den
Meister sagen hörte, dass es der Sinn
seines Lebens war, für die Wahrheit
Zeugnis zu geben, kam ihm nur die
zynische Bemerkung auf die Lippen:
Was ist Wahrheit? Und er hatte in
der Tat keinerlei Interesse daran.
Später wusch er sich dann die Hände
in Unschuld und verkündete das
ungerechte Urteil, das wir kennen.

Der hl. Josefmaria verstand sehr gut,
dass die wahre Freiheit die Suche



nach der Wahrheit einschließt.
Daher wurde er nicht müde,
folgende einfachen, tiefen und
meiner Ansicht nach großartigen
Worte zu wiederholen:
Gewissensfreiheit im Sinne einer
Befreiung vom Gewissen? Nein! Wie
viel Unheil hat den Völkern und den
einzelnen dieser schreckliche Irrtum
gebracht, der erlaubt, den tiefsten
Gesetzen im eigenen Innern
zuwiderzuhandeln. Freiheit des
Gewissens - ja! Sie beruht aber
darauf, dass das Gewissen
unverrückbare Gesetze erkennen
kann und ihnen folgen will. Mit
anderen Worten: dass es ein
ernstlich geformtes Gewissen ist. (Die
Spur des Sämanns, Nr. 389)

Ich möchte nicht, dass wir durch
diesen kurzen Exkurs aus den Augen
verlieren, wie der hl. Josefmaria sich
immer verhielt. Niemals behandelte
er jemanden als Feind oder war
nachtragend. Er hatte im Gegenteil



immer Hochachtung vor den
Überzeugungen und Verhaltensweise
der anderen.

pdf | automatisch generiertes
Dokument von https://opusdei.org/de-at/

article/der-hl-josefmaria-escriva-und-
der-burgerkrieg-freiheit-und-wahrheit/

(22.01.2026)

https://opusdei.org/de-at/article/der-hl-josefmaria-escriva-und-der-burgerkrieg-freiheit-und-wahrheit/
https://opusdei.org/de-at/article/der-hl-josefmaria-escriva-und-der-burgerkrieg-freiheit-und-wahrheit/
https://opusdei.org/de-at/article/der-hl-josefmaria-escriva-und-der-burgerkrieg-freiheit-und-wahrheit/

	Der hl. Josefmaria Escrivá und der Bürgerkrieg - Freiheit und Wahrheit

