opusdei.org

Der hl. Josefmaria
Escriva und der
Burgerkrieg -
Freiheit und
Wahrheit

Der folgende Ausschnitt aus
einem Vortrag des Priesters
Benito Badrinas zum Thema:
"Der hl. Josefmaria und der
Burgerkrieg" im November
2010 handelt von der
Verpflichtung zur
Wahrheitssuche und zur echten
Gewissensbildung, die eng mit
der Freiheit verbunden sind -
wesentliche Aspekte des
menschlichen



Zusammenlebens, die dem
Grunder des Opus Dei immer
sehr am Herzen lagen.

01.02.2011

Der vorliegende Text ist ein
Auszug aus einem Vortrag, den der
katalanische Priester Benito
Badrinas im November 2010 in Seu
de Urgell gehalten hat. Ort und
Rahmen seiner Ausfiihrungen
standen in engem Zusammenhang
mit dem Ubergang des hl.
Josefmaria iiber die Pyrenden im
Winter 1937/38. Der Titel des
Vortrags lautete: ,Der hl.
Josemaria Escriva de Balaguer
wiahrend des spanischen
Biirgerkrieges: Gedanken zur
Freiheit, zum Zusammenleben und
zur Vergebung.“ In diesem
Abschnitt geht es iiber die
Verpflichtung zur Wahrheitssuche



und zur echten Gewissensbildung,
die eng mit der Freiheit verbunden
sind.

Vielleicht sind es nur wenige, die
wissen, dass sich der hl. Josefmaria
1947 in Rom niederliefs, auch wenn
dies flr seine Aufgabe als
Generalprasident einer weltweiten
Institution papstlichen Rechts nicht
unbedingt erforderlich war.
Moglicherweise wére es sogar
ratsamer gewesen, noch ein paar
Jahre mehr in Spanien zu bleiben.
Aber er ging mit einer gewissen
Uberstiirzung und sozusagen gegen
die Zeit nach Rom, weil man ihn in
seinem Heimatland nicht in Frieden
leben liefs. Ich habe ihn nicht nur
einmal sagen horen, dass er ,ins
Exil“ gehen musste, und das war kein
Euphemismus. Ich erinnere mich an
eine kleine Geschichte unter den
vielen, die man zu diesem Thema
erzahlen konnte.



Als er 1941 von Madrid nach
Barcelona fuhr, riet ihm jemand, aus
Klugheit das Flugticket unter
anderem Namen zu kaufen. Als er in
die Stadt kam, musste er, ebenfalls
als Vorsichtsmafsnahme, bei einem
befreundeten Priester und
Universitatsprofessor unterkommen,
damit niemand wusste, wo er war.
Spéter erfuhr man dann, dass diese
Vorgehensweisen in der Tag
notwendig waren, denn als die
Nachricht von seinem Aufenthalt
dem damaligen Burgermeister von
Barcelona zu Ohren kam, sagte er:
"Es freut mich, dass er auf diese
Weise gereist ist, denn wenn ich
erfahren héatte, dass er nach
Barcelona kam, hatte ich ihn auf dem
Flughafen verhaften lassen."

Jedenfalls fand er auch aufderhalb
Spaniens nicht die notige Achtung
vor der Freiheit, um in Frieden zu
leben. Es war wohl in den 60er
Jahren des vorigen Jahrhunderts, als



ich ihn bei der Riickkehr von einer
langen Reise durch mehrere
europdische Lander mit einer
gewissen Enttiduschung sagen horte:
"Nirgendwo habe ich echte Freiheit
vorgefunden."

Wir wirden eine Unzahl von Texten
zur Verteidigung der Freiheit finden,
die er uns hinterlassen hat, aber wir
werden uns heute zeichenhaft mit
einem begniigen. Er gehort zu einer
Homilie aus dem Jahr 1970, in der er
sagte: Einige von euch, die mir jetzt
zuhoren, kennen mich schon seit
vielen Jahren. Ihr konnt bestétigen,
dass ich mein Leben lang die
personliche Freiheit und die
personliche Verantwortung gepredigt
habe. Ich habe sie tiberall gesucht
und suche sie immer noch, wie
Diogenes den Menschen suchte. Ich
liebe sie jeden Tag mehr, ich liebe sie
uber alles; sie ist ein Schatz,
unschétzbar grofS. (Christus
begegnen, Nr. 184)



Heute spricht man viel von Freiheit,
aber wenn wir die Lampe des
Diogenes hochhalten, wird es auch
heutzutage schwierig sein, die
wahre, authentische Freiheit zu
finden. Was heute tiberall verbreitet
ist und sich wie Unkraut weiter
ausdehnt, ist die Karikatur der
Freiheit, die Relativismus heifst,
dieses tduschende und zersetzende
man muss alles respektieren... oder ..
alles ist gleich gultig.

Diese Art scheinbarer radikaler
Liberalitat, die in ungezugelter
Freizligigkeit endet, respektiert nicht
einmal die personliche Denkart oder
das Gewissen jeder Person, weil sie
die Wahrheit nicht respektiert.

Es sei daran erinnert, dass das
Gewissen die oberste Richtschnur
des Verhaltens darstellt und daher
immer geachtet werden muss.
Gleichzeitig ist es aber
unverzichtbar, dass es sich um ein



rechtes Gewissen handelt, das diesen
Namen verdient. Kardinal Ratzinger,
der Jahre spater Papst wurde, dachte
uber diese Gedankenfreiheit nach
und entdeckte einen Widerspruch in
dem Fall, dass das Gewissensurteil —
dem man zweifellos in jedem Fall
folgen muss - als unfehlbar
angesehen wird.

Wenn es namlich so wire, wenn man
es fir unfehlbar hielte, dann wiirde
dies bedeuten, dass es keine
Wahrheit gibt. Dieser Relativismus
héatte daher einen falschen Begriff
von dem, was das Gewissen ist, es
gabe nur eine Wahrheit des Subjekts,
die letztendlich auf seine Ehrlichkeit
reduziert ware. In diesem Fall, ist
das, was jeder denkt oder worauf er
sein Leben baut, "nicht das Fenster,
von dem aus der Mensch die
allgemein gultige Wahrheit in den
Blick bekommt (...). Vielmehr ist es
dann das Schneckenhaus der
Subjektivitat, in das sich der Mensch



vor der Realitit fliichten kann. In
diesem Sinn offnet das Gewissen
nicht die Tore zum freimachenden
Weg der Wahrheit, sondern ist die
Instanz, die uns der Wahrheit
enthebt". Das Subjektive stellt sich
als etwas dar, was uneingeschrankt
respektiert werden muss oder nicht
zur Diskussion steht. Man braucht
sich nicht darum zu bemiuhen, die
Wahrheit zu suchen, es reicht, frei zu
sein bzw. feste eigene Meinungen
oder Uberzeugungen zu haben und
sich denen der anderen anzupassen
oder sie zu achten. Dann aber
bleiben vom Menschen nur seine
oberflachlichen Uberzeugungen —
schliefdt Kardinal Ratzinger — und je
weniger tief diese sind, um so besser
fur ihn (J. Ratzinger, Christ sein in
einer heidnischen Zeit, sp. Exemplar,
S. 30; Madrid 2006.

Das Ergebnis dieses Relativismus ist
eine Gesellschaft die sich nicht mehr
fiir die Wahrheit interessiert und sie



durch den Imperativ der political
correctness, die Bequemlichkeit, die
Laune, den Stolz oder den Egoismus
ersetzt.

Kardinal Ratzinger sah diesen Irrtum
der falsch verstandenen Freiheit und
ihrer Konsequenzen sehr deutlich,
als er sich einmal mit Freunden
unterhielt. "Jemand hielt dieser
These (der Gewissensfreiheit ohne
Bindung an die Wahrheit) entgegen,
dass wenn sie allgemein gultig sei,
sogar die Mitglieder der SS
gerechtfertigt waren und wir sie im
Paradies vermuten mussten." In der
Tat waren die Nazis tief von ihrer
Sache durchdrungen und tiberzeugt,
auch wenn ihre Taten noch so
entsetzlich waren. Daher verhielten
sie sich auf er subjektiven Ebene
moralisch gut, sobald sie dem Befehl
ihres Gewissens folgten. Das ist
offensichtlich ein Unding. "An diesem
Tag, sagte der damalige Kardinal
abschliefSend, kam er zu der



Uberzeugung, dass das Verstandnis
von Gewissen, das zu derartigen
Schlussfolgerungen fiihrt, falsch sein
musste" (vgl. ebd., S. 31). In der Tat
ist die Freiheit nichts Unbestimmtes
—ein alles ist gleich gultig —, sondern
sie ist der aufrichtigen Suche nach
der objektiven Wahrheit
unterworfen.

Wir alle kennen die Gestalt, die in
ihrer Beziehung zu Jesus Christus
eine wichtige Rolle spielte; Pontius
Pilatus. Als dieser Statthalter den
Meister sagen horte, dass es der Sinn
seines Lebens war, fiir die Wahrheit
Zeugnis zu geben, kam ihm nur die
zynische Bemerkung auf die Lippen:
Was ist Wahrheit? Und er hatte in
der Tat keinerlei Interesse daran.
Spater wusch er sich dann die Hande
in Unschuld und verkiindete das
ungerechte Urteil, das wir kennen.

Der hl. Josefmaria verstand sehr gut,
dass die wahre Freiheit die Suche



nach der Wahrheit einschliefst.
Daher wurde er nicht mude,
folgende einfachen, tiefen und
meiner Ansicht nach grofdartigen
Worte zu wiederholen:
Gewissensfreiheit im Sinne einer
Befreiung vom Gewissen? Nein! Wie
viel Unheil hat den Volkern und den
einzelnen dieser schreckliche Irrtum
gebracht, der erlaubt, den tiefsten
Gesetzen im eigenen Innern
zuwiderzuhandeln. Freiheit des
Gewissens - ja! Sie beruht aber
darauf, dass das Gewissen
unverriuckbare Gesetze erkennen
kann und ihnen folgen will. Mit
anderen Worten: dass es ein
ernstlich geformtes Gewissen ist. (Die
Spur des Saimanns, Nr. 389)

Ich mochte nicht, dass wir durch
diesen kurzen Exkurs aus den Augen
verlieren, wie der hl. Josefmaria sich
immer verhielt. Niemals behandelte
er jemanden als Feind oder war
nachtragend. Er hatte im Gegenteil



immer Hochachtung vor den
Uberzeugungen und Verhaltensweise
der anderen.

pdf | automatisch generiertes
Dokument von https://opusdei.org/de-at/
article/der-hl-josefmaria-escriva-und-
der-burgerkrieg-freiheit-und-wahrheit/
(22.01.2026)


https://opusdei.org/de-at/article/der-hl-josefmaria-escriva-und-der-burgerkrieg-freiheit-und-wahrheit/
https://opusdei.org/de-at/article/der-hl-josefmaria-escriva-und-der-burgerkrieg-freiheit-und-wahrheit/
https://opusdei.org/de-at/article/der-hl-josefmaria-escriva-und-der-burgerkrieg-freiheit-und-wahrheit/

	Der hl. Josefmaria Escrivá und der Bürgerkrieg - Freiheit und Wahrheit

