
opusdei.org

Das offene Herz
Gottes -
Barmherzigkeit und
Apostolat

Als Jesus die Versuchung
überwindet, sich ein irdisches
Reich zu unterwerfen, lässt er
durchscheinen, wie seine
Herrschaft über den Lauf der
Geschichte sein wird.
Menschlich betrachtet mag dies
naiv erscheinen, dass Gott
durch Barmherzigkeit
herrschen will. Doch gerade
damit beauftragt er seine
Gesandten, die Christen, Ihn in
der Welt gegenwärtig zu
machen.



13.03.2017

Mein Reich ist nicht von dieser
Welt, antwortet Jesus, als Pilatus ihn
zu den Anschuldigungen des Hohen
Rates befragt. Er ist ein König, aber
anders als die Menschen einen König
kennen. Wenn mein Königtum von
dieser Welt wäre, würden meine
Leute kämpfen, damit ich den
Juden nicht ausgeliefert würde.
Aber mein Königtum ist nicht von
hier.[1] Wenige Stunden vorher
hatte er ähnliche Worte gebraucht,
um Petrus zu bewegen, das Schwert
in die Scheide zu stecken.Oder
glaubst du nicht, mein Vater würde
mir sogleich mehr als zwölf
Legionen Engel schicken, wenn ich
ihn darum bitte?[2] Gott bricht
nicht mit menschlicher
Waffengewalt in die Welt ein,
sondern mit dem zweischneidigen
Schwert seines Wortes, das richtet



über die Regungen und Gedanken
des Herzens[3]. „Jesus kämpft nicht,
um einen Raum der Macht zu
festigen. Wenn er Umzäunungen
niederreißt und Sicherheiten zur
Diskussion stellt, dann tut er das, um
eine Bresche zu öffnen für den Strom
der Barmherzigkeit, den er
gemeinsam mit dem Vater und dem
Heiligen Geist auf die Erde gießen
möchte. Eine Barmherzigkeit, die
vom Guten zum Besseren
fortschreitet, die etwas Neues
verkündet und bringt, die heilt,
befreit und ein Gnadenjahr des
Herrn ausruft.“[4]

Gott sieht auf das Herz

In der Welt seid ihr in Bedrängnis;
aber habt Mut: Ich habe die Welt
besiegt.[5] Ego vinci mundum – seit
den Ereignissen im Abendmahlssaal
stärkt das hohepriesterliche Gebet
Jesu die Jünger aller Zeiten. Der Herr
siegt, auch wenn die Verkündigung



des Evangeliums auf große
Schwierigkeiten stößt, sogar auf so
große, dass es aussieht, als scheitere
die Sache Gottes. Christus vincit,
allerdings auf eine Weise, die nicht
der Logik menschlicher Macht folgt. 
Meine Gedanken sind nicht eure
Gedanken und eure Wege sind
nicht meine Wege.[6]

All die Macht und Herrlichkeit
dieser Reiche will ich dir geben;
denn sie sind mir überlassen, und
ich gebe sie, wem ich will.[7] Als
der Teufel Jesus alle Nationen der
Erde vor Augen führte, bot er ihm
nicht so sehr Luxus und Reichtum
an, sondern die Weltherrschaft und
damit die Unterwerfung der
Menschen unter seinen Willen. Der
Teufel verzerrt das Versprechen des
Vaters an den Sohn, das wir
dienstags im Psalm 2 betrachten: 
Fordere von mir, und ich gebe dir
die Völker zum Erbe[8]; er
verweltlicht es, als er ihm eine



Erlösung ohne Leiden vorschlägt.
Aber „Jesus weiß sehr gut, dass nicht
die weltliche Macht die Welt rettet,
sondern die Macht des Kreuzes, der
Demut, der Liebe“[9]. Indem er diese
Versuchung verwirft und so allen
Christen den Weg vorzeichnet, zeigt
er, wie seine Herrschaft über die
Geschichte aussieht, auch wenn sie
in den Augen der Menschen töricht
erscheinen mag: Gott herrscht mit
seiner Barmherzigkeit. Wenn sein
Reich nicht von dieser Welt ist, so ist
es auch seine Barmherzigkeit nicht.
Aber gerade deswegen, weil er von
oben stammt[10], kann er die Welt
umarmen und retten.

Der Mensch sieht, was vor den
Augen ist, der Herr aber sieht das
Herz[11]. Gott weiß nichts
anzufangen mit formeller,
äußerlicher Unterwerfung, die
innerlich leer ist. Er sucht jeden
Menschen, er klopft an die Tür jedes
Einzelnen[12]: Gib mir dein Herz,



mein Sohn! Deine Augen mögen an
meinen Wegen Gefallen finden.[13]
So sieht die Herrschaft Gottes aus: Er
siegt, da er uns entwaffnet; er siegt,
nicht weil er unsere Sehnsucht nach
Glück nicht ernst nimmt, sondern
weil er uns erkennen lässt, dass diese
Sehnsucht ohne ihn ein Irrweg ist.

Je mehr ich sie rief, desto mehr
liefen sie von mir weg, klagt der
Herr durch den Mund des Propheten
Hosea[14]. Aber auch wenn wir
Menschen uns den Rufen Gottes
gegenüber taub stellen können, so
wissen wir als Christen doch, dass,
wenn wir die Tür der Seele auch nur
ein wenig offen lassen, Gott sich
einen Weg in unserem Leben bahnt;
und wir ergeben uns angesichts
seiner unerschöpflichen Liebe. Seine
Liebe ist „eine Barmherzigkeit auf
dem Weg, eine Barmherzigkeit, die
jeden Tag nach der Möglichkeit
sucht, einen Schritt voranzukommen,
einen kleinen Schritt durch das



Niemandsland, dorthin, wo
Gleichgültigkeit und Gewalt
herrschten“[15]. Daher ist das
Apostolat, das aus dem Glauben
kommt, froh und gelassen: Dein
Leben, deine Arbeit darf nicht
negativ sein. Sie richtet sich gegen
nichts und niemanden. Sie ist
Bejahung, Optimismus, Jugend,
Freude und Frieden.[16]

Mit der Liebe Gottes lieben

Als er die vielen Menschen sah,
hatte er Mitleid mit ihnen; denn sie
waren müde und erschöpft wie
Schafe, die keinen Hirten haben.
[17] Gottes Blick auf die Menschen ist
nicht angstvoll, sondern voller
Mitleid. Durch seine Kinder will er
zu allen gelangen. Die Liebe Gottes
ist ausgegossen in unsere Herzen
durch den Heiligen Geist, der uns
gegeben ist.[18] Er lässt uns in
dieser göttlichen Liebe leben, die das
existentielle Klima und die familiäre



Atmosphäre ist, in die Gott uns schon
hier auf Erden einführen will, und in
der wir später für alle Ewigkeit leben
werden. Unsere Liebe – so unser
Vater – ist weder
Sentimentalitätnoch bloße
Kameradschaft, noch der
fragwürdige Eifer, anderen zu
helfen, um die eigene
Überlegenheit zu genießen. Sie
bedeutet vielmehr, den Nächsten
anzunehmen und in jedem
Menschen das Bild Gottes zu
ehren, darum bemüht, dass auch
der andere dieses Bild betrachtet
und sich dadurch Christus
zuwenden kann[19]. Es geht also
darum zuzulassen, dass Gott, der in
mir lebt, durch mich lieben kann –
das heißt, mit der Liebe Gottes zu
lieben.

Die Liebe … ist eine Liebe wert![20]
In diesen Worten, die unser Vater
auskostete, verbindet sich das
unendlich große Herz Gottes mit



dem menschlichen Herzen, das klein
ist, aber fähig, weit zu werden, um
Großes zu vollbringen. Die Liebe zu
Gott ist es wert, das Leben
hinzugeben, um von ihm erfüllt zu
werden und seine Barmherzigkeit
mit vollen Händen austeilen zu
können. Es ist ein Ruf zur
Hochherzigkeit, eine Einladung zum
Höhenflug, der meist verborgen
bleibt im prosaischen Gang des
alltäglichen Lebens. „Ein
barmherziges Herz zu haben,
bedeutet nicht, ein kraftloses Herz zu
haben. Wer barmherzig sein will,
braucht ein starkes, festes Herz, das
für den Versucher verschlossen, für
Gott aber offen ist. Ein Herz, das sich
vom Heiligen Geist durchdringen
und auf die Wege der Liebe führen
lässt, die zu den Brüdern und
Schwestern hinführen. Im Grunde
ein armes Herz, das um die eigene
Armut weiß und sich für den
anderen hingibt.“[21]



Die Schuhe ausziehen vor dem
Boden des anderen

Ein Herz, das arm ist, ist kein
bemitleidenswertes Herz. Wer seine
eigene Armut kennt, ist fähig, sich
vom Reichtum der Liebe Gottes
erfüllen zu lassen. „Gott, der selbst
mit den Menschen mit-leidet, dessen
Liebe nicht in einer fernen Höhe
unberührt bleibt, sondern der
heruntersteigt zu uns, bis in den Tod
am Kreuz hinein (vgl. Phil 2, 8). Der
mit-leidende Gott, der Mensch
wurde, um unser Kreuz zu tragen,
will unser steinernes Herz
verwandeln und uns zum Mitleiden
rufen, uns das "Herz von Fleisch"
geben, das nicht an der Not des
anderen vorübergehen kann,
sondern sich verwunden lässt und
zur heilenden und helfenden Liebe
führt.“[22] Wir sind an der Seite
eines jeden, nicht nur als jemand,
der belehren will, sondern auch als
der, der viel lernen kann. Je fähiger



wir sind, von anderen zu lernen,
umso strahlender wird all das, was
Gott in unsere Seele gelegt hat. Das
Herz spricht wahrhaft zum Herzen – 
cor ad cor loquitur -, und wie der
selige John Henry Newman[23] klug
bemerkte: Wer sich „vor dem
heiligen Boden des anderen die
Sandalen von den Füßen streift“[24],
sich von ihm überraschen lässt, der
vermag ihm wirklich zu helfen.

„Wenn du einen Freund oder eine
Freundin siehst, der bzw. die im
Leben ins Schleudern gekommen
und gefallen ist, dann geh und biete
ihm oder ihr deine Hand an, aber
biete sie mit Würde an. Setze dich
neben ihn, neben sie und höre zu…
als Freund, ganz ruhig gib ihnen
Kraft mit deinen Worten, gib ihnen
Kraft mit dem Zuhören, mit dieser
Medizin, die in Vergessenheit gerät:
der „Zuhör-Therapie“. Lass den
anderen sprechen, lass ihn erzählen,
und dann, ganz allmählich wird er



dir seine Hand entgegenstrecken,
und du wirst ihm helfen im Namen
Jesu Christi. Wenn du aber mit der
Tür ins Haus fällst und beginnst, ihm
eine Standpauke zu halten, und ihn
immerzu bedrängst – den Armen –,
dann lässt du ihn schlimmer zurück,
als du ihn vorgefunden hast.“[25]

Heutzutage trifft der Christ mit
Menschen in den unterschiedlichsten
Situationen zusammen. Wenn er
dann dem anderen wirklich mit
offenem Herzen begegnet, kann er in
seiner Seele etwas vom Frieden
Gottes hinterlassen, der alles
Verstehen übersteigt[26], und
dieser wird auf seine Weise auch
eine Spur in seiner Seele
zurücklassen. Manchmal handelt es
sich um Christen, die ihren Glauben
nie praktiziert haben oder ihn kurz
nach der Erstkommunion
aufgegeben haben. Andere sind
vielleicht nach Jahren – eventuell
sogar sehr überzeugter – religiöser



Praxis der Bequemlichkeit, dem
Relativismus oder der Lauheit
erlegen. Oftmals handelt es sich um
Leute, die nie in einem Gespräch von
Du zu Du von Gott gehört haben.
Einige von ihnen werden sich
anfangs vielleicht sogar einem
Gespräch verweigern, weil sie
meinen, ihre Freiheit verteidigen zu
müssen.

Dann wird unsere Gelassenheit als
Kinder Gottes wie immer unsere
beste Waffe sein. Freut euch im
Herrn zu jeder Zeit! Noch einmal
sage ich: Freut euch! Eure Güte
werde allen Menschen bekannt.
Der Herr ist nahe.[27] Die
Barmherzigkeit Gottes wird uns
dahin führen, alle anzunehmen wie
Jesus[28], und ebenso wie Jesus uns
von allen aufnehmen zu lassen[29],
bei den Menschen zu sein, ihre
Ratlosigkeit mitzutragen, über die
Probleme nicht hinwegzugehen. Wir
werden uns bemühen, ihnen neue



Horizonte zu eröffnen, sie da
abzuholen, wo sie stehen, sie auch zu
fordern, entschieden und sanft
zugleich, und ihnen dabei die Hand
zu reichen.

Die Kirche, mit Christus vereint,
wird aus einem durchbohrten
Herzen geboren. Aus diesem weit
geöffneten Herzen empfangen wir
das Leben[30]. Jedes echte Apostolat
ist auch immer Apostolat der Beichte.
Es hilft den anderen, die
überströmende Barmherzigkeit
Gottes zu erfahren, der uns erwartet
wie der Vater des Verlorenen Sohnes,
mit dem Wunsch, uns väterlich zu
umarmen, uns rein zu machen. So
werden wir wieder fähig, ihm und
den anderen Menschen in die Augen
zu schauen. Wenn du dich einmal
von ihm entfernst, dann kehre
demütig um, und das heißt:
beginnen und immer wieder
beginnen, täglich oder sogar
oftmals am Tag wie der verlorene



Sohn zurückkommen und das
reuige Herz in dem Wunder der
Liebe Gottes – nichts anderes ist ja
die Beichte – aufrichten. Durch
dieses wunderbare Sakrament
reinigt der Herr deine Seele und
erfüllt dich mit Freude und Kraft,
damit du im Kampf nicht müde
wirst und immer wieder zu Gott
heimkehrst, mag dir auch alles
finster erscheinen. Außerdem
beschützt dich die Mutter Gottes,
die auch unsere Mutter ist. Ihre
mütterliche Sorge gibt deinen
Schritten Halt.[31]

Es mag überflüssig erscheinen,
erwähnt zu werden, aber wir wissen,
dass es doch nötig ist: Von Gottes
Barmherzigkeit bevorzugt sind
unsere Glaubensbrüder. Denn wer
seinen Bruder nicht liebt, den er
sieht, kann Gott nicht lieben, den
er nicht sieht.[32] Unser erstes
Apostolat ist das in unserem eigenen
Zuhause und im Haus Gottes, der



Kirche. Unser Eifer wäre unecht,
wenn unser Herz den anderen
Christen gegenüber gleichgültig
wäre. Gott möchte, dass sie viel Liebe
bekommen, damit sie ihrerseits diese
Liebe weitergeben können. Deshalb
ist es wichtig, Gewohnheiten
abzulegen, die sich manchmal gerade
im Umgang mit den Menschen
einschleichen, mit denen wir am
meisten zusammen sind, Distanzen
abzubauen, die entstehen können,
wenn wir uns nur von unseren
natürlichen Neigungen leiten lassen
und den Spannungen, die im Alltag
auftreten, die Spitze zu nehmen. Von
den ersten Jüngern Christi sagte
man: Seht, wie sieeinander lieben!
Kann man das auch von dir und
von mir sagen? Und zu jeder Zeit?
[33] Gott erwartet viel von der
brüderlichen Liebe der Christen,
damit der Strom seiner
Barmherzigkeit[34] sich unter den
Menschen einen Weg bahnen und
die Welt erkennen kann, dass der



Vater seinen Sohn gesandt hat und
uns so liebt wie ihn[35].

Carlos Ayxelá

[1] Joh 18, 36.

[2] Mt 26, 53.

[3] Hebr 4, 12.

[4] Papst Franziskus, Predigt,
24.3.2016.

[5] Joh 16, 33.

[6] Jes 55, 8.

[7]Lk 7, 5 – 6.

[8] Ps 2, 8.

[9] Benedikt XVI., Audienz, 13.02.13.

[10] Lk 1, 78.



[11] 1 Sam 16, 7.

[12] Vgl. Apg 3, 20.

[13] Spr 23, 26.

[14] Hos 11, 2.

[15] Papst Franziskus, Predigt,
24.3.2016.

[16] Spur des Sämanns, Nr. 864.

[17] Mt 9, 36.

[18] Röm 5, 5.

[19] Freunde Gottes, Nr. 230.

[20] Der Weg, Nr. 171.

[21] Papst Franziskus, Botschaft zur
Fastenzeit 2015, 4.10.2014.

[22] Kard. J. Ratzinger, Einführung in
den Kreuzweg, 25.3.2005.



[23] Dies war das Motto, das der
Selige auswählte, als er zum Kardinal
ernannt wurde.

[24] Papst Franziskus, Apost.
Schreiben Evangelii Gaudium,
24.11.2013, 169.

[25] Franziskus, Ansprache,
16.2.2016.

[26] Phil 4, 7.

[27] Phil 4, 4-5.

[28] Vgl.Mt 9, !0-11; Joh 4, 7 ff.

[29] Vgl. Lk 7, 36; 19, 6-7.

[30] Christus begegnen, Nr. 169.

[31] Freunde Gottes, Nr. 214.

[32] 1 Joh 4, 20.

[33] Die Spur des Sämanns, Nr. 921.

[34] Vgl. Papst Franziskus, Predigt,
24.3.2016.



[35] Vgl. Joh 17, 23.

pdf | automatisch generiertes
Dokument von https://opusdei.org/de-at/

article/das-offene-herz-gottes-
barmherzigkeit-und-apostola/

(21.01.2026)

https://opusdei.org/de-at/article/das-offene-herz-gottes-barmherzigkeit-und-apostola/
https://opusdei.org/de-at/article/das-offene-herz-gottes-barmherzigkeit-und-apostola/
https://opusdei.org/de-at/article/das-offene-herz-gottes-barmherzigkeit-und-apostola/

	Das offene Herz Gottes - Barmherzigkeit und Apostolat

