
opusdei.org

Das Leben von innen
her ordnen

Das Innere ist lebendiger
Mittelpunkt der Person, der
ihren Fähigkeiten und Stärken,
ihren Einstellungen und
Handlungen Einheit verleiht.
Ein Mensch, der seine äußeren
und inneren Sinne zu sammeln
und seine Seele ruhig zu halten
vermag, ist eine innerlich
reiche Person, denn er ist fähig
zum Gespräch und in der Lage,
Beziehungen zu knüpfen.

25.11.2015



Als der heilige Augustinus schrieb:
„pax omnium rerum tranquillitas
ordinis“[1] – der Friede aller Dinge
ist die Ruhe in der Ordnung –, war er
bereits in hohem Alter und besaß die
Erfahrung dessen, der jahrelang
durch vielerlei Tätigkeiten in
Anspruch genommen war: die
pastorale Leitung des Volkes Gottes,
das ihm anvertraut war, seine vielen
Predigten, die Herausforderungen
einer von sozialem und kulturellem
Wandel aufgewühlten Epoche. Es
handelt sich also nicht um einen
Aphorismus, der geschrieben
worden wäre in der Ruhe der
Zurückgezogenheit, sondern im
Tumult des täglichen Lebens mit
seinem Hin und Her und seinen
unvorhergesehenen Ereignissen. Die
Lebenseinheit dieses Heiligen war
eine tagtägliche Errungenschaft. Sein
Bemühen, sich auf das Wesentliche
zu konzentrieren, festigte mehr und
mehr seinen Charakter.



Eine der Eigenschaften einer reifen
Persönlichkeit ist die Fähigkeit, die
Entfaltung intensiver Tätigkeit mit
innerem Frieden zu verbinden.
Dieses Gleichgewicht zu erreichen
erfordert Mühe. Auch unser Vater
erwähnte seinen Kampf in diesem
Bereich. Ich würde dich gerne mal in
meiner Soutane sehen!, antwortete er
jemandem, der ihm erzählte, wie
schwierig es sei, sich neben seiner
Arbeit noch weiterzubilden. Denn
auch ich habe vielfältige
Verpflichtungen. Und gerade in dieses
Chaos gilt es, eine Ordnung zu
bringen.[2] Ordnung, das heißt
Einheitlichkeit unseres Lebens, ist
ein Ziel, das wir nach und nach
erreichen, Schritt für Schritt, in den
Kämpfen eines jeden Tages: Eine
weniger angenehme, aber dringendere
Aufgabe in Angriff nehmen (…) und
beharrlich eine kleine Pflicht erfüllen,
die man leicht vernachlässigen
könnte, die Arbeit von heute nicht auf



morgen verschieben. All das, um Gott,
unseren Vater, zu erfreuen![3]

Selbstbeherrschung

Dieser innere Kampf bezieht sich
nicht nur auf die materiellen Dinge,
mit denen wir umgehen, oder auf
unsere täglichen Pflichten, sondern
auch auf unser Herz. Ohne seinen
inneren Rhythmus wäre die Frage
der Ordnung nur ein zeitliches
Problem, eine Aufgabe der
„Optimierung von Prozessen“, der
Weg zum unternehmerischen Erfolg,
nicht aber Zeichen christlicher Reife.
Echtes christliches Leben ist ein
Fließen von innen nach außen und
von außen nach innen. Es wächst
durch Selbstbeherrschung, durch
Ordnung in den äußeren Tätigkeiten
wie durch innere Sammlung und
Klugheit.

Es fehlt nicht an Hindernissen, die
sich der inneren Harmonie
entgegenstellen. Auch wenn wir die



Schönheit eines echt christlichen
Lebens schätzen, spüren wir doch
häufig in uns auch andere,
entgegengesetzte Neigungen. Der hl.
Paulus fand dafür starke Worte: „Ich
stoße also auf das Gesetz, dass in mir
das Böse vorhanden ist, obwohl ich
das Gute tun will. Denn in meinem
Inneren freue ich mich am Gesetz
Gottes, ich sehe aber ein anderes
Gesetz in meinen Gliedern, das mit
dem Gesetz meiner Vernunft im
Streit liegt.“[4] Wir fühlen das eine
und wollen das andere. Wir merken,
dass wir hin und her gerissen sind
zwischen dem, was uns anzieht und
dem, was wir tun sollen, und
manchmal verdunkelt sich unsere
Sicht. Es kann uns am Ende sogar
scheinen, als sei es eigentlich nicht
schlimm, ein wenig inkonsequent zu
sein, was aber im Grunde ein
Zeichen halbherziger Liebe ist. Wie
klar ist doch das Lob, das Christus
dem Nathanael aussprach: „Da
kommt ein echter Israelit, ein Mann



ohne Falschheit!“[5] Wer versucht,
sich nach der Stimme Gottes in
seinem Inneren zu richten, erweckt
spontan Respekt und Vertrauen.
Menschen aus einem Guss sind
anziehend, denn alles an ihnen ist
echt. Ein Doppelleben hingegen, mit
– wenn auch nur kleinen –
Ersatzbefriedigungen und
mangelnder Aufrichtigkeit,
verdunkelt die Seele. Da wir alle der
Gefahr ausgesetzt sind, diese kleinen
Abwege einzuschlagen, ist es gut,
häufig in aller Einfachheit den Kurs
zu korrigieren. So werden uns die
Höhen und Tiefen des Lebens nicht
vom Wege abbringen.

Die Melodie Gottes spielen

Wenn wir uns um Ordnung in
unserem Inneren bemühen, geht es
nicht bloß darum, die
Vorstellungskraft von der Vernunft
„beherrschen“ zu lassen und unsere
Gefühle und Neigungen zu lenken.



Wir müssen entdecken, was diese
inneren Kräfte uns sagen können
und wollen. Anders ausgedrückt:
Man kann eine Dissonanz nicht
verhindern, indem man eine der
Stimmen unterdrückt. Gott hat uns
polyphon geschaffen.
Selbstbeherrschung, von alters her
auch Maß genannt, bedeutet nicht
innere Kälte. Gott möchte, dass unser
Herz groß sei, stark, sanft, liebevoll
und zartfühlend[6].

Mit dem Herzen können wir für den
Herrn eine Musik spielen. Wenn wir
sie gut spielen wollen, müssen wir
den passenden Ton finden, wie man
Instrumente stimmt, damit sie den
richtigen Klang wiedergeben. Es geht
darum, die Neigungen des Herzens
zu lenken, es zu sensibilisieren für
das wirklich Gute, denn dies
entspricht unserem Wesen mit all
seinen Dimensionen. Die Gefühle
verleihen unserem Leben Farbe und
lassen uns den ganzen Reichtum



dessen wahrnehmen, was um uns
herum geschieht. Ähnlich wie ein
Bild mit unausgewogener
Farbgebung nicht gern betrachtet
wird, oder wie ein schlecht
gestimmtes Instrument den Ohren
weh tut, so zerstört auch ein Herz,
das seine Gefühle nicht beherrscht,
die innere Harmonie der Person und
höhlt ihre Beziehungen zu anderen
auf manchmal gefährliche Weise aus.

Der hl. Josefmaria riet, das Herz mit
sieben Riegeln zu sichern[7]. Einmal
erklärte er dies so: Verschließe es mit
den sieben Siegeln, die ich dir anrate,
einen für jede Hauptsünde. Aber
werde deswegen nicht herzlos[8]. Die
Erfahrungen, die im Laufe der
Jahrhunderte gesammelt wurden,
auch an Orten, bis zu denen das
Christentum nicht vorgedrungen ist,
zeigen, dass unbeherrschte
Neigungen und Instinkte den
Menschen mitreißen können wie
Wasser eines ungebändigten



Stromes, der zerstört, was sich ihm
in den Weg stellt. Die Lösung besteht
nicht der Unterbrechung der
Strömung, sondern darin, ähnlich
wie die Ingenieure das Wasser aus
dem Gebirge zu kanalisieren, so dass
es eine Turbine bewegt und
Elektrizität erzeugt. Wenn der Fluss,
der Bäume und Häuser hätte
mitreißen können, reguliert worden
ist,kann man in Ruhe leben und den
Strom nutzen, um die Häuser zu
heizen und zu erleuchten. Wenn es
uns nicht gelingt, unsere Instinkte
und Neigungen zu bändigen, gibt es
in der Seele weder Ruhe noch
Frieden und auch kein inneres
Leben.

Die Zügel in die Hand nehmen

Ein wichtiger Schritt auf dem Weg,
Herr über uns selbst zu werden,
besteht darin, die Trägheit zu
überwinden, die ein stiller, aber
wirksamer Virus ist, der uns nach



und nach lähmen kann, wenn wir
ihn nicht im Zaum halten. Die
Trägheit gewinnt Macht über den
Menschen, der keine klare
Orientierung besitzt oder sich nicht
auf den Weg in die erkannte
Richtung macht. „Verwechsle
Gelassenheit bitte nicht mit Faulheit,
Nachlässigkeit,
Entscheidungsschwäche und Sich-vor-
Problemen-Drücken!“[9] Wer sich auf
das konzentriert, was ansteht, auch
Dinge in Angriff nimmt, die Mühe
kosten, nicht auf morgen verschiebt,
was er heute tun kann…, der erwirbt
durch diese Gewohnheiten die
Flexibilität, Geradlinigkeit und
Ausgeglichenheit einer starken
Persönlichkeit.

Aber man sollte auch nicht in das
andere Extrem fallen, in den
ziellosen Aktivismus: „Mein Sohn,
warum willst du dir so viel Mühe
bereiten? Es bleibt doch keiner
ungestraft, der zu hastig



vorandrängt. Läufst du zu schnell,
erreichst du das Ziel nicht; fliehst du
zu schnell, entkommst du nicht.“[10]
Reife der Persönlichkeit bedeutet
hier abwägende Prüfung, Ordnung
unserer Tätigkeiten. Damit das Leben
uns mit all seinen Forderungen nicht
nur vorwärts treibt, müssen wir
selbst die Initiative ergreifen und
unsere Aufgaben im richtigen
Augenblick erfüllen, das heißt, sie
planen, ohne uns völlig einzuengen,
so dass wir dem Vorrang geben, was
an erster Stelle zu tun ist, und nicht
dem, was gerade im Moment
auftaucht. Dadurch vermeiden wir,
dass eilige Angelegenheiten
verdrängen, was wirklich wichtig ist.
Natürlich lässt sich nicht alles genau
planen, aber wir können doch
vermeiden, Zeit zu verlieren, weil
wir nur improvisieren und einfach
die Angelegenheiten erledigen, die
während des Tages anfallen. „Es ist
wichtig, eine Ordnung einzuhalten,



denn wir können nicht alles sofort
erledigen.“[11]

In unserem Tagesablauf gibt es
Zeiten, die wir vorher festlegen
können, etwa wann wir schlafen
gehen und wann wir aufstehen, die
Zeiten, die wir ausschließlich Gott
widmen, die Arbeitszeit, die
Essenszeiten… Doch dann gibt es
noch die Aufgabe, gut zu machen,
was wir tun, es mit Gewinn,
Aufmerksamkeit und
Vollkommenheit, das heißt mit Liebe
zu tun. „Erfülle die kleine Pflicht jeden
Augenblicks. Tu das, was du sollst,
und sei ganz in dem, was du tust.“[12]
All dies gehört zu einem Programm
der Heiligkeit, das nicht einengt, da
es auf ein großes Ziel hingeordnet ist,
nämlich Gott und die anderen
glücklich zu machen. Gleichzeitig
zeigt uns eben diese Liebe, die uns
einen Stundenplan einhalten lässt,
wann wir den Plan ändern müssen,
weil das Wohl anderer dies erfordert,



oder aus sonstigen Gründen, die sich
dem erschließen, der vor Gott lebt.

Die Pflege des inneren Raumes

Das Innere ist lebendiger Mittelpunkt
der Person, der ihren Fähigkeiten
und Stärken, ihren Einstellungen
und Handlungen Einheit verleiht. Ein
Mensch, der aus dem Inneren lebt,
der seine äußeren und inneren Sinne
zu sammeln und seine Seele ruhig zu
halten vermag, ist eine innerlich
reiche Person, denn er ist fähig zum
Gespräch und in der Lage,
Beziehungen zu knüpfen. „Die Stille –
so Benedikt XVI.– ist ein wesentliches
Element der Kommunikation, und
ohne sie gibt es keine inhaltsreichen
Worte.“[13]

Wenn wir uns nicht darauf
beschränken wollen, an der
Oberfläche des Lebens zu
schwimmen, müssen wir
nachdenken über das, was
geschehen ist, was wir gelesen



haben, was uns gesagt wurde, und
vor allem über die Eingebungen, die
Gott uns geschenkt hat. Unser
Inneres wird weiter und reicher
durch Nachdenken, das uns hilft, die
verschiedenen Facetten unseres
Lebens – Arbeit, Muße, soziale
Beziehungen – in den christlichen
Lebensentwurf zu integrieren, den
wir an der Hand des Herrn zu
verwirklichen suchen. Diese
Gewohnheit lehrt uns mit der Zeit, in
unser Inneres einzutreten und Hast,
Ungeduld und Zerstreuung zu
vermeiden. So eröffnet sich ein
Raum zum betrachtenden Verweilen
in der Gegenwart Gottes. Wer von
uns zieht sich nicht am Ende eines
Tages, wenn er allein ist, zurück und
fragt sich: Was ist heute in meinem
Herzen geschehen? Was ist alles
passiert? Was ist durch mein Herz
gegangen?[14]

Diese innere Ruhe erreichen wir,
wenn wir die Spannungen des



Alltags, die Sorge um unerledigte
Dinge ablegen und die
Vorstellungskraft im Zaum halten;
wenn wir den Rhythmus des Tages
anhalten und äußerlich wie innerlich
schweigen. Auf diese Weise können
Erlebnisse und Erfahrungen an Tiefe
gewinnen; wir lernen zu staunen, in
Ruhe nach-zu-denken, im Herzen
Erkanntes auszukosten und auf Gott
zu hören. Dieser innere Reichtum
lässt unsere Gespräche mit anderen
Menschen interessanter, fruchtbarer
werden, denn wir sind so in der
Lage, ihnen etwas Eigenes,
Persönliches mitzugeben.

Im Schweigen vermögen wir die
Stimme des Herrn zu hören. Als Gott
dem Elias auf dem Berge Horeb
begegnete – so berichtet uns die
Heilige Schrift –, war er weder im
heftigen Sturm, der die Felsen
zerbrach, noch im schrecklichen
Erdbeben, noch im Feuer, das ihm
folgte, sondern im leisen Säuseln, das



kaum wahrzunehmen war[15].
Schweigen ist schön, es bedeutet
nicht Leere, sondern echtes, volles
Leben, wenn sich in ihm ein tiefes
Gespräch mit Gott aufbaut. „Im leisen
Säuseln nähert sich der Herr, im
sprechenden Schweigen, das der Liebe
eigen ist“.[16]

Die Weisheit des Herzens

„Wer ein weises Herz hat, den nennt
man verständig.“[17] Die Fähigkeit
zur Sammlung erlaubt uns, die
Grundfesten unseres Lebens immer
tiefer zu verankern. Die Authentizität
reift heran wie eine Frucht in der
Sonne, und mit ihr eine Weisheit, die
hilft, die richtigen Entscheidungen zu
treffen.

Es ist nicht immer nötig, sofort
Antworten für anstehende Fragen zu
haben. Oft ist es klug, sich gut zu
informieren, bevor man urteilt oder
eine Entscheidung trifft, denn



manchmal sind die Dinge anders, als
sie zunächst erschienen.

Ein reifer Mensch durchdenkt jede
Angelegenheit aufmerksam, greift
auf frühere, in ähnlichen Fällen
gemachte Erfahrungen zurück, und
lässt sich von Menschen beraten, die
dazu in der Lage sind. Vor allem
bittet er Gott um Rat, was für einen
Christen ganz natürlich ist und sich
wie von selbst ergibt. „Fasse keinen
Entschluss, ohne die Angelegenheit
vor Gott erwogen zu haben.“[18] So
ist es leichter, die konkrete Situation
abgewogen zu beurteilen, ohne sich
von Leichtfertigkeit und
Bequemlichkeit bzw. von Fehlern der
Vergangenheit oder vom Druck der
Umgebung leiten zu lassen. Man
muss den Mut haben, eine
Entscheidung zu treffen – auch wenn
jede Entscheidung ein Risiko
beinhaltet – und dann ohne
Aufschub entsprechend zu handeln,
immer mit der Bereitschaft zu



revidieren, wenn man merkt, dass
man sich geirrt hat.

Die Kohärenz unseres Lebens als
Christen ist Frucht einer tiefen
Innerlichkeit. Sie macht uns fähig,
uns einem Ideal hinzugeben und es
niemals aufzugeben. „Gib mir deine
Gnade, Herr, damit ich mich und alles
„Meine“ vergesse… Ich will nur um
deine Ehre besorgt sein, nur deine
Liebe suchen! Allein die Liebe sei der
Kompass meines Weges!“[19]

[1] Hl. Augustinus, De civitate Dei
XIX, 13.1.

[2] Hl. Josefmaria, Dos meses de
catequesis, Bd. II, S. 55.

[3] Hl. Josefmaria, Freunde Gottes,
Nr. 67.

[4] Röm 7, 21-23.



[5] Joh 1, 47.

[6] Hl. Josefmaria, Freunde Gottes,
Nr. 177.

[7] Der Weg Nr. 161 u. 188.

[8] Aufzeichnungen aus einem
Beisammensein, Santiago de Chile,
30.06.1974. Diese Sünden „werden
Hauptsünden genannt, weil sie
andere Sünden und Laster
verursachen u.a. Hochmut, Geiz,
Neid, Zorn, Unkeuschheit,
Schlemmerei, Faulheit“ (Katechismus
der Katholischen Kirche, Nr. 1866).

[9] Hl. Josefmaria, Im Feuer der
Schmiede, Nr. 467.

[10] Sir 11,10.

[11] Hl. Josefmaria, Instruktion
31.05.1936, Nr. 41, Fußnote 61.

[12] Hl. Josefmaria, Der Weg, Nr. 815.



[13] Benedikt XVI, Botschaft zum 46.
Welttag der Sozialen
Kommunikationsmittel, 24.01.2012.

[14] Franziskus, Predigt 10.10.2014.

[15] 1 Kön19, 11-13.

[16] Franziskus, Predigt 12.12.2013.

[17] Spr 16, 21.

[18] Der Weg, Nr. 266.

[19] Im Feuer der Schmiede, Nr. 247.

pdf | automatisch generiertes
Dokument von https://opusdei.org/de-at/
article/das-leben-von-innen-her-ordnen/

(07.02.2026)

https://opusdei.org/de-at/article/das-leben-von-innen-her-ordnen/
https://opusdei.org/de-at/article/das-leben-von-innen-her-ordnen/

	Das Leben von innen her ordnen

