
opusdei.org

Das „Ich“ aufgeben:
Der heilige
Josefmaria steht in
direkter Nachfolge
frühchristlicher
Denker

Sich selbst zu vergessen und
gering zu schätzen, ist ein
wiederkehrender Gedanke in
der Kirchengeschichte.

13.03.2025

Die Forderungen zur
Selbstvergessenheit des heiligen



Josefmaria stehen in direkter
Tradition zur christlichen Antike. Zum
100. Jubiläum der Priesterweihe des
Opus Dei-Gründers vergleicht Dr.
Andreas Kuhlmann, Priester in der
Kölner Pfarrgemeinde St. Pantaleon,
Texte aus dem „Weg“ mit Worten des
frühchristlichen Gelehrten Diadochus
von Phonice.

Jesus hat seine Jünger mehrmals
darauf hingewiesen, dass wir wie das
Weizenkorn sterben müssen, um
fruchtbar zu sein (vgl. Joh 12,24). Der
Völkerapostel bezeugt: Nicht mehr ich
lebe, sondern Christus lebt in mir (Gal
2,20). Es ist ein Kerngeschäft des
Christen, immer mehr von sich und
der vermeintlich eigenen Größe
wegzukommen und gleichzeitig so
näher zu dem zu kommen, der von
sich sagte: Meine Nahrung ist, dass
ich den Willen Gottes tue, der mich
gesandt hat … (Joh 4,34). Den eigenen
Willen dem Willen Gottes zu
unterstellen, den man im gesamten



Lebensvollzug für maßgeblich
nimmt, ist ein wahres Sterben des
eigenen Ichs mit dem Ziel, in Christus
zu leben und in die ewige
Gemeinschaft mit Gott und seinen
Heiligen zu treten. Diesen Weg kann
man nur in Demut gehen, indem
man von der Selbsterkenntnis
durchdrungen ist, ohne Gottes Gnade
nichts Gutes und Bleibendes
erreichen zu können. Nicht auf sich
und die irdischen Güter, sondern auf
Gott und die himmlischen Güter zu
setzen ist eine Kunst, die lange und
beständig eingeübt werden muss,
damit mehr und mehr Gott in
unserem Leben hervortritt, während
wir zurücktreten.

Eine Einladung Gottes zur Nachfolge
(vgl. Mt 16,24) mit allen
Konsequenzen geht ans Eingemachte
und ist kein Zuckerlecken. Der
sogenannte „alte Mensch“ (vgl. Röm
6) geht dieser Einladung am liebsten
aus dem Wege. Der alte Mensch



möchte nicht „sterben“, sondern in
seinen egoistischen Gewohnheiten
weiterleben. Er sträubt sich gegen
die vermeintlichen Verluste, die eine
ernsthafte Annahme der Einladung
Jesu, wie er sie gegenüber dem
jungen Mann ausgesprochen hatte
(Wenn du willst, dass dein Leben zur
Vollendung kommt, dann geh los,
verkauf deinen Besitz und gib den
Erlös den Bedürftigen, Mt 19,21), zur
Folge hätte.

Damals ging „der reiche Jüngling“
traurig weg. Diese Traurigkeit, die
aus einer Verlustangst erwächst,
steht der christlichen Traurigkeit, die
die eigene Liebesschwäche beklagt,
diametral entgegen. Diese gute
Traurigkeit sehnt sich nach der
Vereinigung mit Gott und sieht die
persönlichen Unzulänglichkeiten mit
der Schärfe der klaren Erkenntnis,
die der Seele schmerzt, sie aber
zugleich näher zu Gott führt durch



die Bereitschaft, noch mehr zu lieben
wie bisher.

Reflektion in den Schriften eines
frühchristlichen Bischofs

Darüber wollen wir jetzt
nachdenken, indem wir die
Erfahrungen und Überlegungen von
zwei namhaften Christen aufgreifen
und die wir in ihren Schriften
bezeugt finden. Fangen wir mit dem
5. Jahrhundert nach Christus an. Im
Stundenbuch der 1. Fastenwoche in
den ungeraden Jahren lesen wir am
Mittwoch als zweite Lesung Aus dem
Buch über die geistliche
Vollkommenheit von Diadochos von
Photike (+ vor 486), der als Bischof in
Nordgriechenland wirkte,
wahrscheinlich Mönch war und die
Irrlehre des Monophysiten
bekämpfte. Dieser schrieb:

„Ich kenne einen Menschen, der
immer traurig war, weil er Gott nicht
so liebte, wie er es gerne wollte. Aber



er liebte Gott so, dass seine Seele
dauernd ein heftiges Verlangen hatte,
Gott möge in ihm geehrt werden, er
selbst aber ein Nichts sein. Wer so ist,
erkennt nicht, wer er ist, auch wenn
er gelobt wird: in seinem großen und
demütigen Verlangen denkt er nicht
über seinen eigenen Wert nach. Er
will nur Gott dienen, wie es das
Gesetz den Priestern vorschreibt. In
seinem Eifer, Gott zu lieben, vergisst
er seinen eigenen Wert. Durch den
Geist der Demut ist ihm in einer
tiefen Liebe zu Gott jedes Rühmen
über seinen eigenen Wert so fremd,
dass er sich jederzeit für einen
unnützen Knecht hält. Vor
demütigem Verlangen ist ihm sein
eigener Wert fremd geworden. So
müssen auch wir tun: alle Ehre und
allen Ruhm fliehen wegen der
erhabenen Schätze der Liebe zu dem
Gott, der uns wahrhaft liebt.“

Selbstvergessenheit im Buch Der
Weg



Ein Nichts sein wollen, die eigene
Person als nichtig ansehen und den
eigenen Wert „übersehen“, ist
zunächst eine schockierende
Auffassung vom Leben und für viele
Menschen und selbst Christen
unverständlich und anstoßerregend.
Dazu möchte ich nun eine
persönliche Erfahrung anbringen,
die diese Anstößigkeit gerade beim
zeitgenössischen Christen
verdeutlicht. Im Jahre 1992 wurden
ein paar Aphorismen des seit 2002
heiliggesprochenen Gründers des
Opus Dei, Josefmaria Escrivá,
anlässlich seiner Seligsprechung am
17.5.1992 bei einer Gesprächsrunde
in der Hochschulgemeinde einer
großen Universitätsstadt sehr
kritisch hervorgehoben. Ich war
anwesend. Meiner Erinnerung nach
waren es besonders zwei
herausgehobene (und leider auch
von der Gesamtschrift Der Weg
isolierte) Gedanken des heiligen
Priesters, die bei dem



Hochschulpfarrer und anderen
Anstoß erregten. Im Zusammenhang
mit der Tugend der Demut schrieb
Josefmaria Escrivá:

„Vergiss nicht, was du bist ..., ein
Kehrichteimer. – Wenn dich der
göttliche Gärtner nimmt und
schrubbt und reinigt und mit
herrlichen Blumen füllt ..., dann
dürfen dich weder der Duft noch die
Farbe, die deine Hässlichkeit schön
machen, zum Stolz verleiten.
Demütige dich: weißt du nicht, dass
du ein Eimer für Abfälle bist?“ (Der
Weg, Nr. 592).

Zugegeben ist der Gedanke starker
Tobak aus einer aragonischen Feder,
der wenig diplomatisch-sachlich und
mit der Leidenschaft eines Spaniers
verfasst wurde. Damals – wie wohl
auch heute und immer – ist das
Gesagte vordergründig schwer
vereinbar mit der tröstlich-
beruhigenden Konstante der



Gotteskindschaft, die uns Menschen
versichert, dass Gott uns
bedingungslos liebt. Dieser Ansicht
war allerdings auch der hl.
Josefmaria, wenn er festhielt:

„Man muss sich klar machen, dass
Gott dauernd bei uns ist. – Wir leben,
als ob der Herr fern wäre, dort, wo
die Sterne leuchten, und wir
bedenken nicht, dass Er auch immer
an unserer Seite ist. Er ist da wie ein
liebender Vater. Jeden einzelnen von
uns liebt Er mehr, als alle Mütter der
Welt ihre Kinder lieben können. Er
ist da, helfend, leitend, segnend ...
und verzeihend“ (Der Weg, Nr. 267).

Gott ist immer mit seiner
unendlichen Liebe bei uns. Er liebt
uns mit unserer unverlierbaren
Würde als seine Kinder. Aber es
wäre naiv, diesen Kindern nicht
zuzutrauen, sich „ungezogen“ zu
verhalten und die gegen die eigene
Würde und die der Nächsten zu



verstoßen. Escrivá verkannte die
hohe Würde jedes Menschen nicht,
wenn er dennoch auf seine
gleichzeitige Erbärmlichkeit hinwies,
die oft dem Hochmut erwächst und
ihre Wurzel in der Ursünde bzw.
Erbsünde hat. Mit Blick auf den Stolz,
Gegenpart der Demut, fügt Escrivá
ein sehr krasses, aber zutiefst
realistisches Bild von der
menschlichen Conditio an, wenn er
meinte:

„Stolz? – Weshalb? ... Binnen kurzem
– Jahre, Tage? – wirst du ein Haufen
stinkendes Aas sein: Würmer,
übelriechende Flüssigkeiten,
schmutzige Lumpen des
Leichentuches ..., und niemand auf
der Erde wird sich an dich
erinnern“ (Der Weg, Nr. 601).

Realistische Sicht auf den
Menschen

Der Mensch kann tief fallen, wenn er
sich überhebt. Diese Tatsache bzw.



Möglichkeit zu verkennen wäre
schon der erste tragische Schritt.
Diejenigen, die sich damals
echauffierten, fehlte diese
realistische Sicht auf den Menschen,
wie es uns Genesis 3 und danach die
ganze Bibel vor Augen führt. Ein
betender und sich bereitwillig
erforschender Mensch dürfte von
dieser geistigen Blindheit eigentlich
nicht befallen sein, die es aber
offenbar gibt und der Heiligung
bedarf.

Diadochus und Josefmaria Escrivá
führen uns auf dem Boden der
christlichen Theologie und der
daraus erwachsenen Anthropologie
ungeschminkt, aber hoffnungsvoll
vor Augen: Erst wenn der Mensch
bereit ist, den alten Menschen in sich
unverblümt zu sehen und ihn
aufzugeben, kann er von Grund auf
durch Gottes Liebe erneuert werden.
Erst wenn er sich als schwachen und
sündigen Menschen wahrnimmt im



heilsamen Kontrast mit Gottes Größe
kann der Mensch über sich hinaus
zur Heiligkeit Gottes hinaufwachsen.

Wunderbar hat der griechische
Mönch und Bischof Diadochus diese
frohmachende Perspektive am
Schluss seiner Betrachtung, die das
Brevier aufgenommen hat, zum
Ausdruck gebracht:

„Wer so eingestellt ist, steht noch im
Leben, und steht doch nicht mehr
darin; er lebt noch in seinem Leib, ist
aber durch die Liebe mit seiner Seele
immer unterwegs zu Gott; sein Herz
ist fortan heftig vom Feuer der Liebe
durchglüht; wie eine Fackel der
Sehnsucht drängt er hin zu Gott …“

Andreas Kuhlmann

pdf | automatisch generiertes
Dokument von https://opusdei.org/de-at/

https://opusdei.org/de-at/article/das-ich-aufgeben-der-heilige-josefmaria-steht-in-direkter-nachfolge-fruehchristlicher-denker/


article/das-ich-aufgeben-der-heilige-
josefmaria-steht-in-direkter-nachfolge-
fruehchristlicher-denker/ (11.01.2026)

https://opusdei.org/de-at/article/das-ich-aufgeben-der-heilige-josefmaria-steht-in-direkter-nachfolge-fruehchristlicher-denker/
https://opusdei.org/de-at/article/das-ich-aufgeben-der-heilige-josefmaria-steht-in-direkter-nachfolge-fruehchristlicher-denker/
https://opusdei.org/de-at/article/das-ich-aufgeben-der-heilige-josefmaria-steht-in-direkter-nachfolge-fruehchristlicher-denker/

	Das „Ich“ aufgeben: Der heilige Josefmaria steht in direkter Nachfolge frühchristlicher Denker

