
opusdei.org

Das Antlitz Jesu

Der Autor dieses Leitartikels
sagt: „Dein Antlitz möchte ich
suchen, möchte lernen, es zu
finden und herzuzeigen,
möchte es in allen
gewöhnlichen Ereignissen
meines Lebens zu entdecken
verstehen, möchte
wahrnehmen, dass wirklich Du
es bist“.

07.02.2021

Ihr Männer von Galiläa, was steht
ihr da und schaut zum Himmel
empor? 1



Die Augen der Apostel waren auf die
Stelle fixiert, an der Jesus ihren
Augen entschwunden war. Ein Engel
musste sie daran erinnern, dass das
Leben weitergeht.

Der Bote Gottes beabsichtigte
keineswegs, das Interesse jener
Männer an ihrem Meister zu
schmälern, aber möglicherweise
wollte er sie sehr wohl dazu bringen,
zu lernen, dass sie nun in anderer
Weise an Ihn zu denken haben: dass
sie Ihn mit ihrem Blick in den
anderen und im alltäglichen
Geschehen des Lebens entdecken
müssen.

Der heilige Paulus hat jene
Sehnsüchte der Apostel verstanden,
da auch er sich danach sehnte,
Christus von Angesicht zu Angesicht
zu sehen 2. Aber vor die Wahl
gestellt, zog er es vor, so lange Gott
will, Ihn wie in einem Spiegel und
verschwommen zu betrachten 3,



wenn er dadurch anderen dazu
verhelfen konnte, in diesem Licht zu
leben 4.

Der Zielgruppe seiner apostolischen
Sendung empfahl er durch sein
Beispiel und mit der Kraft seiner
Worte, ihren Blick - solange sie auf
Erden wandeln - nach dem Himmel
zu richten, denn da ihr mit Christus
auferweckt (seid), so strebt nach
dem, was oben ist, wo Christus zur
Rechten Gottes ist 5.

Quae sursum sunt quaerite!6 Strebt
nach dem, was oben ist! Wir wollen
uns diesem Ruf anschließen, müssen
das aber lernen. Bei vielen
Gelegenheiten finden wir uns mit
dem Blick nach unten, zu sehr auf
Vergängliches fixiert.

Wir merken, dass wir einen
größeren Scharfsinn brauchen, um
das Wirken Christi in jedem Moment
unseres Lebens zu entdecken. Wir
lieben diese, unsere Welt, als den Ort,



an dem wir Gott begegnen 7. Wir
würden gerne eine größere
Leichtigkeit entwickeln, um den Blick
Jesu Christi inmitten unserer
gewöhnlichen Beschäftigungen
wahrzunehmen. Wir wollen auch,
dass andere in uns Christus
erkennen können. Die wunderbare
Möglichkeit, unseren Freunden das
Angesicht Christi nahezubringen,
erfüllt uns mit Freude.

Wir werden Ihm sagen: Vultum
tuum, Domine, requiram!8. Ich will
dein Angesicht suchen, o Herr! Dein
Antlitz möchte ich suchen, ich
möchte lernen, es zu finden und
herzuzeigen, möchte es in allen
gewöhnlichen Ereignissen meines
Lebens zu entdecken verstehen,
möchte wahrnehmen, dass wirklich
Du es bist.

Hören wir dazu den folgenden
Hinweis des heiligen Josefmaria: Der
Christus, den du siehst, ist nicht



Jesus. – Es ist höchstens das
traurige Bild, das deine getrübten
Augen dir zeigen... – Läutere dich.
Reinige deinen Blick mit Hilfe der
Demut und der Buße. Dann . . .
fehlt dir das klare Auge der Liebe
nicht. Dein Blick wird schärfer.
Dein Bild wird dann wirklich sein
Bild: Er !9

Die Evangelien verweisen bei
verschiedenen Gelegenheiten auf
den Blick Jesu Christi. Ein
wohlwollender und herzlicher Blick,
ergreifend und bewegend, ein
durchdringender, die geheimsten
Gedanken erkennender Blick, der
lehrt und bessert, zur Reue anregt
und Großzügigkeit auslöst 10.

Vielleicht haben wir oft versucht, uns
im Gebet diesen Blick vorzustellen,
mit der Absicht herauszufinden, wie
wir ihn einfangen könnten, um ihn
in unserem gewöhnlichen Leben
präsent zu haben. Einige der



Persönlichkeiten, die Jesus während
seiner Passion begegnet sind, können
uns helfen, diesem Wunsch
näherzukommen.

Während des Kreuzwegs haben drei
Personen eine besondere Beziehung
zum Antlitz Jesu: nur zwei suchen es,
aber alle drei begegnen ihm. Von
allen dreien können wir lernen, jede
von ihnen lehrt uns auf andere
Weise, wie wir dieses Streben, das
Antlitz Jesu zu sehen, verwirklichen
können.

Mit der heiligen Maria ein
Herz und eine Seele

Kaum hat sich der Herr nach
seinem ersten Sturz wieder
erhoben, da begegnet Er seiner
heiligsten Mutter, die am
Wegesrand steht 11. Das Evangelium
berichtet uns nichts über diese
Begegnung. Aber dieses Schweigen
der Schrift hat im Lauf der



Jahrhunderte die Vorstellungskraft
der Christen angeregt. Unser Vater
stellt das so dar: Mit unermeßlicher
Liebe schaut Maria auf Jesus und
Jesus auf seine Mutter. Ihre Blicke
begegnen sich, und jeder ergießt
seinen Schmerz in das Herz des
anderen 12.

Ihre Liebe ist so tief, dass eine
Begegnung der Augen ausreicht,
damit beide wissen, dass sie auf den
anderen zählen können und dass
beide ihre immensen Schmerzen auf
die andere Person ausschütten
können, weil ihre beiden Herzen sie
aufzunehmen imstande sind.
Inmitten dieses Leidens wird ihnen
der tiefe Trost zuteil, sich begleitet
und verstanden zu wissen.

Das bittere Leiden Christi
überflutet die Seele Mariens13. Die
Bitterkeit, welche die Seele Mariens
erfüllt, ist die ihres Sohnes, so wie
die Seele Jesu von der Bitternis



Mariens erfüllt wird. Ihr Einssein ist
so stark, dass beide den Schmerz der
anderen Person fühlen. So stützen
sie sich gegenseitig und halten sich
aufrecht.

Wenn wir doch auch zu einer
derartigen Identifikation mit den
Gedanken und Gefühlen Christi
gelangen könnten! Sicherlich sind
wir noch weit entfernt davon, aber
wir wünschen es uns sehr. Wir
wissen, dass uns auf diesem Weg
weder Schmerzen noch Leiden
erspart bleiben, so wie sie jedes
menschliche Leben begleiten. Aber
wir werden immer genügend Licht
finden, um ihnen zu begegnen.
Niemals wird uns diese feste Stütze
fehlen, so dass wir den
Schwierigkeiten nicht unterliegen,
sondern sie mit Gelassenheit
angehen.

Simeon hat der Jungfrau
angekündigt, dass ein Schwert ihr



Herz durchbohren wird 14. Ab der
Ankündigung der Passion wird diese
Wunde des Schwertes nie von Maria
weichen. Sie hat immer gegenwärtig,
dass man sie nur durch die ihrem
Sohn zugefügten Beschimpfungen
beleidigen kann. Sie ist sich dessen
bewusst, dass alles Leid - aber auch
alle Freude - nur aus der Beziehung
zu Ihm hervorgehen kann.

Die Jungfrau zeigt uns, dass wir das
Angesicht Christi in den Bitternissen
und kleinen Enttäuschungen in
Beruf, Familie und Gesellschaft
suchen und entdecken können.
Daraus folgt, dass wir selbst inmitten
von Schmerzen von innerem Frieden
erfüllt sein können.

Veronika hat ein gutes Herz

Die Überlieferung der Kirche erzählt,
dass etwas später eine Frau auf den
Herrn zugeht, um Ihm das Antlitz
abzuwischen. Das ist alles, was wir



von Veronika wissen, die uns unter
diesem Namen bekannt ist.

Vielleicht hatte sie vorher nie
bewusst daran gedacht, das Antlitz
Jesu Christi sehen zu wollen. Aber
selbst, wenn sie das gewünscht hätte,
mag sie dieses Antlitz nun aus einem
viel einfacheren Grund gesucht
haben: sie beabsichtigte nur, diesem
leidenden Menschen eine
Aufmerksamkeit zu erweisen. Und
doch hat diese nicht einmal im
Evangelium erwähnte Frau der
Sehnsucht nach einer Betrachtung
des Antlitzes Gottes einen Namen
gegeben.

Eure Augen aber sind selig, weil sie
sehen, (...). Denn, amen, ich sage
euch: Viele Propheten und
Gerechte haben sich danach
gesehnt zu sehen, was ihr seht, und
haben es nicht gesehen 15. Diese
Worte treffen auf Veronika in
besonderer Weise zu. Für sie ist



dieses Verlangen, das im Lauf der
Geschichte das Herz so vieler
Heiliger erfüllt hat, durch ihre
schlichte Güte gestillt worden. Denn
das Herz einer gütigen Frau „lässt
sich von der Brutalität der Soldaten
nicht anstecken, von der Angst der
Jünger nicht lähmen“ 16, sie lässt sich
von der Gelegenheit zu einer kleinen
Dienstleistung nicht abhalten. Und
dieser „Akt der Liebe prägt ihrem
Herzen das wahre Bild Jesu ein“ 17.

Das Antlitz des menschgewordenen
Gottes prägt sich diesem Leinentuch
ein. Ja, aber vor allem verbleibt es als
Abbild der inneren Güte. „Der Retter
der Welt hinterlässt Veronika ein
wahres Abbild seines Antlitzes. Das
Tuch mit dem darauf verbleibenden
Bild Christi vermittelt uns eine
Botschaft. Es sagt uns
gewissermaßen, dass jede gute
Handlung, jede Geste wahrer Liebe
zum Nächsten, in dem, der sie
ausführt, die Ähnlichkeit zum Retter



der Welt steigert. Liebesakte
vergehen nicht. Jedwede Geste von
Güte, Verständnis und
Dienstbereitschaft hinterlässt in der
Seele des Menschen ein
unauslöschliches Zeichen, das ihn
dem ähnlicher macht, der ‚sich
(entäußerte) und (wie ein Sklave)
wurde’ ( Phil 2,7). So kommt es zur
Ausbildung der Identität wahren
menschlichen Seins“ 18.

Ist das nicht ein gangbarer Weg zur
Suche nach dem Antlitz Jesu? Ist es
nicht auch eine Möglichkeit, um Ihn
in unserer Umgebung gegenwärtig
zu machen?

Es ist durchaus denkbar, in unserem
Leben Gelegenheiten zu großen
Diensten an anderen zu entdecken,
auf etwas Wertvolles zu verzichten,
um anderen zu helfen. Aber
unabhängig davon, ob sich solche
Gelegenheiten finden, sollen wir
den Herrn bitten, dass Er uns ein



gutes Herz gebe, fähig, auf das
Leid anderer mit Mitleid zu
antworten und zu verstehen, dass
die Qual, die das Menschenleben
auf Erden begleitet und oft viele
Seelen ängstigt, nur durch die
Liebe gelindert werden kann. Alles
andere bringt höchstens eine
kurze Ablenkung, die dann wieder
der Bitterkeit und der
Verzweiflung weicht 19.

In vielen Fällen ist es für die
Menschen die größte Hilfe zur
Entdeckung des liebevollen Antlitzes
des Herrn, wenn sie bemerken, wie
seine Jünger trotz aller ihrer
Beschränkungen zu erfassen
verstehen, was die anderen
benötigen: sie sind imstande jene
Kleinigkeiten zu bemerken, die,
wenn man sie übersieht, niemand
reklamieren würde, die aber, wenn
sie Beachtung finden, herzliche
Dankbarkeit auslösen.



Wenn wir mit übernatürlichem Sinn
auf diese Weise handeln, dann stillen
wir, soweit das in diesem Leben
möglich ist, die Sehnsucht das Antlitz
Jesu zu betrachten. Zugleich
erleichtern wir aber auch anderen
Menschen die Begegnung mit Ihm.

Mag sein, dass sie sich nicht gleich
darüber im Klaren sind und eine
gewisse Zeit benötigen, um Jesus zu
entdecken. Aber vom ersten
Augenblick an werden sie
empfinden, dass an denen, die sie
mit so einfacher Güte behandeln, 
etwas Besonderes ist.

Wenn wir anderen dazu verhelfen
wollen, das überaus wohlwollende
Antlitz des Meisters zu entdecken,
müssen wir danach trachten,
Wohlwollen, Gelassenheit, Frieden,
Geduld, Respekt, Höflichkeit und
Herzlichkeit auszustrahlen, selbst
dann, wenn wir nicht damit rechnen
können, dass das honoriert wird.



Wenn wir an anderen das Antlitz
Jesu sehen wollen, müssen wir ihnen
mit offenem Herzen begegnen, mit
einem Herzen, das sich Eltern,
Kindern, Freunden, jedem Einzelnen
mit Wertschätzung, Bewunderung
und Liebe zuwendet. Dann entdeckt
man, wie jeder von ihnen auf seine
Art die Güte Gottes widerspiegelt.

Simon von Kyrene, Begegnung
mit dem Kreuz

Die synoptischen Evangelien
berichten von einer weiteren Person,
die am Kreuzweg auf Jesus Christus
stößt. Die heilige Maria und Veronika
haben Ihn gesucht, sind aus
Eigeninitiative auf Ihn zugegangen.
Bei Simon von Kyrene war das nicht
so, er wurde gezwungen das Kreuz
zu tragen 20. Die Ausdrucksweise der
Evangelisten deutet an, dass er sich
anfangs diesem Ansinnen vielleicht
widersetzt hat.



Das ist verständlich. Niemand lässt
sich gerne zwingen, das Kreuz eines
anderen zu tragen, schon gar nicht
am Ende eines harten Arbeitstages.
Der heilige Markus gibt zu verstehen,
dass die Kinder dieses Mannes später
als Christen bekannt waren 21. Alles
begann durch eine unerwartete
Begegnung mit dem Kreuz 22. Ein
scheinbar unglücklicher Vorfall
führte zu großem Glück.

Die Haltung des Kyreners änderte
sich wohl nicht plötzlich, sondern
nach und nach. Man geht wohl nicht
fehl anzunehmen, dass das in
Zusammenhang mit dem Antlitz Jesu
stand. Er dachte zunächst, dass er es
mit einem Verbrecher zu tun hatte,
aber der freundlich dankbare und
friedliche Blick entwaffnete ihn.
Trotz des anfänglichen Widerwillens
mag er wohl bemerkt haben, dass es
sich lohnt, mit diesem Verurteilten
gemeinsam das Kreuz zu tragen.



Was anfangs eine Unannehmlichkeit
schien, die ihn von seiner Ruhe
abhielt, entpuppte sich durch das
Angesicht jenes Mannes als eine
einmalige Gelegenheit, durch die sich
sein Leben änderte.

Für ihn wurde das Kreuz - wie für
jeden Christen - zum Zeichen des
Glaubens und zum Werkzeug der
Erlösung, das mit der Sendung
Christi untrennbar verbunden ist.
Die Christen werden das Kreuz im
Lauf der Jahrhunderte liebe- und
hoffnungsvoll betrachten, als
Mittelpunkt ihres Lebens und es
sollte aus dem gleichen Grund „in
der Mitte des Altares stehen und der
gemeinsame Blickpunkt für den
Priester und für die betende
Gemeinde sein“ 23.

Manchmal ragt plötzlich das
Kreuz vor uns auf, ohne dass wir
es gesucht haben: es ist Christus,
der nach uns fragt 24. Vor einem



unerwarteten Kreuz schreckt man
zurück. Das ist eine natürliche
Reaktion, die uns nicht bekümmern
soll. Sie darf uns aber nicht daran
hindern, es nach und nach
anzunehmen.

Wir wissen, dass uns Gott in solchen
Situationen, in denen wir uns
verlassen fühlen könnten, nicht im
Stich lässt. Er ist an unserer Seite,
vielleicht sehen wir Ihn sogar und
sind in der Lage, uns irgendwie an
Ihn zu wenden. Aber wir sollten
einen Schritt weiter gehen und sein
Angesicht suchen. Wenn wir uns mit
dem Sehen nicht begnügen und
danach trachten, Christus zu 
betrachten, der das Kreuz mit uns
trägt, wenn wir Ihn reden lassen,
dann gewinnt das, was ein Unglück
zu sein schien, eine andere Farbe
und führt zu einer Änderung unseres
Lebens.



Wenn wir bemerken, dass eine
Widerwärtigkeit eine engere
Begegnung mit Jesus Christus
bedeuten kann, die uns hilft sie
anders zu betrachten, dann wird
unser Kreuz nicht mehr irgendein
Kreuz sein ..., sondern das Heilige
Kreuz 25.

*

Vultum tuum, Domine, requiram!26

Am Kreuzweg gibt es drei Personen
mit einem besonderen Bezug zum
Antlitz Christi. Nur zwei suchen es,
aber alle drei begegnen ihm. Keine
von ihnen lässt das gleichgültig,
keine geht mit leeren Händen weg.
Von jeder können wir etwas lernen.
Und das möchten wir auch, denn wir
sehnen uns danach, dieses Antlitz
auf unserem Weg durch die Welt zu
betrachten und auch anderen dazu
zu verhelfen.

Wir möchten jene Einheit der Herzen
erlangen, die zwischen Maria und



ihrem Sohn besteht. Wir sind uns
darüber im Klaren, dass das unsere
Kräfte übersteigt, geben aber diesen
Wunsch nicht auf, denn das würde
bedeuten, auf die Liebe zu
verzichten. Andererseits können wir
sicher in diesem Streben
vorankommen.

Ein Weg dazu ist die Lehren der
beiden anderen zu befolgen:
einfache Güte bietet vielen – und
zuallererst uns selbst – Gelegenheit
zu einer Begegnung mit dem Herrn,
zur Suche seines Blicks in den
Widerwärtigkeiten und Bitternissen
des Lebens, wodurch wir uns immer
mehr mit dem Willen Gottes
identifizieren. Dann erst werden wir
fähig, das Antlitz Jesu aufleuchten zu
lassen.

1 Apg 1,11.

2 Vgl. Phil 1,23.

3 Vgl. 1 Kor 13,12.



4 Vgl. Phil 1,25.

5 Kol 3,1.

6 Ebd.

7 Vgl. Gespräche, Nr. 113.

8 Vgl. Ps 26,8 (Vg).

9 Der Weg, Nr. 212.

10 Vgl. Mk 10,21, Mk 12,41, Mt
4,18-22, Joh 1,42, Mt 19,16, Mk 3,5, Lk
22,61, Joh 1,38-47.

11 Der Kreuzweg, IV. Station.

12 Ebd.

13 Ebd.

14 Vgl. Lk 2,35.

15 Mt 13,16-17.

16 J. Ratzinger, Benedikt XVI., Der
Kreuzweg unseres Herrn, Freiburg –
Basel – Wien, 2000, Seite 73.



17 Ebd.

18 Johannes Paul II., Kreuzweg im
Kolosseum am Karfreitag 2000.

19 Christus begegnen, Nr. 167.

20 Vgl. Mk 15,21.

21 Vgl. Mk 15,21.

22 Der Kreuzweg, V. Station.

23 Kard. Ratzinger, Einführung in den
Geist der Liturgie, S. 73.

24 Der Kreuzweg, V. Station.

25 Der Rosenkranz, IV. schmerzhaftes
Geheimnis.

26 Ps 26,8 (Vg).

pdf | automatisch generiertes
Dokument von https://opusdei.org/de-at/

article/das-antlitz-jesu/ (20.01.2026)

https://opusdei.org/de-at/article/das-antlitz-jesu/
https://opusdei.org/de-at/article/das-antlitz-jesu/

	Das Antlitz Jesu
	Mit der heiligen Maria ein Herz und eine Seele
	Veronika hat ein gutes Herz
	Simon von Kyrene, Begegnung mit dem Kreuz


