opusdei.org

Christentum fir die
Masse

»Was nicht Tradition ist, ist
Plagiat«, steht iber dem
Eingang einer europdischen
Glyptothek. Es ist ein Gesetz
jedes echt geistigen, man ist
versucht zu sagen, jedes
schopferischen Lebens — am
meisten freilich ist dies das
Gesetz jedes echt religiosen
Geistes, und da insbesondere
des christlichen Geistes.

09.01.2002



»Was nicht Tradition ist, ist Plagiat,
steht iber dem Eingang einer
europdaischen Glyptothek. Es ist ein
Gesetz jedes echt geistigen, man ist
versucht zu sagen, jedes
schopferischen Lebens — angefangen
bei der Kunst, einschliefslich der
Literatur. Und zwar gleichgtltig, ob
es sich etwa um ein
Renaissancegedicht handelt, an dem
kein Vers ohne nachweisbares
Vorbild dasteht, oder um ein
abstraktes Gemalde, bei dem die
Auseinandersetzung mit der
Vorgeschichte nur nicht mit Hinden
zu greifen ist. Am meisten freilich ist
dies das Gesetz jedes echt religiosen
Geistes, und da insbesondere des
christlichen Geistes.

»Das meiste steht schon beim
heiligen So-und-so.« So oder &hnlich
konnte sich einer nach der Lektlre
der Schriften des Grinders des Opus
Dei, Josemaria Escriva de Balaguer,
daufSern. Die richtige Antwort wére:



Der heilige So-und-so war schlief3lich
auch katholisch. Oder wie es einmal
jemand - Uibrigens ohne jeden
kritischen Unterton — ausdruckte:
»Wenn man die klassische christliche
Literatur kennt, findet man darin
nicht viel Neues.« Genau so. Und
doch ist die Frische unverkennbar.
Vielleicht also keine Originalitat,
aber doch eine nicht zu bestreitende
Ursprunglichkeit.

Dieses Lebensgesetz insbesondere
des christlichen Geistes liegt, wie es
nicht anders sein konnte, im
urspringlichen Heilsgeschehen
selbst begrundet. Mit der ersten
Ankunft des Herrn ist alles schon
entschieden, und doch ... Seitdem ist
dieses Paradox in den
verschiedensten Formen bezeugt
worden. Ergreifend neuerdings etwa
in einem Buch, zu dem ich nach
einem italienischen Fernsehfilm
griff, in dem der Verfasser sich
ausfihrlich tiber den Griinder des



Opus Dei geduflert hatte. Ich meine
das auch auf Deutsch erschienene
Buch »Il-y-a un autre monde« des
franzosischen Schriftstellers und
Leitartiklers von Le Figaro, André
Frossard. Darin wird geschildert, wie
ein junger Mann judischen
Ursprungs, Frossard selbst, aus einer
zufallig besuchten Pariser Kirche
herauskommt als Bekehrter zu einem
Glauben, der ihm bis wenige
Minuten vorher nicht nur
unbekannt, sondern vor allem vollig
gleichgultig gewesen war: als
Bekehrter zum Christentum. Vier
Dinge — erzahlt er etliche Jahrzehnte
danach in dem Buch — wurden ihm
plotzlich klar: 1. Es gibt einen Gott, 2.
es gibt eine andere Welt, 3. die
katholische ist die wahre Kirche, 4.
»WIir sind erldst und paradoxerweise
noch zu erlosenc.

Was ganze theologische Traktate
uber die zeitlich sich erstreckende
Geschichte des Heils oder — mehr in



der Vertikale gesehen — tiber das
Verhaltnis von Natur und Gnade,
Gnade und Freiheit zu sagen haben,
wird in diesem Satz — der ja auch
nichts anderes sagt — nur anders
gesagt, vor allem knapper.

Anlafilich des Todes von Josemaria
Escriva wurde vom Opus Dei gesagt,
es sei ein geschichtliches Ereignis der
Kirche — wegen seiner Treue zum
Christentum. Wichtig ist hier die
Begrindung: Treue zum
Christentum. Wieder einmal:
Ursprunglichkeit, nicht blof3
Originalitit; anders, nicht anderes.

Man kann von Escriva nicht
sprechen, ohne vom Opus Dei zu
sprechen. So kraftig auch seine
Personlichkeit war, diese trat immer
hinter ein Werk, das er nie als sein
eigenes ansah, zuriick, ging darin
auf. Auch dies ein Phanomen der
Treue. Was ist nun das
Eigentumliche an diesem Werk und



so am Geist und Leben seines
Grunders? Was ist hier — nur so viel -
»anders«? Die Antwort hat auch mit
dem Verhaltnis zwischen Gnade und
Freiheit, konkreter: zwischen
Christentum und Welt zu tun. Daf3
zwischen diesen zwei Grofden ein
Spannungsverhaltnis besteht, ja
bestehen mufs, wird niemand
bezweifeln, der zum Beispiel nur die
Abschiedsrede Jesu bei Johannes
(Kap. 15, 16, 17) gelesen hat.

Wie man die Welt — sagen wir es
einmal so — christlich bewaltigen
konne, ist — denken wir nur an die
Anforderungen an einen Politiker —
alles andere als einfach. Und doch
sagt Jesus ebenda von sich: »Ich habe
die Welt iberwunden« (Joh 16,33).
Also muf3 es moglich sein. Die
Uberwindung ist sogar ein fiir
allemal geschehen. Und doch muf$ es
jeder in seinem Leben neu
vollziehen. Jeder ist aufgefordert, das
Uberwundene und das Vollzogene zu



uberwinden und zu vollziehen.
Wenn es ein positives Paradox im
Christentum gibt — und dartber
dirfte kein Zweifel bestehen - so
tatsachlich dieses. Bei Escriva hort es
sich etwa so an: »Paradox: es ist eher
erreichbar, heilig zu sein als gelehrt;
aber es ist leichter, gelehrt zu sein als
heilig« (Der Weg, 282).

Man kann nun auf zweierlei Weise
versuchen, das Uberwundene und
das Vollzogene zu tiberwinden und
zu vollziehen. Man kann einmal
schon in seinem Leben so oder so aus
der Welt treten. Das ist der Weg jeder
Ordensgemeinschaft. »Ich bin nicht
mehr in der Welt, hief$ es kurz vor
der Leidensgeschichte, noch zu
Lebzeiten auf Erden also. Eine
Christenheit ohne Ordensleute -
diese lebenden Zeichen endgultiger
Weltbewaéltigung — ware fiir Escriva
keine echte Christenheit oder eine
verstimmelte, mehr noch: eine
todlich kranke. Dieser Weg mufs sein,



aber die wenigsten konnen ihn
gehen. »Ich bin nicht mehr in der
Welt« (17,11). »Aber«, so geht es
weiter, »sie sind in der Welt« (ebda.).
Das gilt fir die meisten, fir die
»Masse«. Fur diese »Masse« hat
Escriva gelebt. Denn auch sie muf3
die Welt bewaltigen. Zwar nicht ein
fiur allemal, wohl aber immer
wieder.

Aber wie? Wie kann man die Welt,
ohne sie zu verlassen, bewaltigen?
Wie sie uberwinden, wenn man sich
geradezu auf sie einlafdt, einlassen
mulis? Wird, wer in der Welt bleibt
und ihre Geschéifte betreibt, wer
beispielsweise die Geschéafte der
Politik oder, ganz allgemein, der
Gesellschaft besorgt, wird der sich
der Welt nicht anpassen, ihr am Ende
nicht verfallen miuissen?

Auf diese bedrangenden Fragen (»in
der Welt leidet ihr Bedrangnis« (Joh
16,33)) hat Josemaria Escriva eine



Antwort gegeben, die durch nichts
verblifft, es sei denn durch ihre
Einfachheit. In diesem Fall eine echte
Antwort also. Denn auch die Frage ist
eigentlich verbluffend einfach und
naheliegend — und gerade deshalb so
bedrangend.

Um das Bedrangende an ihr
einzusehen, braucht man nicht
gleich so komplizierte Dinge zu
bemiithen wie die Grof$politik, die
immer ein dickes Stuick Realpolitik
einschliefen wird. Ja, man braucht
dabei nicht einmal an die Politik im
Kleinmai$stab zu denken, die selber
wieder oft genug zu Kompromissen
notigt, welche hart an die
Prinzipiengrenze gehen. Man
braucht dazu nur an eine Familie
oder besser (»die Familie« besteht
nur noch in den seltensten Fillen) an
ein Ehepaar zu denken, das etwa die
Zahl der Kinder nicht kleinlich
beschranken will. Und schon springt
es — schneller noch als im Falle des



grof3- oder kleinformatigen Politikers
—ins Auge: ohne etwas Besonderes,
ohne eine besondere Hilfe, ist es
nicht zu schaffen.

Nennen wir dieses besondere Etwas,
diese besondere, aber unerlafiliche
Hilfe, wie wir wollen. Nennen wir sie
mit einem uns allerdings recht fremd
gewordenen, den Urchristen aber
gelaufigen Wort, zum Beispiel
Heiligkeit oder aber etwa Gnade. Da
haben wir schon - so einfach ist es —
die Antwort Escrivas. Es ist wirklich
eine sehr einfache Antwort. Denn
von selbst, gleichsam aus eigener
Kraft, ist es — das sieht doch jeder —
tatsachlich nicht zu schaffen. Ohne
Gnade keine Heiligkeit, aber ohne
diese auch kein konsequentes
Christentum. »Es gibt Weltkrisen,
weil es an Heiligen fehlt« (Der Weg,
301).

Es ist nicht blof3 so, dafd man die Welt
nicht zu verlassen braucht, um



Christus nachzufolgen, sich Gott
hinzugeben und die Fulle
christlichen Lebens zu erstreben. Das
wiurde wohl kaum jemand
bestreiten. Dies allein wiirde aber
immer noch nichts anderes
bedeuten, als dafd Ausnahmen
jederzeit moglich sind. Es ist
vielmehr so, dafs ohne eine
grundséatzliche Bereitschaft dazu -
zur Nachfolge Christi, zur
Ganzhingabe an Gott, kurz zur
Heiligkeit — die Erfillung auch nur
der elementarsten christlichen
Pflichten, wenn es darauf ankommt,
im Regelfall schlichtweg unmaoglich
ist (wobei die nicht gerade
unwichtige und nicht einmal weit
hergeholte, ja am Ende gar nicht zu
umgehende Frage dahingestellt
bleiben mag, ob ohne Christentum —
ohne eine wenigstens tendentielle
Ausrichtung darauf - ein auch nur
menschenwirdiges Leben moglich
ist). Also ist der Weg der
Vollkommenheit - so die Folgerung



Escrivas — nicht ein
aufergewohnlicher, sondern der
gewoOhnliche, der normale Weg fiir
einen Christen. »Wer soll glauben,
das sei ausschliefdlich Sache der
Priester und Ordensleute? Der Herr
nahm keinen aus, als er sagte: »Seid
vollkommen, wie euer Vater im
Himmel vollkommen ist« (Der Weg,
291).

Die einzige Alternative wére zu
leugnen, daf$ es Pflichten fir den
Christen gebe, zu leugnen, dafd der
Christ unter allen Umstanden zur
Einhaltung bestimmter
Verhaltensnormen verpflichtet sei,
da ja die Einhaltung solcher
unbedingten Gebote (oder Verbote!)
ohne so etwas wie Heiligkeit
offenkundig unmaoglich ist. Dafs
innerhalb der Moraltheologie diese
Alternative — die nur eine mehr oder
weniger unverhillte totale
Anpassung an die Welt oder einen
mehr oder weniger verhtllten



Verzicht auf eine spezifisch
christliche Weltbewaltigung darstellt
—unter Berufung auf die Freiheit
eines Christenmenschen heutzutage
vielfach vertreten wird, ist ein
indirekter Beweis nicht allein der
Richtigkeit, sondern vor allem auch
der Dringlichkeit der Botschaft von
Josemaria Escriva seit dem Jahre
1928, als er — sechsundzwanzigjahrig
— das Opus Dei griindete.

Der Weg der Ganzhingabe darf als
Lebensmaxime keine Ausnahme
bleiben, er ist vielmehr die Regel. Er
stellt sogar das Gesetz des
Christentums dar, das Gesetz, unter
dem das Leben jedes Christen — ob in
der Welt oder aufderhalb der Welt -
steht, das Gesetz — mit einem Wort -
der Liebe. Unter dem Titel des
allgemeinen Rufes zur Heiligkeit
gehort diese Botschaft jetzt zum
Kernbestand des II. Vatikanischen
Konzils. Dafd ein solcher Ruf, rein
menschlich gesehen, andererseits



nicht bequem sein kann, liegt auf der
Hand. Das charakteristischste
Merkmal im Leben und in der Lehre
von Josemaria Escriva war es, dafs er
die Freude sichtbar machen konnte,
die in dieser Bereitschaft zum
»Unbequemenc« steckt. Ohne das
Bose zu bagatellisieren oder die
Realitat der Sunde wegzuerklaren,
war der Blick Escrivas sozusagen
nicht nach diesseits, sondern nach
jenseits der Gnadengrenze gerichtet.
Was er sichtbar machte, war nicht
die Mihe, sondern die Freude der
Weltiiberwindung und
Weltbewaltigung. Oder im Bilde
gesprochen: »Wenn die Frau gebiert,
ist sie traurig, weil ihre Stunde
gekommen ist. Wenn sie aber das
Kind geboren hat, denkt sie nicht
mehr an die Bedrangung vor Freude
daruber, dafs ein Mensch zur Welt
gekommen ist« (Joh 16,21).

Was aber die Freiheit eines
Christenmenschen anbelangt, so war



bei Josemaria Escriva auch die
Okumene gut aufgehoben, sofern
auch darunter wieder nicht
Kompromif3, sondern Vertiefung des
Gemeinsamen, nicht »Wandel durch
Anndherung«, sondern, wenn schon,
Anndherung durch Verwandlung,
namlich des Eigenen in das Eigenste
und so in das eigentlich Gemeinsame
verstanden wird.

Es ist in diesem Sinne zwar nicht
sehr wichtig, es beweist vor allem
nichts, ist aber andererseits vielleicht
doch bezeichnend, dafs ein so
uberaus, ja ein so fast iiber die
Mafien evangelischer Theologe wie
Dietrich Bonhoeffer durch ein Wort
getroffen wurde, welches den Kern
dieser Botschaft Escrivas bildet, das
er aber aus dem Munde eines
katholischen Landpfarrers irgendwo
im Elsaf$ gehort haben soll.

Bezeichnend auch, dafs er sich
dadurch - sinngemaf: es komme nur



darauf an, heilig zu sein — am Anfang
nur abgestofden fihlte. Irgendwann
muf$ ihm aber die Gleichung von
Gnade und Heiligkeit aufgegangen
sein und vielleicht nicht mehr
losgelassen haben.

Jedenfalls hat wohl niemand das
allgemeine Priestertum so ernst
genommen wie Josemaria Escriva -
ohne das sakramentale allerdings
fahren zu lassen. Auch dies klang
zunachst — diesmal fir Katholiken -
befremdlich. Der Gedanke des
allgemeinen Priestertums war aus
dem katholischen
Durchschnittsbewuftsein
jahrhundertelang ebenso
verschwunden wie derjenige der
Heiligkeit aus dem evangelischen.

Letzterer ubrigens auch aus dem
katholischen. Man hielt hier so etwas
wie Heiligkeit zwar nicht wie dort
fur absolut unmaoglich, aber doch fir
etwas, was, wie gesagt, nichts fur die



»Masse« — fiir den Architekten und
fir den Maschinenschlosser, fiir den
Strafdenbahnschaffner und fiir den
Aufsichtsratsvorsitzenden — sei.

Und wenn doch, dann eher trotz als
dank dieser profanen Aktivitaten.

Demgegentiiber sah Josemaria
Escriva von Anfang an klar, daf3, weit
entfernt, ein Hindernis oder aber
auch nur ein Umweg bei dem
Streben nach Vereinigung mit Gott zu
sein, diese Aktivitaten geradezu das
Vehikel, das Medium und die Mittel
bilden, um dieses Ziel zu erreichen
oder sich ihm anzunédhern. So
erstaunlich es auch klingt: man war
nicht darauf gekommen. Zumindest
nicht in einer Weise, die auf breite
Wirkung angelegt gewesen wére und
das christliche
Durchschnittsbewuf$tsein hatte
erreichen konnen. Dies hangt wohl
auch damit zusammen, dafs sowohl
die Predigt wie der Schreibstil



Escrivas ein ideales Instrument fiir
die Verbreitung dieser
fundamentalen Ideen bildeten und
bilden. Von diesem Stil gilt, was
Pascal von »le style naturel« sagte:
»Wenn man den naturlichen Stil
sieht, ist man tiberrascht und
entzuckt. Denn man dachte, einen
Autor zu sehen, und man findet
einen Menschen.« Ein
bedenkenswertes Zusammentreffen
mit Pascal ist ibrigens, bei allen
grundsatzlichen Unterschieden, der
Erwdhnung wert. Man konnte es der
Kiurze halber so sagen: Wenn der
klare Blick Escrivas hinsichtlich des
Verhaltnisses zwischen Christentum
und Welt, und hier ganz besonders
zwischen Profan- und
Sakralwissenschaften, den Christen
so deutlich schon im 17.

Jahrhundert zur Verfigung
gestanden héatte, ware es nicht so
leicht zu einem Fall Galilei
gekommen. Ich bin mir bewuf3t, daf3



selbst nicht-christliche Autoren, ja
anti-christliche Autoren wie etwa das
enfant terrible der
Wissenschaftstheorie, Paul
Feyerabend, auf die Uberlegenheit
der Argumentation seitens der
Galilei-Gegner in wichtigen
Hinsichten sowie auf manche
argumentative Fragwiurdigkeiten
ihres grofden Gegenspielers im
Kontext des damaligen
Wissensstandes — einschliefSlich des
Galileischen selbst — hingewiesen
haben. Daf$ es aber andererseits
jedenfalls bei der Behandlung
Galileis nicht unbedingt in allem mit
rechten Dingen zugegangen ist, ist
neuerdings vom Papst selbst
offentlich bekundet worden.

Einige Jahrzehnte nach der
Verurteilung verfafSte nun Pascal -
darauf wollte ich jetzt hinaus - ein
Vorwort zu der Zusammenstellung
seiner Experimente Uber das
Vakuum (Préface sur le Traité du



Vide), in dem er eine ebenso wichtige
wie aktuelle Unterscheidung machte.
Er spricht einerseits von der
»Blindheit derer, die sich nur auf die
Autoritat stiitzen, um in Dingen der
Physik ihre Beweise zu fithren«, und
andererseits von der »Bosheit derer,
die sich in der Theologie nur auf die
Vernunft stiitzen statt auf die
Autoritit der Schrift und der Viterx,
der Heiligen Schrift und der
Tradition, kurz der Offenbarung.
Dementsprechend verurteilt er mit
gleicher Schérfe jede Einschrankung
der Freiheit der Forschung in den
Dingen, die den menschlichen Geist
nicht iibersteigen, und jede
theologische Neuerung, die durch die
Autoritat der Schrift und der
Tradition nicht gedeckt ist.

Damit sind wir wieder an den
Anfang dieser Zeilen zurtickgekehrt:
Originalitat heifdt nicht schon
Ursprunglichkeit; oder anders
herum: alles jeweils anders sagen zu



mussen, ist nicht dasselbe wie jeweils
etwas anderes sagen zu wollen.

Nun ist es nicht nur so, daf$ die
Schriften Josemaria Escrivas eine
einzige Applikation dieser Maxime
darstellen. Und mag die Maxime
selbst noch so selbstverstandlich
sein: niemand wird in unseren
theologisch doch recht bewegten
Tagen sagen, daf3 sie, bzw. die
Erinnerung daran, sich heute
erubrigen wirde. Nicht nur das also.

Wichtiger noch ist die Tatsache, daf$
die von Escriva geforderte, durch
und durch christliche und durch und
durch weltliche Art der christlichen
Weltbewaltigung an die Wurzel von
den zweil erwdhnten Abwegen geht
und so die Aussicht, wenn nicht
eroffnet, so doch wirksam verstarkt,
beide gleichzeitig zu vermeiden.
Denn beide Abwege gehoren
zusammen. Und sie wurden von
Escriva — ebenso wie von Pascal, nur



ohne dessen notorische
Einseitigkeiten und Verstiegenheiten
— tatsdchlich an ihrer gemeinsamen
Wurzel gepackt. Selbstverstandlich
lage der Vergleich mit Johannes Paul
II. nicht nur naher, er wire vor allem
angemessener. Es kommt nicht von
ungefahr, daf$ die Entscheidungen
seines Pontifikats in dieselbe
Stofdrichtung wie die Lehre Escrivas
weisen. Nicht von ungefahr. Die
Ubereinstimmung ergibt sich ja aus
der gemeinsamen Mitte jedes
ursprunglichen Christentums.

Nur wenn die Christen sich nicht
blof$ guten Gewissens ganz auf die
Welt — und damit gerade auch auf die
Profanwissenschaften einlassen —,
nicht blof$ also guten Gewissens,
sondern vielmehr im Bewuf$tsein
darauf einlassen, dafs sie gerade so
und nur so der von ihnen allen
geforderten Heiligungsverpflichtung
nachkommen konnen, namlich
durch treue Erfullung ihrer weltlich-



sachlichen Pflichten (kurz: durch
sachgerechte Arbeit), nur dann wird
der Hang aufhoren oder sich
wenigstens wirksam abschwachen,
den in seiner heilsgeschichtlichen
Relevanz verkannten und insofern
ausfallenden Einsatz in der Welt (z.
B. bei den Profanwissenschaften)
durch unbesehene Hertibernahme
von deren Methoden in den
Sakralbereich und in die
Sakralwissenschaften
uberzukompensieren. Es ist dies nur
ein anderer Aspekt der vorhin in
manchen Sparten der Moraltheologie
konstatierten Anpassung an die Welt
durch Aufhebung eines unbedingten
Normbewufitseins. Demgegentiber
bleiben Anpassungsanstrengungen
bis in die Kleidung hinein nur
anekdotisch, mogen sie in manchen
Fallen noch so symptomatisch sein.

Die Verweltlichungstendenzen in der
Kirche - die Verluste an christlicher
Substanz - sind nicht erst in unserer



Zeit nicht zuletzt auch auf ein
mangelndes oder halbherziges Sich-
Einlassen auf die Welt als das
Tatigkeits- und Heiligungsfeld des
normalen Christen, der christlichen
»Masse«, zuriickzufithren. Josemaria
Escriva hat es gewufdt und
entsprechend gehandelt. Von
Halbheiten auf beiden Seiten hat der
gelernte Jurist Escriva — der immer
ganz Priester blieb — nichts gehalten:
weder von einer dem Soziologismus
oder dem Psychologismus
verfallenen Seelsorge noch von
weltlichen Tatigkeiten, die sich ihrer
jeweils eigentiimlichen
Sachgesetzlichkeit nicht unbedingt
verpflichtet wissen. Von diesen
letzteren konnte er schon deshalb
nichts halten, weil er in jeder
ehrlichen Beschéftigung, ob gering
oder hoch, nicht einen Umweg,
geschweige denn ein Hindernis,
sondern schlicht den normalen Weg
zu Gott sah. Jede lautere und
sachgerechte Arbeit, auch



Handarbeit, resultiert fiir ihn — wenn
man so will, ganz unantikisch, ganz
unaristotelisch — nicht nur in der
Vollendung des Werkes, sondern
auch und vor allem des handelnden
Menschen selbst.

Aus dem Buch "Josemaria Escriva -
Profile einer Griindergestalt”
(Hrsg. César Ortiz), Adamas Verlag,
Koln 2002

pdf | automatisch generiertes
Dokument von https://opusdei.org/de-at/
article/christentum-fur-die-masse/
(19.02.2026)


https://opusdei.org/de-at/article/christentum-fur-die-masse/
https://opusdei.org/de-at/article/christentum-fur-die-masse/

	Christentum für die Masse

