
opusdei.org

Brief des Prälaten
(September 2010)

Die zahlreichen liturgischen
Feste im September dienen dem
Prälaten des Opus Dei als
Leitfaden für seinen Brief an
die Gläubigen der Prälatur.

09.09.2010

Wie in jedem Jahr feiern wir Mitte
dieses Monats das Fest
Kreuzerhöhung. Es bewegt uns, voll
Dankbarkeit das Wunder zu
betrachten, dass Gott die Welt so sehr
geliebt hat, dass er seinen einzigen
Sohn dahingab, damit jeder der an ihn



glaubt, nicht zugrundegeht, sondern
das ewige Leben hat[1].

Das Wort Gottes wurde Mensch,
wurde wie ein Sklave, gehorsam bis
zum Tod, bis zum Tod am Kreuz[2],
um uns zu retten. „Wenn wir die
Augen zum Gekreuzigten erheben,
beten wir den an, der gekommen ist,
um die Sünde der Welt
hinwegzunehmen und uns das ewige
Leben zu schenken. Die Kirche lädt
uns ein, dieses glorreiche Kreuz voll
Stolz zu erheben, damit die Welt
sehen kann, wie weit die Liebe des
Gekreuzigten zu den Menschen, zu
allen Menschen gegangen ist. Sie lädt
uns ein, Gott zu danken, denn von
einem Baum, der den Tod gebracht
hat, ist das Leben neu
hervorgegangen.“[3]

Für die Kinder Gottes im Opus Dei
hat dieses Fest eine besondere
Bedeutung, seit der Herr unserem
Vater eine Eingebung gab, um tiefer



zu verstehen, dass wir gerufen sind,
das Kreuz Christi an der Spitze aller
edlen menschlichen Tätigkeiten
aufzurichten. „Instaurare omnia in
Christo, das ist die Losung, die der
heilige Paulus den Ephesern gibt
(Eph 1,10). Die ganze Welt mit dem
Geist Jesu durchdringen, Christus in
die Mitte aller Dinge stellen. Si
exaltatus fuero a terra, omnia traham
ad meipsum (Joh 12,32), ich aber
werde, wenn ich von der Erde erhöht
bin, alles an mich ziehen. Durch
seine Menschwerdung und sein
Leben der Arbeit in Nazareth, durch
seine Predigt und seine Wunder in
den Landstrichen von Judäa und
Galiläa, durch seinen Tod am Kreuz
und seine Auferstehung ist Christus
die Mitte der Schöpfung, der
Erstgeborene und der Herr aller
Geschöpfe.“[4] Und um die Erlösung
durch unsere Mitarbeit allen Seelen
zukommen zu lassen, hat der Herr
uns auch die berufliche Arbeit
gegeben, die wir mit seiner Gnade



menschlich vollkommen verrichten
sollen, im Geist des Dienens und mit
Lauterkeit der Absicht – so werden
wir sie in Gebet verwandeln.

Aus dem Opfer Christi strömen alle
Gnaden, die Gott an die Menschen
austeilt. So können wir das
übernatürliche Leben nicht besitzen,
nicht teilhaben an der erlösenden
Sendung Christi, wenn wir uns nicht
mit dem Herzen und in der Tat mit
dem Heiligen Kreuz vereinen. Dies
tun wir vor allem, indem wir so gut
wie möglich die Heilige Messe feiern
oder mitfeiern, wo wir uns in
sakramentaler Weise, aber wirklich
beim göttlichen Opfer auf Kalvaria
befinden; außerdem bewegt es uns
dazu, die Widrigkeiten und Leiden
unseres irdischen Weges
anzunehmen, mehr noch: aktiv die
Abtötung und die Buße in den
unscheinbaren Dingen eines jeden
Tages zu suchen. »Was für ein Glück,
das Kreuz zu besitzen!«, rief ein



Kirchenvater aus. »Wer das Kreuz
besitzt, hat einen Schatz.«[5] Aber es
wäre ein großer Irrtum, das Kreuz
mit der Traurigkeit, mit der
Resignation, mit einem düsteren
Panorama zu verwechseln, denn es
ist das genaue Gegenteil: es zieht und
führt uns zum Glück in Christus, im
gekreuzigten Christus[6].

Der heilige Josefmaria verstand viel
vom Opfer, denn schon in frühen
Jahren hatte sich der Herr in seine
Seele gedrängt, um ihn für die
Sendung, die er ihm anvertrauen
wollte, vorzubereiten: die Gründung
des Opus Dei. Die verschiedenen
schmerzlichen Augenblicke nahm er
immer dankbar an, auch wenn er sie
manches Mal nicht verstand. Vom
Heiligen Geist bewegt entdeckte er
schnell in seiner ganzen Tiefe, dass
das Kreuz die Garantie der
übernatürlichen Wirksamkeit im
apostolischen Tun verheißt und
immer verheißen wird.



„Gerade diese übernatürliche
Annahme des Leidens ist wahrhaft
eine Eroberung. Christus besiegt den
Tod, indem er am Kreuze stirbt, Gott
läßt aus dem Tod Leben erstehen.
Die Haltung eines Kindes Gottes ist
nicht die des Sichabfindens mit
einem tragischen Geschick, sondern
die Freude eines Menschen, der sich
des Sieges gewiss ist. Im Namen der
siegreichen Liebe Christi müssen wir
Christen überall auf der Erde mit
unserem Wort und unserem Tun
Frieden und Freude säen. Wir
müssen kämpfen – den Kampf des
Friedens – gegen das Böse, gegen die
Ungerechtigkeit, gegen die Sünde,
und auf diese Weise verkünden, dass
der gegenwärtige Stand des
Menschen nicht der endgültige ist,
dass die Liebe Gottes, die sich im
Herzen Christi zeigt, auch unter den
Menschen einen herrlichen geistigen
Triumph davontragen wird.“[7]



Die freudige Fruchtbarkeit des
Kreuzes kommt aufs Neue im
liturgischen Gedächtnis der
Schmerzen Mariens am 15. dieses
Monats zum Ausdruck. Die Kirche
lädt uns ein, Maria bei ihrem Sohn
zu betrachten, der, aus Liebe an das
Holz geheftet, für unsere Sünden
stirbt. Die Göttliche Vorsehung hatte
ihre Anwesenheit auf Golgotha zu
dieser Stunde vorgesehen, auch um
die Menschen der Sorge seiner
Mutter anzuvertrauen: Frau, siehe,
dein Sohn![8] sagt er zu ihr. Und sie,
im Moment größten Schmerzes,
nimmt uns wirklich auf, denn auch
sie hört: Siehe, deine Mutter![9], als
der Herr sich an Johannes richtet. Als
Jesus starb, wurden wir zum Leben
der Gnade geboren, zur neuen
Existenz der Einheit mit Gott – mit
dem aktiven Mitwirken der
Gottesmutter.

Viele Heilige und geistliche
Schriftsteller haben herausgestellt,



dass, wenn der Gottesmutter bei der
Geburt Jesu in Bethlehem die
Schmerzen der physischen
Mutterschaft erspart wurden, es
nicht so im Augenblick unserer
geistlichen Geburt war. »Die
universale Mutterschaft Mariens, die
›Frau‹ bei der Hochzeit zu Kana und
auf Kalvaria, erinnert an Eva, ›die
Mutter aller Lebendigen‹ (Gen 3,29).
Während diese dazu beigetragen hat,
dass die Sünde in die Welt kam, wirkt
die neue Eva, Maria, am
heilbringenden Ereignis der
Erlösung mit (…).

In Hinsicht auf diese Sendung«,
erläutert Papst Johannes Paul II.,
»wird der Mutter das für sie sehr
schmerzliche Opfer abverlangt, den
Tod ihres Eingeborenen
anzunehmen (…). Ihr Ja dazu stellt
folglich eine Annahme des Opfers
Christi dar, das sie großzügig auf sich
nimmt, eins mit dem göttlichen
Willen. Auch wenn nach der Absicht



Gottes die Mutterschaft Mariens von
Anfang an auf die ganze Menschheit
ausgedehnt werden sollte, zeigt sie
sich nur auf Kalvaria, kraft des
Opfers Christi, in ihrer universalen
Dimension.«[10]

Meine Töchter und Söhne, unsere
Arbeit mit den Seelen wird
überreiche Frucht bringen, wenn wir
gelassen und auch glücklich sehr
vereint sind mit Jesus am Kreuz, sehr
nahe der schmerzensreichen
Jungfrau. „Die Erlösung, die
vollendet wurde, als Jesus in der
Schmach und im Ruhm des Kreuzes
starb, für die Juden ein Ärgernis, für
die Heiden eine Torheit (1 Kor 1,23),
dauert nach göttlichem Willen an, bis
die Stunde des Herrn kommt. Es ist
unvereinbar, aus dem Herzen Jesu
zu leben und sich nicht gesandt zu
fühlen, so wie er peccatores salvos
facere (1 Tim 1,15), die Sünder zu
retten, aber ohne zu vergessen, dass
wir selbst jeden Tag mehr auf die



Barmherzigkeit Gottes vertrauen
müssen. Dies weckt inuns
dasVerlangen, uns als Miterlöser
Christi zu betrachten und mit ihm
alle Menschen zu retten, da wir ja
ipse Christus sind und sein wollen,
Christus selbst, der sich zum
Lösegeld für alle hingegeben hat (1
Tim 2,6)."[11]

Das ist der Weg, dem die Jünger Jesu
seit Beginn des Christentums gefolgt
sind. Gestützt auf die Stärke des
Kreuzes machten sie die Botschaft
Christi den Leuten bekannt, die sie
trafen und die häufig von Gott weit
entfernt waren. Auf diese Weise, mit
der Gnade Gottes und mit der
Beharrlichkeit jener ersten, vollzog
sich das Wunder der Verwandlung
der heidnischen Welt.

Am 21. gedenken wir des heiligen
Matthäus, eines der ersten Zwölf.
Nach der Tradition erlitt er, nachdem
er das Evangelium, das seinen



Namen trägt, geschrieben hatte, in
Persien das Martyrium. Er selbst
hatte unmittelbar den Seeleneifer
des Erlösers erfahren, der ihn berief,
ihm zu folgen, obwohl er Zöllner war
– ein Umstand, der für den Großteil
der Israeliten ein Synonym für einen
öffentlichen Sünder war. „Vor
diesem Hintergrund“, so Benedikt
XVI., „fällt eine erste Tatsache ins
Auge: Jesus schließt keinen von
seiner Freundschaft aus. Im
Gegenteil, gerade als er im Haus des
Matthäus-Levi zu Tisch saß, gab er
denjenigen, die sich daran stießen,
dass er mit wenig
vertrauenerweckenden Leuten
Umgang hatte, diese wichtige
Erklärung zur Antwort: ›Nicht die
Gesunden brauchen den Arzt,
sondern die Kranken. Ich bin
gekommen, um die Sünder zu rufen,
nicht die Gerechten‹ (Mk 2,17). Die
gute Botschaft des Evangeliums
besteht eben darin: im Angebot der
Gnade Gottes an den Sünder!“[12]



Das Beispiel Christi wird für den
apostolischen Eifer aller seiner
Jünger immer ein Ansporn sein.
Auch wir bewegen uns im Schoß
einer Gesellschaft, in der leider – ich
sage dies, ohne Trübsal zu blasen –
viele Menschen nichts von Gott
wissen. Andere gehen über die Erde,
wie wenn sie ihn nicht kennen
würden, weit weg von seinen
Geboten und seinen Lehren. An alle
müssen wir uns richten, um sie
näher zum Herrn bringen. Ich
erinnere mich an die Freude, mit der
unser Gründer die Lehren des
Zweiten Vatikanischen Konzils
aufnahm, als er nämlich sah, dass
„die Sorge mit neuer Intensität
aufbrach, jenen die Wahrheit zu
bringen, die vom einzigen Weg, dem
Weg Jesu, getrennt sind: denn, so
schrieb er, ich wünsche nichts
sehnlicher, als dass die ganze
Menschheit gerettet wird“[13]. Wir
können wahrlich bestätigen, dass in
den gegenwärtigen Umständen die



Grenzen des Apostolates ad fidem –
so geliebt vom heiligen Josefmaria –
sich außerordentlich erweitert
haben.

Im Umgang mit unseren
Berufskollegen werden wir uns nicht
vom Ansehen der Person bestimmen
lassen. Wie der heilige Josefmaria
unermüdlich wiederholte: es gibt
keine Seele, die von unserer
Nächstenliebe ausgeschlossen bleibt.
Mehr noch: denen, die sich weiter
von Gott entfernt haben, müssen wir
einen Umgang voll Zuneigung zuteil
werden lassen. „Die Feinde Christi,
sagte unser Vater bei einer
Gelegenheit, werfen ihm vor, er sei
Freund der Sünder. Natürlich! Und
du auch! Wie werden wir sie sonst
bekehren? Wie werden wir sie zum
göttlichen Arzt bringen?

Natürlich sind wir Freunde der
Sünder! Du kannst dies tun, soweit
die Freundschaft mit diesen



Menschen keine Gefahr für dein
inneres Leben darstellt; immer wenn
du genügend geistliche Temperatur
hast, um die jener Menschen zu
erhöhen, ohne die deinige zu
verlieren.

Ja! Freunde der Sünder, Freunde der
Wahrheit: mit eurem Gebet, mit
eurem angenehmen und
aufrichtigen, großherzigen Umgang,
aber vermeiden, dass er eine Gefahr
füreure Seele ist.“[14]

Jeder Mensch, mit dem wir, warum
auch immer, zusammentreffen, muss
in uns einen echten apostolischen
Hunger erwecken, einen Drang zu
helfen, dass er sich Jesus mehr
nähert. Auf uns lastet die Pflicht, alle
mit dem Feuer der Liebe Gottes, das
uns verzehren muss, anzustecken.
Wenn wir uns daher mit jemandem
in Verbindung setzen, müssen wir
uns sofort fragen: Wie ihn
ermuntern, sich Gott zu nähern?



Welche Anregung kann ich ihm
geben? Welches Gesprächsthema
kann ich finden, das ihm hilft, die
christliche Lehre besser
kennenzulernen?

Es ist logisch, so vorzugehen. Papst
Bendedikt XVI. führt aus: „Wer
Christus entdeckt hat, muss andere
zu ihm führen. Eine große Freude
kann man nicht für sich selbst
behalten. Man muss sie
weitergeben.“[15] So haben sich die
treuen Nachfolger des Herrn zu allen
Zeiten verhalten. »Wenn ihr
entdeckt, dass euch etwas von
Nutzen war«, predigte der heilige
Gregor der Große, »versucht ihr die
anderen dafür zu gewinnen. Ihr
müsst also danach trachten, dass
andere euch auf den Wegen des
Herrn begleiten. Geht ihr zum Forum
oder ins Badehaus und trefft
jemanden müßig, ladet ihr ihn ein,
euch zu begleiten. Wendet diesen
irdischen Brauch auf das Geistliche



an und, wenn ihr zu Gott geht, geht
nicht alleine.«[16]

Ich habe Euch schon erzählt, wie ich
die Tage, die unser Vater in Equador
verbrachte, wiedererlebt habe, als er
sich, ohne sich über die mangelnden
physischen Kräfte zu beklagen, bis
zur Erschöpfung verzehrte; wie er in
Peru besonders Jesus im Sakrament
verehrte und seine Zuflucht zu Maria
und Josef nahm; wie er in Brasilien
die buntscheckige Menge von
Menschen bewunderte, die dort
lebten und auf eine gute Ernte für
Gott hoffen lassen.

Vor einigen Tagen war ich, auf
Einladung des Bischofs, in Thorn in
Polen; eine Kirche dieses Ortes
wurde dem heiligen Josefmaria
gewidmet und eine Reliquie unseres
Vaters aufgestellt. Es macht große
Freude zu sehen, wie sich die
Verehrung unseres Gründers in der
Welt ausbreitet und in zahllosen



Seelen den Wunsch weckt, sich im
gewöhnlichen Leben zu heiligen.
Leistet mir Gesellschaft in meinem
Dank.

Betet für Eure Brüder, Assoziierte,
denen ich in Torreciudad am
kommenden 5. September die
Priesterweihe spenden werde. Bittet
weiterhin jeden Tag, sehr vereint mit
meinen Anliegen, für den Papst, für
die Bischöfe und die Priester in der
ganzen Welt.

Solingen, den 1. September 2010

--------------------

[1] Joh 3,16.

[2] Vgl. Phil 2,8.

[3] Benedikt XVI., Homilie
14.11.2008.

[4] Hl. Josefmaria, Christus begegnen,
105.



[5] Hl. Andreas von Kreta, Homilie 10
zur Kreuzerhöhung (PG 97, 1020).

[6] Vgl. 1 Kor 1,23.

[7] Hl. Josefmaria, Christus begegnen,
168

[8] Joh 19,26.

[9] Ebd., 27.

[10] Johannes Paul II., Ansprache bei
der Generalaudienz, 23.4.1997.

[11] Hl. Josefmaria, Christus
begegnen, 121.

[12] Benedikt XVI., Ansprache bei der
Generalaudienz, 30.8.2006.

[13] Hl. Josefmaria, Freunde Gottes,
226.

[14] Hl. Josefmaria, Aufzeichnung
aus einer Betrachtung, 15.4.1954.



[15] Benedikt XVI., Homilie,
21.8.2005.

[16] Hl. Gregor der Große, Predigten
über die Evangelien 6,6 (PL 76,1098).

pdf | automatisch generiertes
Dokument von https://opusdei.org/de-at/

article/brief-des-pralaten-
september-2010/ (12.01.2026)

https://opusdei.org/de-at/article/brief-des-pralaten-september-2010/
https://opusdei.org/de-at/article/brief-des-pralaten-september-2010/
https://opusdei.org/de-at/article/brief-des-pralaten-september-2010/

	Brief des Prälaten (September 2010)

