
opusdei.org

Brief des Prälaten
(Oktober 2008)

Die Demut ist unabdingbar, um
die Heiligkeit zu erlangen. Der
Prälat des Opus Dei betont, dass
wir nur mit Gottes Hilfe gute
Instrumente in seinen Händen
sein können.

08.10.2008

Morgen, am Fest der heiligen
Schutzengel, werden achtzig Jahre
seit der Gründung des Opus Dei
vergangen sein. Dieser Jahrestag lädt
uns ein, dem Himmel aus ganzem
Herzen Dank zu sagen. Wir haben



versucht, uns durch einen noch
beständigeren Umgang mit der
Muttergottes auf diesen Tag
vorzubereiten. Nun danken wir ihr
besonders für ihre mütterliche
Gegenwart, mit der sie jeden
einzelnen Schritt dieser Familie ihrer
Kinder begleitet hat. Eng vereint mit
dem heiligen Josefmaria und mit
allen Gläubigen des Werkes, die
diesen Weg schon zurückgelegt
haben – und dabei denken wir
besonders an Don Alvaro –, sind wir
alle unserer Mutter sehr dankbar für
ihre unablässige Hilfe und
Begleitung auf unserem Weg. Wir
bitten sie auch darum, uns vom
Himmel das Geschenk zu erlangen,
diesen Weg, den Gott unseren Vater
am 2. Oktober 1928 hat sehen lassen,
bis zu Ende zu gehen.

Mehr als zehn Jahre lang bat der
heilige Josefmaria um Licht, um zu
erkennen, was Gott von ihm wollte.
Er tat dies mit einem Stoßgebet aus



dem Evangelium: Domine, ut videam!
[1], Herr, dass ich sehe. Dieses
beständige Gebet, das er auch an
Maria richtete, bereitete ihn auf den
entscheidenden Augenblick vor.
Darauf wies Kardinal Ratzinger
ausdrücklich in einer Homilie hin,
die er anlässlich der Seligsprechung
unseres Vaters hielt.

Er sagte damals: „Josefmaria Escrivá
war sich sehr früh bewusst, dass Gott
etwas mit ihm vorhabe, dass ein
Auftrag über seinem Leben stehe.
Aber er wusste nicht, was dieser
Auftrag war. Wie sollte er Antwort
finden, wo sie suchen? Er ging auf
die Suche vor allem im Hören auf
das Wort Gottes, die Heilige Schrift.
Er hat die Bibel gelesen nicht als ein
Buch der Vergangenheit, nicht als ein
Buch der Probleme, über die wir
streiten, sondern als ein
gegenwärtiges Wort, das zu uns
heute spricht; als ein Wort, in dem
wir vorkommen, jeder von uns, und



in dem wir unseren Platz suchen
müssen, damit wir unseren Weg
finden.“[2]

Als der heilige Josefmaria die
wegweisende Erleuchtung
hinsichtlich dessen, was Gott von
seinem Leben erwartete, erhielt,
beeilte er sich, dies in die Tat
umzusetzen. Er konnte mit Recht
sagen: „Wie Paulus in Damaskus, so
fiel es auch mir – im kleinen – in
Madrid wie Schuppen von den
Augen, und dort in Madrid habe ich
meine Aufgabe bekommen“[3].
Dieser göttliche Auftrag bestand
darin, den allgemeinen Ruf zur
Heiligkeit zu verbreiten und
gleichzeitig im Schoß der Kirche
einen konkreten Weg – das Opus Dei
– zu öffnen, um so vielen Menschen
zu helfen, dieser Berufung zur
Heiligkeit und zum Apostolat durch
ihre berufliche Arbeit und alle
übrigen normalen Lebensumstände
zu entsprechen.



Unser Vater war sich seiner
Unwürdigkeit und Unfähigkeit vor
Gott sehr wohl bewusst. Mit voller
Überzeugung sagte und schrieb er, er
sei „ein unfähiges und taubes
Werkzeug“[4] gewesen. Gott habe
ihm diese Aufgabe, die seine
Fähigkeit vollkommen überstieg,
anvertraut, damit man mit Händen
greifen konnte, das „das“ von Gott
kam und keine Erfindung eines
Geschöpfes war. „Ich war damals
sechsundzwanzig Jahre alt (…), ich
besaß die Gnade Gottes und gute
Laune und sonst nichts. Aber wie wir
Menschen mit einer Feder schreiben,
so schreibt Gott mit einem Tischbein,
damit man sieht, dass er es ist, der
schreibt; das ist das Unglaubliche,
das ist das Wunderbare.“[5] Bis zu
seinem Lebensende war dies seine
tiefste Überzeugung: „Einmal mehr“,
rief er wenige Wochen vor seinem
Heimgang in den Himmel aus, „hat
sich das Wort der Schrift erfüllt: das
Törichte, das Wertlose, das, was – so



könnte man sagen – kaum existiert …
das alles nimmt Gott und stellt es in
seinen Dienst. So nahm er jenes
Geschöpf und machte es zu seinem
Werkzeug“[6].

Dieser Gedenktag lehrt uns also
etwas Grundlegendes, nämlich dass
wir demütig sein müssen, damit Gott
sich unser als Werkzeuge für seine
heilbringende Vorsehung bedienen
kann. Der Stolz, die Konzentration
auf das eigene Ich, erhebt sich als der
große Feind der Heiligkeit und der
apostolischen Wirksamkeit. Wenn
sich hingegen der Mensch ehrlich als
eine Null auf der linken Seite sieht,
wenn er anerkennt, dass seine
potentiellen Qualitäten alle von Gott
und nicht von ihm selbst kommen,
dann ist er in der Lage, ein
wirksames Instrument in den
Händen Gottes zu werden.

An diesem Punkt können wir einige
sehr persönliche Fragen formulieren.



Wie sehe ich mich in der Gegenwart
Gottes? Denke ich, dass ich etwas aus
mir selbst bin und habe, oder sehe
ich alles als ein Geschenk Gottes an?
Bitte ich ihn aufrichtig darum, mich
selbst so erkennen zu können, wie
ich vor ihm bin? Diese Anerkennung
unserer Nichtigkeit darf allerdings
nicht in Pessimismus oder
Frustration münden. Sie muss uns im
Gegenteil dazu führen, mehr auf Gott
zu vertrauen und uns ihm ganz zu
überlassen. Betrachten wir
folgenden Gedanken des heiligen
Josefmaria: „Wirf diese
Hoffnungslosigkeit, die aus der
Erkenntnis deiner Erbärmlichkeit
stammt, weit von dir. – Es ist wahr:
nach deinem wirtschaftlichen
Ansehen bist du eine Null … nach
deinem gesellschaftlichen Ansehen
wieder eine Null … nach deinen
Qualitäten noch eine Null und noch
eine nach deiner Begabung … Aber
links von all diesen Nullen steht



Christus … Was für eine
unermessliche Zahl ergibt das!“[7]

Wenn wir unsere Erbärmlichkeit
spüren, wollen wir uns noch fester
an die Hand Gottes klammern, in der
Gewissheit, dass er uns gesucht hat
und daher jede Hilfe zuteil werden
lässt, damit wir die Hindernisse
überwinden können. Wenn wir fest
in dieser Demut verankert sind,
können wir auf die apostolischen
Herausforderungen reagieren, vor
die uns unsere christliche Berufung
stellt, da sie wesensmäßig eine
Berufung zum Apostolat ist. Diesen
Gedanken finden wir im Evangelium,
wo berichtet wird, dass der Herr die
ersten Zwölf zusammenrief, damit er
sie bei sich habe und aussende, um
zu predigen.[8] In diesen ersten
Zwölf sind wir alle von Christus
zusammengerufen, um seinen
Namen zu den Menschen zu tragen,
denen wir begegnen. „Ja, es ist Gott,
der einen zum Apostel bestimmt,



keinesfalls der eigene Dünkel. Der
Apostel macht sich nicht selbst, sagt
auch der Papst, er wird von Gott
eingesetzt, und darum muss er sich
beständig auf Gott beziehen“[9].

Der Apostel spricht nicht im eigenen
Namen, sondern gibt weiter, was er
empfangen hat. Das taten die Ersten
und genau so müssen wir Christen
von heute handeln. Als Benedikt XVI.
vor kurzem über die Berufung des
hl. Paulus sprach, sagte er: „Noch
einmal tritt deutlich der Gedanke
einer Initiative von außen zu Tage,
diejenige Gottes in Christus, der man
ganz und gar verpflichtet ist; vor
allem aber wird betont, dass man
eine Sendung empfängt, die man in
seinem Namen zu erfüllen hat, wobei
jedes persönliche Interesse in den
Hintergrund tritt“[10].

Vergessen wir nie, dass Gott selbst,
ohne uns die Freiheit zu nehmen, zu
jeder Stunde und in allen Situationen



unsere absolute Treue möchte. Wir
sollten uns daher immer bewusst
sein, dass wir nie, in keinem
Augenblick, allein sind. Er geht uns
nach, er hört uns und möchte uns
brauchen, obwohl er nichts und
niemanden braucht. Angesichts
dieser täglichen Realität forderte
unser Vater uns auf, häufiger an das 
ecce ego, quia vocasti me[11] – hier
bin ich, weil du mich gerufen hast –
zu denken. Ja, Gott ist unaufhörlich
mit uns im Gespräch, und er
erwartet von uns eine tief
empfundene Antwort auf seine
bevorzugende Liebe.

Benedikt XVI. nennt eine andere den
Jünger des Meisters kennzeichnende
Eigenschaft, außer dass er gerufen
und gesandt ist: Er soll seine
apostolische Sendung mit dem
Beispiel und durch die gute Lehre,
mit dem Zeugnis der Werke und mit
dem Wort ausüben. Mit dem Blick
auf das Beispiel des hl. Paulus hob er



hervor, dass „Apostel kein leerer
Ehrentitel ist oder sein kann; er
nimmt vielmehr das ganze Leben
dessen, der ihn trägt, konkret und
dramatisch in Pflicht“[12].

Caritas Christi urget nos[13], die
Liebe Christi drängt uns, schrieb der
hl. Paulus an die Korinther. Ihn
erfüllte die Sorge um die Rettung der
Seelen nach dem Beispiel Christi, der 
für alle gestorben ist, damit die
Lebenden nicht mehr für sich leben,
sondern für den, der für sie starb und
auferweckt wurde. Daraus zog er den
Schluss: Wenn also jemand in
Christus ist, dann ist er eine neue
Schöpfung: Das Alte ist vergangen,
Neues ist geworden.[14]

Diese Neuheit des Evangeliums
müssen wir an andere weitergeben,
bis jedes Herz im Feuer der Liebe
entbrennt. Wenn man von der Liebe
Gottes angesteckt worden ist, dann
folgt daraus notwendigerweise, dass



man alles nur mögliche tut, damit
auch die anderen Christus
kennenlernen, ihm nachfolgen und
ihn lieben. Der heilige Josefmaria
fragte in seiner Verkündigung: „Wie
können in dieser kleinen,
aufgewühlten Welt – denn es gibt
eine ziemlich Verwirrung in den
Köpfen – die armen Menschen um
die Taufe bitten, wenn ihnen
niemand die christliche Lehre
erklärt? Fides ex auditu, sagt der hl.
Paulus. Wie sollen sie an den glauben,
von dem sie nichts gehört haben? Wie
sollen sie hören, wenn niemand
verkündet? (Röm 10, 14). Christus
handelte nicht so; der Herr predigte
mit seinem Beispiel, aber er lehrte
auch mit dem Wort: coepit facere et
docere (Apg 1, 1).“[15]

Angesichts der Ausflüchte, mit denen
wir manchmal die Bequemlichkeit
oder die Spießbürgerlichkeit zu
vertuschen suchen, sagte er: „Warum
soll ich mich in das Leben der



anderen einmischen? Weil ich als
Christ die Pflicht dazu habe! Weil
Christus sich in euer Leben und in
mein Leben eingemischt hat! So wie
er in das von Petrus und Paulus, in
das von Johannes und Andreas
eingetreten ist … Und die Apostel
lernten, dasselbe zu tun. Wenn es
nicht so gewesen wäre, dann hätten
sie sich nicht bewegt, nachdem sie
jenen ausdrücklichen Befehl des
Meisters erhalten hatten: Geht und
verkündet … Diese Zwölf wären
dann allein geblieben und es gäbe
keine Kirche.“[16]

In wenigen Tagen beginnt eine
ordentliche Versammlung der
Bischofssynode, die sich der
Reflektion über das Wort Gottes im
Leben und in der Sendung der
Kirche widmen wird. Sicher wisst ihr
schon, dass ich vom Papst als
Teilnehmer designiert wurde. Ich
bitte Euch, gemäß den Hinweisen des
Papstes für die Früchte dieser



Sitzungen mit dem Nachfolger des hl.
Petrus zu beten und andere beten zu
lassen.

Bemühen wir uns, jeden Tag das
Wort Gottes besser zu kennen,
nähern wir uns mit dem Licht der
Überlieferung der Kirche und unter
der Führung des Lehramtes mit
Liebe und Verehrung der Heiligen
Schrift, besonders den Evangelien.
Dort können wir in die Schule des
Herrn gehen, um dann seine Lehre
in die Tat umzusetzen. Verbreiten
wir diese opportune et importune[17],
sei es gelegen oder ungelegen, wie es
der hl. Paulus getan hat. Wenn wir
uns für die Verbreitung des
Evangeliums eingesetzt haben,
können wir am Ende unseres Lebens
mit dem Apostel ausrufen: Ich habe
den guten Kampf gekämpft, den Lauf
vollendet, die Treue gehalten. Schon
jetzt liegt für mich der Kranz der
Gerechtigkeit bereit, den mir der Herr,
der gerechte Richter, an jenem Tag



geben wird, aber nicht nur mir,
sondern allen, die sehnsüchtig auf sein
Erscheinen warten[18].

Auch in diesem Monat gibt es
mehrere Marienfeste. Bitten wir die
Muttergottes noch häufiger um ihre
Fürsprache, sehnen wir uns danach,
sehr marianisch zu sein. Beten wir
mit mehr Andacht den Rosenkranz,
diese „mächtige Waffe“[19] in der
großen Schlacht um die Heiligkeit.
Am Samstag, den 20. September, war
ich in Saragossa, wo ich einen
Termin hatte. Dort betete ich vor der
Muttergottes von Pilar und verband
mich dabei mit den Bitten des
heiligen Josefmaria in jener
Marienkirche. Ich war auch in
Torreciudad, wo ich, ebenfalls eng
verbunden mit dem Bittgebet
unseres Vaters, unserer Herrin viele
Anliegen zu Füßen legte. Am
folgenden Sonntag kehrte ich nach
Rom zurück, ohne dass ich zu
meinem Leidwesen vor Unserer



Lieben Frau vom Loskauf der
Gefangenen in ihrer Basilika in
Barcelona hätte niederknien können.

Am 6. Oktober wird der sechste
Jahrestag der Heiligsprechung
unseres Vaters sein. Ich bete täglich
darum, dass dieser Gedenktag jede
und jeden von uns aufrütteln möge.
Denn wenn wir uns wirklich als
Kinder des heiligen Josefmaria
betrachten, müssen wir jeden Tag die
tiefe Sehnsucht verspüren, uns zu
bekehren und heilig zu werden.
Leben wir freudig das nunc coepi[20].
Ohne das Bemühen um eine tägliche
persönliche Umkehr wird das
persönliche Apostolat ohne
Wirksamkeit bleiben. Diesen
Gedanken habe ich seit dem 26.
Februar 2002, als ich das Datum der
Heiligsprechung erfuhr, während
der ganzen Phase unserer
Vorbereitung auf dieses Ereignis
wiederholt. Was uns der heilige
Josefmaria früher auf der Erde und



jetzt täglich vom Himmel aus ins
Gedächtnis ruft, hat nichts von
seiner Kraft verloren.

--------------------------------------------

[1] Lk 18, 41

[2] Kardinal J. Ratzinger, Homilie in
der Dankmesse für die Seligsprechung
des Gründers des Opus Dei, 19.5.1992

[3] Hl. Josefmaria, Brief 2.10.1965 [4]
Hl. Josefmaria, Instruktion, 19.3.1934,
Nr. 7

[5] Hl. Josefmaria, Aufzeichnungen
aus einer Betrachtung, 2.10.1962

[6] Hl. Josefmaria, Aufzeichnungen
aus einer Betrachtung, 19.3.1975

[7] Hl. Josefmaria, Der Weg, Nr. 473

[8] Vgl. Mk 3, 13-14

[9] Benedikt XVI., Ansprache bei der
Generalaudienz, 10.9.2008



[10] Ebd.

[11] Sam 3, 6

[12] Benedikt XVI., Ansprache bei der
Generalaudienz, 10.9.2008

[13] 2 Kor 5, 14

[14] 2 Kor 5, 15 u. 17

[15] Hl. Josefmaria, Aufzeichnungen
aus einem Beisammensein, 5.1.1968

[16] Hl. Josefmaria, Aufzeichnungen
aus einem Beisammensein, 14.2.1960

[17] Vgl. 2 Tim 4, 2

[18] 2 Tim 4, 7-8

[19] Hl. Josefmaria, Der Rosenkranz,
Vorwort

[20] Ps 76, 11 (Vg)



pdf | automatisch generiertes
Dokument von https://opusdei.org/de-at/
article/brief-des-pralaten-oktober-2008/

(11.01.2026)

https://opusdei.org/de-at/article/brief-des-pralaten-oktober-2008/
https://opusdei.org/de-at/article/brief-des-pralaten-oktober-2008/

	Brief des Prälaten (Oktober 2008)

