
opusdei.org

Brief des Prälaten
(November 2015)

Die christliche Sicht des Todes
ist das beste Mittel gegen die
logische Furcht, die uns
angesichts dieses unbekannten
Schritts befallen mag, der aber
"unerbittlich kommen
wird" (Hl. Josefmaria).

04.11.2015

Ihr Lieben, Gott schütze Euch!

Ich bin sehr glücklich über die
Diakonatsweihe einiger eurer
Brüder, die ich gestern in der



Basilika Sant’ Eugenio vorgenommen
habe. Diese meine Söhne werden für
die apostolischen Unternehmungen
der Prälatur arbeiten, die ein
lebendiger Teil des mystischen
Leibes Christi ist, und so mit ganzer
Seele der Kirche dienen. Sie hat
geweihte Amtsträger, die darum
kämpfen, entsprechend dem Wunsch
des hl. Josefmaria ihre geistliche
Berufung heiligmäßig, gelehrt, froh
und sportlich zu leben, dringend
nötig. Bitten wir Gott intensiv darum,
dass dieses Geschenk in der ganzen
Welt niemals fehlen möge, dass es in
allen Diözesen heilige Seminaristen
und Priester gibt.

Der Beginn dieses Monats erinnert
uns an die tröstliche Wahrheit der
Gemeinschaft der Heiligen. Heute
denken wir besonders an die
Gläubigen, die im Himmel schon die
Anschauung der Heiligsten
Dreifaltigkeit genießen, und morgen
werden wir in unseren Gebeten der



verstorbenen Gläubigen gedenken,
die sich noch im Fegefeuer reinigen.
Mit ihnen sollten wir eine tiefe
Freundschaft pflegen.

Mir ist noch gut in Erinnerung, mit
welcher Andacht unser Vater diesen
Tag durchlebte. Es war sein großer
Wunsch, dass die Armen Seelen –
dank der Fürbitte, die die Kirche für
sie einlegt – den vollkommenen
Erlass ihrer zeitlichen Sündenstrafen
erhalten und so zur beseligenden
Gegenwart Gottes gelangen können.
Dieser Akt der Barmherzigkeit und
der Liebe lag ihm so sehr am Herzen,
dass er festlegte, dass die Feier der
Messe, der Empfang der Kommunion
und das Gebet des Rosenkranzes
häufig für die ewige Ruhe seiner
Töchter und Söhne, unserer Eltern
und Geschwister, der verstorbenen
Mitarbeiter und für alle
Verstorbenen aufgeopfert werden
sollte. Tun wir dies großherzig, und
fügen wir von unserer Seite hinzu,



was uns angebracht erscheint; vor
allem die Aufopferung einer
vollkommen getanen Arbeit, die wir
mit frohen Gebets- und Opfergeist
verrichtet haben.

Die Empfehlung, die Paulus gibt, ist
sehr treffend: cotídie móriror[1],
täglich sehe ich dem Tod ins Auge,
sterbe ich der Sünde, um mit
Christus Jesus aufzuerstehen. Der hl.
Josefmaria griff diesen Rat des
Apostels auf und lud uns ein, oft an
das Ende unseres irdischen Lebens
zu denken, um uns so gut wie
möglich auf die Begegnung mit Gott
vorzubereiten. Der Tod ist eine
Wirklichkeit, die alle ohne
Ausnahme trifft. Viele fürchten sie
und tun daher alles, um ihn zu
vergessen. Bei einem konsequent
nach seinem Glauben lebenden
Christen sollte das nicht so sein. „Die
»anderen« lähmt der Tod, und sie
sind entsetzt. – Uns weckt der Tod
(das Leben) auf und treibt uns voran.



Für sie ist er Ende, für uns
Anfang.“[2]

Trotzdem ist dieser Übergang
manchmal von großer Dramatik,
besonders wenn er unerwartet
kommt oder noch junge Menschen
ereilt, vor denen eine Zukunft voller
Möglichkeiten lag. Der Heilige Vater
sagte vor kurzem, dass in solchen
Fällen „der Tod gleichsam ein
schwarzes Loch im Leben der
Familien ist, für das wir keine
Erklärung finden“[3].

Aber vergessen wir nicht, dass, wie
die Heilige Schrift feststellt, Gott den
Tod nicht gemacht hat und keine
Freude hat am Untergang der
Lebenden[4]. Der Mensch wurde mit
einer sterblichen Natur geschaffen,
aber die göttliche Weisheit und
Allmacht hatte ihm Unsterblichkeit
verliehen, unter der Bedingung, dass
unsere Stammeltern die Gebote
Gottes achteten und ihnen



gehorchten. Sie ließen sich jedoch
durch den Versucher täuschen, und
das Ergebnis liegt offen vor uns: 
Durch einen einzigen Menschen kam
die Sünde in die Welt und durch die
Sünde der Tod, und auf diese Weise
gelangte der Tod zu allen Menschen,
weil alle sündigten.[5]

Zu diesem Thema gibt es viele
hilfreiche und tröstliche Gedanken
unseres Vaters. Unter anderem
schrieb er einmal: „Der Tod wird
kommen, unerbittlich. Deshalb ist es
leerer Wahn, unsere Existenz
ausschließlich mit diesem irdischen
Leben gleichzusetzen. Sieh doch, wie
sehr viele Menschen darunter leiden:
die einen, weil das Leben zu Ende
geht und sie es hinter sich lassen
müssen, die anderen, weil es nicht
enden will und ihnen zur Last wird
… Auf jeden Fall ist es abwegig, aus
unserem Lebensweg das Lebensziel
zu machen.



Man muss die Fesseln einer solchen,
rein innerweltlichen
Betrachtungsweise sprengen und
sich der kurzen Dauer der eigenen
Existenz bewusst werden. Dazu
bedarf es eines radikalen inneren
Umschwungs: Sich vom eigenen Ich
und von allen zeitlichen, egoistischen
Motivationen ganz und gar loslösen
und in Christus, der ewig ist, neu
geboren werden.“[6]

Nur mit dem Blick des Glaubens auf
den gekreuzigten Christus ist es uns
möglich, dieses Geheimnis zu
erahnen, das mehr Trost als
Traurigkeit für uns bereithält. Der 
Katechismus der Katholischen Kirche
sagt uns: »Durch Christus hat der
christliche Tod einen positiven Sinn.
„Für mich ist Christus das Leben, und
Sterben Gewinn“ (Phil 1,21). „Das
Wort ist glaubwürdig: Wenn wir mit
Christus gestorben sind, werden wir
auch mit ihm leben“ (2 Tim 2,11). Das
wesentlich Neue am christlichen Tod



liegt darin: Durch die Taufe ist der
Christ sakramental schon „mit
Christus gestorben“, um aus einem
neuen Leben zu leben. Wenn wir in
der Gnade Christi sterben, vollendet
der leibliche Tod dieses „Sterben mit
Christus“ und vollzieht so endgültig
unsere Eingliederung in ihn durch
seine Erlösungstat.«[7] Folgender
Satz der Mutter eines unserer
Brüder, die den Tod vor Augen hatte,
enthält, ohne theologisch ganz
korrekt zu sein, einen Funken
Wahrheit: Wie kann es sein, dass
Christus mich nicht aufnimmt, wenn
ich ihn doch viele Jahre lang täglich
in der Heiligen Kommunion
empfangen habe?

Die Sicherheit des Glaubens,
zusammen mit der Hoffnung und der
Liebe, macht es möglich, den Schleier
der Traurigkeit und der Furcht
wegzuziehen, durch den man nicht
selten den letzten Schritt der
irdischen Existenz betrachtet. Mehr



noch, wie der Heimgang der Heiligen
mit großer Klarheit zeigt, ist es dank
des Glaubens möglich, den Tod in
Frieden anzunehmen, eben weil man
dem Herrn entgegen geht. „Hab
keine Angst vor dem Tod. – Nimm
ihn schon jetzt großmütig an … wann
Gott will … wie Gott will … wo Gott
will. – Sei ganz sicher: er kommt zu
einer Zeit, an einem Ort und in einer
Weise, wie es für dich am besten ist
… gesandt von deinem Vater Gott. –
Willkommen sei unser Bruder
Tod!“[8]

Diese Überlegungen haben eine alte
Tradition in der christlichen Lehre
und im Leben. Sie sind keineswegs
Ausdruck einer negativen Haltung
und beabsichtigen auch nicht, eine
irrationale Unruhe zu schüren,
vielmehr rufen sie auf zu einer
heiligen Furcht, die voll kindlichen
Gottvertrauens ist. Sie schließen
einen übernatürlichen und
menschlichen Realitätssinn ein und



sind ein klarer Ausfluss der
christlichen Weisheit, die, vom
Glauben gestützt, der Seele Ruhe und
Vertrauen einflößt.

Unser Vater hat uns beigebracht, aus
der Betrachtung dieses Augenblicks
und ganz allgemein der Letzten
Dinge praktische Konsequenzen zu
ziehen. Ganz kalt sollten uns diese
Dinge jedenfalls nicht lassen, sagte er
einmal in einer Betrachtung für eine
Gruppe seiner Söhne, die noch jung
waren. “Ich möchte nicht, dass
irgendjemand von euch stirbt. Lass
sie noch auf der Erde, Herr, hol sie
noch nicht! Sie sind doch noch jung,
und hier unten hast du nur wenige
Werkzeuge! Ich hoffe, Gott erhört
mich … Aber der Tod kann in jedem
Augenblick kommen.“[9] Und er
fügte hinzu: „Die Betrachtung des
Todes hilft uns wirklich zu einem
objektiven Gewissensurteil. Sie ist
ein gutes Hilfsmittel, um unseren
aufbegehrenden Willen und den



Stolz des Verstandes zu beherrschen.
Liebe ihn, und sage Gott
vertrauensvoll: Wie du willst, wann
du willst, wo du willst.“[10]

Sicher ist die Tatsache des Todes
härter zu verkraften, wenn es um
geliebte Menschen wie Eltern,
Kinder, Ehegatten, Geschwister …
geht. Und doch „können wir im Licht
der Auferstehung des Herrn, der nie
auch nur einen von denen verlässt,
die der Vater ihm anvertraut hat,
dem Tod seinen ›Stachel‹ nehmen,
wie der Apostel Paulus gesagt hat (1
Kor 15, 55); können wir ihn daran
hindern, unser Leben zu vergiften,
unsere Bindungen zu zerstören, uns
in die finsterste Leere fallen zu
lassen.“[11] Nichts ist gewisser, als
dass Gott uns an seiner Seite haben
möchte, damit wir ihn schauen wie
er ist, und so glücklich sind. Stärken
wir Tag für Tag diese Hoffnung in
uns? Beten wir andächtig – wie unser
Vater – das Gebet des Psalms: Vultum



tuum, Dómine, requíram[12]; dein
Angesicht, Herr, will ich suchen?

Wenn in einer christlichen Familie
der Glaube tiefe Wurzeln geschlagen
hat, dann werden solche von
Schmerz gekennzeichneten
Augenblicke zu einer Gelegenheit –
und in der Tat kommt das oft vor –,
die Bindungen der
Familienmitglieder untereinander zu
verstärken. „In diesem Glauben
können wir einander trösten, im
Wissen, dass der Herr den Tod ein
für allemal überwunden hat. Unsere
Angehörigen sind nicht in der
Finsternis des Nichts verschwunden:
Die Hoffnung versichert uns, dass sie
in den guten und starken Händen
Gottes sind. Die Liebe ist stärker als
der Tod. Daher besteht der Weg
darin, die Liebe wachsen zu lassen,
sie zu festigen. Und die Liebe wird
uns behüten bis zu dem Tag, an dem
jede Träne abgewischt wird: »Der
Tod wird nicht mehr sein, keine



Trauer, keine Klage, keine Mühsal«
(Offb 21, 4).“[13]

Die christliche Sicht hält in der Tat
das Gegengift für die Angst bereit,
die die Menschen zu befallen pflegt,
wenn sie die Vergänglichkeit des
irdischen Lebens erfahren.
Gleichzeitig ist nichts natürlicher –
wie ich bereits sagte –, als dass uns
der Tod geliebter Menschen
schmerzt und wir Tränen vergießen,
weil sie uns verlassen. Auch Jesus
weinte um den verstorbenen
Lazarus, den geliebten Freund, bevor
er ihn auferweckte. Aber wir sollten
den Schmerz nicht übertreiben, denn
für einen konsequenten Christen 
heißt Sterben Hochzeit feiern. So
drückte sich der hl. Josefmaria aus
und erläuterte: „Wenn euch gesagt
wird: ecce spónsus venit, exíte óbviam
ei (Mt 25, 6) – komm, denn der
Bräutigam kommt, um dich zu holen
–, dann werden wir uns an die
Fürsprache Mariens wenden. Heilige



Maria, Mutter Gottes, bitte für uns
Sünder, jetzt … Und dann wirst du in
der Todesstunde sehen, welches
Lächeln dich empfängt! Du wirst
keine Angst haben, denn die Arme
Mariens werden dich auffangen.“[14]

Wenn Gott eine Tochter oder einen
Sohn von ihm in jungen Jahren zu
sich rief, protestierte unser Vater in
kindlicher Weise, denn er empfand
tiefen Schmerz darüber; aber dann
nahm er sofort den Willen Gottes an,
der immer weiß, was gut für uns ist. 
Fiat, adimpleátur… betete er. „Es
geschehe, es erfülle sich, gelobt und
in Ewigkeit gepriesen sei der über
alles gerechte und über alles
liebenswerte Wille des Herrn! Amen.
Amen.“[15] Und so erlangte er den
Seelenfrieden wieder.

Alle diese Gedanken müssen wir
immer mit der Betrachtung
verbinden, dass die Allmacht Gottes
uns das Leben zurückgeben wird: 



Vita mutátur, non tóllitur[16], das
Leben wird gewandelt, nicht
genommen. Die Gewissheit, Gott
schon ganz nahe zu sein, und alle
Hilfen, die wir in diesen Momenten
von unserer Mutter, der Kirche,
erhalten werden, wird uns zu
folgender Überlegung führen: „Herr,
ich glaube, dass ich auferstehen
werde; ich glaube, dass mein Leib
sich wieder mit meiner Seele
verbinden wird, um ewig mit dir zu
herrschen. Und das wird geschehen
aufgrund deiner unendlichen
Verdienste, durch die Fürsprache
deiner Mutter und wegen der
Vorliebe, die du für mich hast.“[17]

Meine Töchter und Söhne, bemühen
wir uns, diese Sicherheit und Freude
im Glauben an andere
weiterzugeben. Beten wir jeden Tag
für die, die ihre Seele Gott
zurückgeben werden, damit sie sich
der reichen Gnade öffnen, die Gott
durch die Fürsprache seiner heiligen



Mutter in diesen Augenblicken
gewährt. Und beten wir weiter für
die Heiligkeit aller Familien auf der
Welt, damit die Ergebnisse der
Synode sie ermutigen, in
ungebrochener Treue zu den
heilbringenden Plänen Gottes zu
leben, die er selbst in den innersten
Kern der Ehe und der Familie
eingeschrieben hat.

Es ist mein Wunsch, dass ihr
innehaltet bei der Betrachtung der
Weisheit der heiligen Kirche, die das
Hochfest Allerheiligen mit dem
Gedenken an alle verstorbenen
Gläubigen am folgenden Tag so eng
verbunden hat. Verkostet die
himmlische Freude, die die Liturgie
dieses Monats – und eigentlich des
ganzen Jahres – durchdringt.

In Liebe segnet Euch

Euer Vater

+ Javier



Rom, 1. November 2015

P.S.In wenigen Tagen werde ich mich
in der Klinik der Universität von
Navarra einer Operation
unterziehen. Ich werde sehr vereint
mit Euch allen sein und hoffe, dass
Ihr mich mit der Kraft Eures Gebetes
unterstützt.

[1] 1 Kor 15, 31

[2] Hl. Josefmaria, Der Weg, Nr. 738

[3] Papst Franziskus, Ansprache bei
einer Generalaudienz, 17.6.2015

[4] Weish 1, 13

[5] Röm 5, 12

[6] Hl. Josefmaria, Die Spur des
Sämanns, Nr. 897



[7] Katechismus der Katholischen
Kirche, Nr. 1010

[8] Hl. Josefmaria, Der Weg, Nr. 739

[9] Hl. Josefmaria, Aufzeichnungen
aus einer Betrachtung, 13.12.1948

[10] Ebd.

[11] Papst Franziskus, Ansprache bei
der Generalaudienz, 17.6.2015

[12] Vgl. Ps 27, 8

[13] Papst Franziskus, Ansprache bei
der Generalaudienz, 17.6.2015

[14] Hl. Josefmaria, Aufzeichnungen
aus einem Familientreffen, 23.6.1974

[15] Hl. Josefmaria, Im Feuer der
Schmiede, Nr. 769

[16] Messbuch, Präfation von den
Verstorbenen (I)



[17] Hl. Josefmaria, Aufzeichnungen
aus einer Betrachtung, 13.12.1948

Titelfoto von GideoTsang (cc)

pdf | automatisch generiertes
Dokument von https://opusdei.org/de-at/

article/brief-des-pralaten-
november-2015/ (19.02.2026)

https://opusdei.org/de-at/article/brief-des-pralaten-november-2015/
https://opusdei.org/de-at/article/brief-des-pralaten-november-2015/
https://opusdei.org/de-at/article/brief-des-pralaten-november-2015/

	Brief des Prälaten (November 2015)

