
opusdei.org

Brief des Prälaten
(November 2008)

In diesem Monat steht die
Kirche im Mittelpunkt des
Briefes von Bischof Echevarría.
Der Prälat des Opus Dei
ermuntert dazu, sie zu lieben
und ihr mit konkreten Taten zu
dienen.

10.11.2008

Vor wenigen Tagen fand die
ordentliche Vollversammlung der
Bischofssynode ihren Abschluss, in
der ich wieder einmal voller Freude
die Einheit und Universalität der



Kirche erfahren konnte. Zudem hat
es mich zutiefst berührt, welches
Vertrauen in die Arbeit des Opus Dei
mir viele Bischöfe ganz
unterschiedlicher Länder bezeugt
haben. Viele bedankten sich für den
apostolischen Dienst, den die
Gläubigen und die Mitarbeiter des
Werkes in ihren Diözesen leisten.
Andere drängten mich, so bald wie
möglich mit der apostolischen Arbeit
in ihren Ländern oder Regionen zu
beginnen. Oft habe ich an jene
Träume unseres Vaters gedacht, die
von seinem Gebet für die anstehende
Aufgabe begleitet waren: Wir
werden an vielen Orten erwartet, so
erinnerte er uns.

Angesichts dieser Zeichen von
Interesse und Zuneigung, angesichts
so vieler drängender Rufe kamen mir
von neuem jene Worte in den Sinn:
„Jesus, Menschen! … Apostolische
Menschen! Für dich, für deine
Verherrlichung.“[1] Nehmen wir



täglich diesen Ausruf auf, und lassen
wir ihn in unserem Herzen
widerhallen, wie unser Vater es
wünschte, der uns jetzt vom Himmel
aus hilft.

Es ist ein besonderes Merkmal der
Christen – und wird es immer sein –,
mit der Kirche auf allen Erdteilen zu
vibrieren. Diese tiefe
Herzensneigung zeigt sich besonders
heute, am Hochfest Allerheiligen. Das
Fest, das wir begehen, lädt uns nicht
nur ein, die riesige Schar der Seligen
zu betrachten; sie fordert uns auch
auf, tiefer einzudringen in das
Geheimnis der Kirche, zu der wir alle
gehören: wir, die wir noch auf Erden
unterwegs sind, wie auch die, die
sich im Fegfeuer läutern, und die, die
sich schon im Himmel an Gott
erfreuen.

Ich kann nicht vergessen, mit
welcher Freude der heilige
Josefmaria dieser Wahrheit



Ausdruck verlieh. „In der Kirche“, so
schrieb er einmal, „finden wir
Katholiken unseren Glauben und
unsere sittlichen Normen, unser
Gebet und das Bewusstsein der
Brüderlichkeit, die Gemeinschaft mit
allen verstorbenen Brüdern der
leidenden Kirche in der Läuterung
des Fegefeuers und mit jenen der
triumphierenden Kirche, die den
dreimal heiligen Gott schon schauen
und auf ewig lieben. Es ist die Kirche,
die auf der Erde lebt und zugleich
über der Geschichte steht, die Kirche,
die unter dem Schutz Unserer Lieben
Frau geboren wurde und die sie
immerfort – auf Erden wie im
Himmel – als Mutter preist“.[2]

Eine der Hauptaussagen der Predigt
des hl. Paulus bezieht sich gerade auf
das Wesen der Kirche. Er spricht in
diesem Zusammenhang von den
Jüngern Jesu, die von Gott Vater
zusammengerufen und durch den
Heiligen Geist vereint sind, um den



mystischen Leib Christi zu bilden.
Benedikt XVI. hat diesen Aspekt
bereits mehrere Male im Laufe
dieses dem Apostel der Heiden
gewidmeten Jahres hervorgehoben.
Ich möchte Euch einladen, in den
nächsten Wochen diese Wahrheiten
zu betrachten, und greife dazu auf
einige Punkte seiner Verkündigung
zurück. Als Frucht dieser
Überlegungen möge Gott in jedem
von uns die Liebe zu unserer Mutter,
der Kirche, wachsen lassen, wie auch
den Wunsch, ihr zu dienen, wie sie es
braucht, ganz gleich, in welcher
Situation wir uns befinden.

Vor allem stellt der Papst fest, dass
„seine [des Apostels] erste
Begegnung mit der Person Jesu
durch das Zeugnis der christlichen
Gemeinde von Jerusalem geschah.
(…) Die Geschichte zeigt uns, dass
man normalerweise durch die Kirche
zu Jesus kommt“[3]. Der Heilige Vater
fügt hinzu, dass dieser erste Kontakt



mit der Kirche (einer zugleich
geistigen und sichtbaren
Wirklichkeit) wie im Falle des Saulus
„eine heftige Begegnung“ sein kann.
„Kaum hatte er die neue Gruppe von
Gläubigen kennengelernt, wurde er
sogleich zu ihrem leidenschaftlichen
Verfolger. Das bekennt er selbst an
drei Stellen in drei verschiedenen
Briefen.“[4]Das muss nicht immer so
geschehen; vor allem, wenn wir als
Christen versuchen, in unseren
Worten und in unserem Verhalten
die Gestalt Jesu treu
widerzuspiegeln. Auf dem Weg nach
Damaskus verstand der hl. Paulus,
dass er, „indem er die Kirche
verfolgte, Christus verfolgte. Paulus
bekehrte sich also gleichzeitig zu
Christus und zur Kirche. Von daher
versteht man“, so schließt Benedikt
XVI., „warum die Kirche später in
den Gedanken, im Herzen und im
Wirken des Paulus so gegenwärtig
war.“[5]



Sehen wir uns noch einmal die Worte
des Auferstandenen an. Auf die
Frage des Saulus – Wer bist du, Herr?
– antwortet Jesus: Ich bin Jesus, den
du verfolgst.[6] „Dieser Ausruf des
Auferstandenen, der das Leben des
Saulus veränderte, enthält im
Grunde die gesamte Lehre über die
Kirche als den Leib Christi. Christus
zog sich nicht in den Himmel zurück
und ließ auf der Erde eine Gruppe
von Nachfolgern zurück, damit sie
„seine Sache“ verträten. Die Kirche
ist keine Vereinigung, die eine
gewisse Angelegenheit voranbringen
will. Es handelt sich in ihr nicht um
eine Sache. Es geht in ihr um die
Person Jesu Christi, der auch als
Auferstandener „Fleisch“ bleibt. Er
hat „Fleisch und Knochen“ (Lk 24,
39), bestätigt der Auferstandene im
Evangelium von Lukas vor den
Jüngern, die meinten, er sei ein Geist.
Er hat einen Leib. Er ist in seiner
Kirche persönlich gegenwärtig.“[7]



Diese Überlegungen erhellen für uns
die Wirklichkeit, dass jede
Beleidigung der Kirche – ihrer Lehre,
ihrer Sakramente und Institutionen,
ihrer Hirten, besonders ihres
sichtbaren Hauptes, des Papstes –
eine Verachtung des Herrn selbst
darstellt. Denn die Kirche, die wir
auf der Erde sehen, ist immer, wie
Paulus unzählige Male wiederholt,
die Kirche Gottes, trotz der
Schwächen und Irrtümer ihrer
Glieder. Sie ist das Volk, das Gott
Vater in seine Gegenwart gerufen
hat; der Leib Christi, den Christus mit
dem Preis seines Blutes gegründet
hat, so dass seine Gegenwart in der
Geschichte bis zum Ende der Zeiten
bleibt; der Tempel des Heiligen Geist,
der sich als die wahre Wohnung
Gottes unter den Menschen erhebt.
Mit Worten eines Kirchenvaters, die
das Zweite Vatikanische Konzil
aufgegriffen hat, »erscheint die
ganze Kirche als ›das von der Einheit
des Vaters und des Sohnes und des



Heiligen Geistes her geeinte
Volk‹«[8].

Die Einheit und Dreifaltigkeit Gottes
ist also der letzte Grund für die
innerste Wirklichkeit und das Wesen
der Kirche. „Daher wäre es ein
großer Irrtum, wollte man
versuchen, eine Trennung
einzuführen zwischen einer 
charismatischen Kirche, die allein
wirklich von Christus gegründet
worden sei - und einer Rechts- oder
Amtskirche, die als bloßes
Menschenwerk und als geschichtlich
bedingt anzusehen wäre. Es gibt nur
eine Kirche, Christus hat nur eine
Kirche gegründet: sichtbar und
unsichtbar zugleich, hierarchisch
aufgebaut, mit einer Struktur
göttlichen Rechtes also, und mit einer
im Übernatürlichen wurzelnden
Dynamik, die sie beseelt, erhält und
lebendig macht.“[9]



Die erhabene Sicht der Kirche, die
wir in den Briefen des hl. Paulus
finden, begründet seine starken
Worte, wenn ihre Einheit oder ihre
Universalität bedroht ist. Die
Christen von Korinth, die dazu
neigten, einander widerstreitende
Parteien zu bilden, ermahnt er: Es
wurde mir nämlich, meine Brüder,
berichtet, dass es Zank und Streit
unter euch gibt. Ich meine damit, dass
jeder von euch etwas anderes sagt: Ich
halte zu Paulus – ich zu Apollos – ich
zu Kephas – ich zu Christus. Ist denn
Christus zerteilt? Wurde etwa Paulus
für euch gekreuzigt? Oder seid ihr auf
den Namen des Paulus getauft
worden?[10]

Die Verteidigung der Einheit und
ebenso der Universalität dieser
heiligen Mutter ist eine
vorherrschende Leidenschaft im
Leben des Apostels. „Er hatte vom
ersten Augenblick an verstanden,
sagt der Papst, dass dies eine



Wirklichkeit ist, die nicht nur die
Juden betraf oder eine bestimmte
Personengruppe, sondern dass sie
universale Bedeutung hatte und alle
betraf, weil Gott der Gott aller
ist“[11].Und so erklärt das so
genannte Konzil von Jerusalem
angesichts der Gefahr, dass die erste
christliche Gemeinde in den engen
Grenzen der Synagoge
eingeschlossen blieb, dass alle
Männer und Frauen, gleich welcher
Rasse, Sprache oder Nation, zur
vollen Eingliederung in die Kirche
Christi[12] gerufen sind, in der gilt: 
Es gibt nicht mehr Juden und
Griechen, nicht Sklaven und Freie,
nicht Mann und Frau; denn ihr alle
seid „einer“ in Christus Jesus.[13]

Aus dieser Zugehörigkeit der Kirche
zu Christus „folgt natürlich unsere
Pflicht, wirklich in Übereinstimmung
mit Christus zu leben. Daraus
ergeben sich auch die Ermahnungen
des Paulus hinsichtlich der



verschiedenen Charismen, die die
christliche Gemeinde beseelen und
ihr eine Struktur geben. Sie lassen
sich alle auf eine einzige Quelle
zurückführen, die der Geist des
Vaters und des Sohnes ist, wobei man
wohl weiß, dass es in der Kirche
niemanden gibt, der ohne Charismen
ist, wie der Apostel schreibt: »Jedem
aber wird die Offenbarung des
Geistes geschenkt, damit sie anderen
nützt« (1 Kor 12,7).“[14]Ist Deine
Bitte pro unitate apostolatus ehrlich
gemeint? Wie betest Du für alle, die
ihr Leben für die Kirche einsetzen?
Gelangst Du mit deinem Gebet bis
zum letzten Platz, an dem man für
Christus arbeitet?

Wie dankbar müssen wir Gott sein,
dass nach seinem Willen die Kirche
zugleich eine und so vielgestaltig ist!
Welche Achtung müssen wir vor
allen Zeichen empfinden, mit denen
der Heilige Geist die Braut Christi
schmücken will! „In der Kirche gibt



es verschiedene Dienste, aber nur ein
einziges Ziel: die Heiligung der
Menschen. Und an diesem Werk
haben auf irgendeine Weise kraft des
in Taufe und Firmung empfangenen
Prägemales alle Christen teil. Alle
müssen wir uns für diese Sendung
der Kirche verantwortlich fühlen, die
ja die Sendung Christi ist.“[15]
Niemand ist in der Kirche
überflüssig, alle sind notwendig.
Wichtig ist die Einheit mit ihrem
sichtbaren Haupt, mit den Hirten
und mit dem ganzen Volk Gottes –
jeder Einzelne gemäß dem Ruf und
der Gnade, die er erhalten hat.

Im Rahmen der ekklesiologischen
Aussagen des hl. Paulus erhält die
theologische und rechtliche
Wirklichkeit des Werkes – das ein
kleiner Teil der Kirche ist – ihre
umfassende Bedeutung. Das möchte
ich gerade jetzt betrachten, da das
besondere marianische Jahr zu Ende
geht, das ich ausgerufen habe, um



das silberne Jubiläum der
päpstlichen Errichtung der Prälatur
zu begehen. Die apostolische Arbeit
des Opus Dei – seiner Gläubigen,
Laien wie Priestern – ist
notwendigerweise eine
Zusammenarbeit mit der pastoralen
Vitalität der Teilkirchen, in denen die
Prälatur lebt und wirkt.

Daran erinnerte der Diener Gottes
Johannes Paul II. mit großer
Zuneigung, als er von der
»hierarchischen Natur des Opus Dei«
sprach und dann hinzufügte: »Die
Zugehörigkeit der Laienmitglieder
sowohl zu ihrer jeweiligen Teilkirche
als auch zur Prälatur, in der sie
eingegliedert sind, hat zur Folge, dass
die besondere Sendung der Prälatur
in die Evangelisierungsbemühungen
jeder Teilkirche mündet, wie dies das
II. Vatikanische Konzil vorgesehen
hat, als es die Einrichtung der
Personalprälaturen ins Auge
fasste.«[16]



Das ist ein Hinweis mehr auf einen
Aspekt, den Benedikt XVI. kürzlich
unterstrich: „Und so sehen wir, dass
»die Kirche Gottes« nicht nur eine
Summe von verschiedenen
Ortskirchen ist, sondern dass die
verschiedenen Ortskirchen ihrerseits
Verwirklichungen der einen Kirche
Gottes sind. Alle zusammen sind »die
Kirche Gottes«, die den einzelnen
Ortskirchen vorausgeht und in ihnen
zum Ausdruck kommt, sich in ihnen
verwirklicht.“[17]Das Opus Dei, das
im Dienst an der Kirche, dem Papst
und allen Menschen steht, erfüllt
dieses Ziel als eine der Institutionen,
die der Papst errichten kann, um
besondere pastorale Aufgaben zu
übernehmen, und die »als solche zur
Gesamtkirche gehören, wiewohl ihre
Mitglieder auch Mitglieder der
Teilkirchen sind, innerhalb derer sie
leben und wirken. (…) Das tut der im
Bischof gründenden Einheit der
Teilkirche nicht nur keinen Abbruch,
sondern trägt dazu bei, dieser Einheit



die für die Communio
charakteristische innere Vielfalt und
Verschiedenheit zu verleihen.«[18]

In diesem Zusammenhang freut es
mich, Euch mitteilen zu können, dass
wir im Rahmen der apostolischen
Arbeit in Indonesien ein Zentrum
eröffnet haben, und dass, wenn Gott
will, der Augenblick sehr nahe ist,
dass es das erste Zentrum in
Bukarest geben wird. Auch in
Bulgarien und Korea bereiten wir
uns auf die kontinuierliche Arbeit
am Ort vor. Ich empfehle Eurem
Gebet und dem Gebet aller, die an
der Arbeit des Werkes Anteil haben,
die apostolische Expansion in diese
und so viele andere Orte.

Den Spuren unseres Vaters folgend
bin ich in Paris in der Rue du Bac
gewesen, um dort vor dem Bild der
Wundertätigen Medaille zu beten.
Dort habe ich Euer Gebet zu Maria
getragen, damit sie uns hilft, das



große Wunder zu vollbringen, das
alltägliche Leben in heroische
Heiligkeit zu verwandeln. Wir wollen
in diesen letzten Tagen des
marianischen Jahres – und dann
unser ganzes Leben – fest die Hand
der Muttergottes ergreifen und ihren
Hinweis befolgen, den sie den
Dienern in Kana gab: Was er euch
sagt, das tut![19] Versuchen wir, jene
Knechte nachzuahmen, richten wir –
alle – unseren Willen darauf, usque
ad summum – ganz und gar – mit
Gebet und Arbeit dieser
Aufforderung zu entsprechen.

Bevor ich schließe, möchte ich Euch
wiederum bitten, Euch mit meinen
Anliegen zu vereinen, besonders in
der Heiligen Messe. Betet in diesen
Tagen für Eure Brüder, denen ich am
22. November, dem Vorabend des
Hochfestes Christkönig, in Rom die
Diakonatsweihe spenden werde.

-----------------------------------------------



[1] Hl. Josefmaria, Der Weg, Nr. 804

[2] Hl. Josefmaria, Homilie Das
übernatürliche Ziel der Kirche,
28.5.1972

[3] Benedikt XVI., Ansprache bei der
Generalaudienz, 22.11.2006

[4] Ebd.

[5] Ebd.

[6] Apg 9, 5

[7] Benedikt XVI., Homilie bei der
Eröffnung des Paulusjahres,
28.6.2008

[8] Zweites Vatikanisches Konzil,
Dogm. Konst. Lumen gentium, Nr. 4;
vgl. hl. Cyprian, Traktat über das
Vaterunser, 23

[9] Hl. Josefmaria, Homilie Das
übernatürliche Ziel der Kirche,
28.5.1972



[10] 1 Kor 1, 11-13

[11] Benedikt XVI., Ansprache bei der
Generalaudienz, 25.10.2006

[12] Vgl. Apg 15, 23-29

[13] Gal 3, 28

[14] Benedikt XVI., Ansprache bei der
Generalaudienz, 22.11.2006

[15] Hl. Josefmaria, Homilie Loyal zur
Kirche, 4.6.1972

[16] Johannes Paul II., Ansprache an
die Teilnehmer eines Kongresses über
das apostolische Schreiben „Novo
millennio ineunte“, 17.3.2001

[17] Benedikt XVI., Ansprache bei der
Generalaudienz, 15.10.2008

[18] Kongregation für die
Glaubenslehre, Schreiben 
Communionis notio, 28.5.1992, Nr. 16

[19] Joh 2, 5



pdf | automatisch generiertes
Dokument von https://opusdei.org/de-at/

article/brief-des-pralaten-
november-2008/ (11.01.2026)

https://opusdei.org/de-at/article/brief-des-pralaten-november-2008/
https://opusdei.org/de-at/article/brief-des-pralaten-november-2008/
https://opusdei.org/de-at/article/brief-des-pralaten-november-2008/

	Brief des Prälaten (November 2008)

