
opusdei.org

Brief des Prälaten
(März 2011)

Wir können dem Herrn jeden
Tag unsere Bereitschaft zur
Bekehrung zeigen. Die
Fastenzeit ist ein ganz
besonderer Moment, um auf
Gott zuzugehen.

09.03.2011

„Nichts ist Gott so wohlgefällig und
wird so von ihm geschätzt wie die
Bekehrung zu ihm, die die Menschen
in ehrlicher Reue vollziehen.“[1] Das
sind Worte bleibender Aktualität,
und das um so mehr in den



kommenden Wochen, denn in acht
Tagen beginnt die Fastenzeit. In der
Liturgie von Aschermittwoch ruft die
Kirche uns mit Worten des hl. Paulus
liebevoll und eindringlich auf, dass
ihr seine Gnade nicht vergebens
empfangt. Denn es heißt: Zur Zeit der
Gnade erhöre ich dich, am Tag der
Rettung helfe ich dir. Jetzt ist sie da,
die Zeit der Gnade; jetzt ist er da, der
Tag der Rettung[2].

In einer christlichen
Lebensauffassung „muss jeder
Augenblick als begnadet gelten und
jeder Tag ein Tag des Heils genannt
werden“, sagt der Heilige Vater;
„aber die Liturgie der Kirche bezieht
diese Worte in ganz besonderer
Weise auf die Fastenzeit“[3]. Die vor
uns liegenden Wochen sind in
besonderer Weise geeignet, uns zu
Gott zurückzuführen, der uns durch
seine Gnade an sich zieht. Bitten wir
den Heiligen Geist, er möge uns
erkennen lassen, wie ernst dieser Ruf



ist, damit wir diese Tage nicht – wie
es der hl. Josefmaria ausdrückte –
„spurlos dahinfließen lassen wie
Wasser über Granit“[4]. Versprechen
wir unserem Herrn: „Ich will mich
durchtränken lassen, mich bekehren,
mich erneut dem Herrn zuwenden
und ihn lieben, wie er geliebt werden
will.“[5]

Denken wir dabei nicht nur an die
Umkehr eines Sünders, der
entschlossen ist, sich der Gnade zu
öffnen und so vom geistlichen Tod
zum LEBEN – in Großbuchstaben –
überzugehen. Es sind auch tägliche
Veränderungen, die einen Christen –
eine Christin – Gott näherbringen
und ihn dazu führen, durch den
Empfang der Sakramente intensiver
am Leben Christi teilzuhaben, sein
Gebetsleben zu pflegen und konkret
und wirksam dem geistlichen und
materiellen Wohl der anderen zu
dienen. Wie Benedikt XVI. sagte,
„heißt Umkehr, gegen den Strom zu



schwimmen, wobei der »Strom« der
oberflächliche, inkonsequente und
trügerische Lebensstil ist, der uns oft
mit sich reißt, uns beherrscht und zu
Knechten des Bösen oder jedenfalls
zu Gefangenen moralischer
Mittelmäßigkeit macht. Mit der
Umkehr hingegen strebt man nach
dem hohen Maßstab des christlichen
Lebens, vertraut sich dem
lebendigen und persönlichen
Evangelium an, das Christus Jesus
ist.“[6]

In der Kirche gibt es nach dem
Willen Gottes viele Wege, viele Arten
und Weisen, die aufeinander
folgenden persönlichen
Bekehrungen anzuregen, die für ein
christliches Leben unbedingt
erforderlich sind. Der hl. Josefmaria
erinnert uns daran, dass diese
geistlichen Umformungen beharrlich
angestrebt werden müssen, oft sogar
im Laufe ein und desselben Tages:
„Neubeginnen? Ja! Du beginnst



jedesmal von neuem, wenn du einen
Reueakt verrichtest – und das sollte
oft am Tage geschehen! –, weil du
damit Gott deine erneuerte Liebe
schenkst.“[7] Denken wir häufig
daran, dass Gott in diesem
Augenblick auf uns wartet? Nehmen
wir uns die Zeit, ihn zu fragen, was
er von uns möchte? Bewegt uns
innerlich der Wunsch, eng mit
Christus verbunden zu sein?

Heute möchte ich über zwei
spezifische Mittel sprechen, die uns
auf den Weg der Freundschaft mit
der Heiligsten Dreifaltigkeit
zurückführen. Es sind zum einen die
Besinnungstage, die in der Fastenzeit
an vielen Orten vermehrt angeboten
werden. Natürlich gibt es sie nicht
nur in diesen Wochen, aber viele
Christen sehen den drängenden
Aufruf zur Änderung des Lebens, der
die Liturgie dieser Tage
kennzeichnet, als Einladung an, in
dieser Zeit an solchen Tagen der



Besinnung teilzunehmen. Und
dasselbe kann man von den
monatlichen Einkehrstunden sagen,
die unter den geistlichen
Bildungsmitteln, die die Prälatur
zahlreichen Menschen in der ganzen
Welt anbietet, einen wichtigen Platz
einnehmen.

Der hl. Josefmaria bemerkte, dass
diese geistliche Praxis in der Kirche
seit den ersten Zeiten geübt wurde.
Immer wenn jemand sich auf eine
Aufgabe vorbereitete oder einfach
spürte, dass er dem Ruf der Gnade
mit einer größeren Verfügbarkeit
entsprechen sollte, versuchte er,
häufigeren und innigeren Umgang
mit Gott zu haben. „Schon die ersten
Christen machten Besinnungstage.
Nach der Himmelfahrt Christi finden
wir die Apostel und eine große Schar
von Gläubigen im Abendmahlssaal
versammelt, die zusammen mit
Maria die Ausgießung des Trösters
erwarten, den Jesus versprochen



hatte. Dort findet sie der Heilige Geist
perseverantes unanimiter in oratione
(Apg 1, 14), einmütig im Gebet
verharrend.

Genau so verhielten sich jene
Menschen, die in den Anfängen der
Christenheit in ihren Häusern ein
Gott hingegebenes Leben führten,
ohne sich vom Umgang mit den
anderen abzusondern; ebenso die
Anachoreten, die in die Wüste
gingen, um sich in der Einsamkeit
vollkommen Gott … und der Arbeit!
zuzuwenden (…). Alle Christen, die
sich ehrlich um ihre Seele sorgten,
haben auf die eine oder andere Art
ihre Besinnungstage gemacht. Das ist
christliche Praxis.“[8]

Seit den ersten Jahren des Werkes
maß unser Gründer diesen Tagen,
die ausschließlich dem Gebet und
der Gewissenserforschung
vorbehalten sind, große Bedeutung
zu, denn beides ist notwendig, um



das innere Leben in Gang zu halten.
„Was werden wir, du und ich, also in
diesen Tagen der Besinnung tun“?
fragte er sich einmal und gab auch
gleich die Antwort: „Wir werden viel
mit Gott zusammen sein, ihn suchen
wie Petrus, um ein persönliches
inniges Gespräch mit ihm zu halten.
Beachte, dass ich Gespräch sage, also
ein Dialog von Angesicht zu
Angesicht, in dem keiner der beiden
sich in die Anonymität zurückzieht.
Wir brauchen dieses persönliche
Gebet, diese Zweisamkeit, diesen
direkten Umgang mit Gott, unserem
Herrn.“[9]

Zu Beginn seines Pontifikats sprach
Benedikt XVI. wiederholt über den
Wert solcher Tage geistlicher
Besinnung, „besonders wenn sie in
vollkommener Stille gemacht
werden“[10]. Und in der
traditionellen Botschaft zur
diesjährigen Fastenzeit nimmt er
Bezug auf das Evangelium des



zweiten Sonntags, um dieses Thema
anhand der Verklärung des Herrn
aufzugreifen: „Es ist eine Einladung,
vom Lärm des Alltags Abstand zu
nehmen, um in die Gegenwart Gottes
einzutauchen: Er möchte uns
tagtäglich ein Wort zukommen
lassen, das tief in unseren Geist
eindringt, wo es Gut und Böse
unterscheidet (vgl. Hebr 4,12), und
das den Willen stärkt, dem Herrn
nachzufolgen.“[11]

Damit diese Mittel „der Bildung und
Umbildung“, wie unser Vater sie
nannte, Frucht bringen, muss man
alle Sinne und Vermögen sammeln;
ohne dieses Bemühen ist es sehr
schwierig – wenn nicht gar
unmöglich –, das Licht, das der
Heilige Geist in der Seele entzündet,
wahrzunehmen und seine Stimme zu
hören, die uns konkrete
Kampfpunkte vorschlägt, um
Christus von nahem zu folgen und in
seinem Schrittmaß zu gehen.



Ich empfehle Euch daher, meine
Töchter und Söhne, diesen Aspekt –
das Schweigen, die Stille – während
der monatlichen und jährlichen
Einkehrtage nicht zu
vernachlässigen. Gewiss können und
sollen sie den jeweiligen konkreten
Umständen derer, die an diesen
Bildungstagen teilnehmen, angepasst
werden. Es ist sicher nicht dasselbe,
ob es sich um Menschen handelt, die
schon eine gewisse Vertrautheit mit
geistlichen Dingen haben, oder ob es
solche sind, die die ersten Schritte im
christlichen Leben tun. Wie der treue
und kluge Verwalter, von dem das
Evangelium erzählt, müssen wir es
verstehen, zur rechten Zeit die
Nahrung zuzuteilen[12].

Bei der Planung der verschiedenen
apostolischen Angebote und der
Betreuung der Teilnehmer gilt es, auf
die Gestaltung dieser Tage der
Einkehr zu achten. Bedenkt unter
übernatürlicher Perspektive die



konkrete Situation der Interessenten,
auch wenn das bedeutet, mehr
Besinnungstage anzubieten. Aus dem
gleichen Grund gab unser Vater
immer den Rat, Einkehrtage, Kreise
usw. nicht ausfallen zu lassen, auch
wenn weniger Leute daran
teilnehmen als ursprünglich
erwartet, ja, selbst wenn nur ein
einziger kommt.

Wie wir in der Spur des Sämanns
lesen, sollen die Besinnungstage
ermöglichen, „in Stille sich zu
sammeln, um neu zu Gott zu finden,
um sich selbst zu finden und so
innerlich zu reifen. Wir haben diese
Zeit bitter nötig, damit wir
entdecken, worin wir uns bessern
müssen und wie das geschehen
kann: Was soll ich tun? Was soll ich
unterlassen?“[13] Und an diesen
Tagen, sagt der hl. Josefmaria an
anderer Stelle, „muss deine
Gewissenserforschung tiefer und
ausgedehnter sein als sonst



normalerweise am Abend. – Wenn
nicht, versäumst du eine große
Gelegenheit zur Umkehr.“[14]

Die Liturgie der Fastenzeit gibt uns
genügend Materie für das Gebet, wie
der Heilige Vater in seiner Botschaft
hervorhebt. Die Szene der
Versuchungen Christi in der Wüste,
die wir am ersten Sonntag lesen,
erinnert uns daran, „dass der
christliche Glaube, nach dem Beispiel
Jesu und in Gemeinschaft mit ihm,
einen Kampf „gegen die Beherrscher
dieser finsteren Welt“ (Eph 6,12)
einschließt, in welcher der Teufel am
Werk ist, der auch heute nicht müde
wird, den Menschen, der sich dem
Herrn nähern will, zu
versuchen“[15]. Machen wir uns
daher Gedanken, wie wir uns auf
diesen Kampf vorbereiten, und
vertrauen wir dabei auf die
übernatürlichen Mittel. Der hl.
Josefmaria schlug uns eine ganz
übernatürliche Taktik vor: „Du führst



den Krieg, die täglichen Gefechte
deines inneren Lebens, in Stellungen,
die weit vor den schweren Mauern
deiner Festung liegen. Hier muss der
Feind antreten, bei deiner kleinen
Abtötung, deinem gewohnten Gebet,
deiner normalen Arbeit, deinem
Lebensplan. Dann fällt es ihm
schwer, an die leicht erstürmbare
Zitadelle deiner Festung
heranzukommen. – Und wenn, dann
erschöpft.“[16]

Am darauffolgenden Sonntag
werden wir die Stimme des
himmlischen Vaters hören, die uns
auf Christus verweist: Das ist mein
geliebter Sohn, an dem ich Gefallen
gefunden habe; auf ihn sollt ihr hören.
[17] Achten wir im persönlichen
Gebet auf das, was Gott jedem von
uns sagt, um es zu verwirklichen.
Dort erkennen wir auch, ob wir uns
auf die Gnade der Sakramente
stützen und wie wir die Ratschläge
annehmen, die wir in der



persönlichen geistlichen Leitung
erhalten.

Am dritten Fastensonntag
schließlich, am 27. März, hören wir
in der Liturgie die „Bitte Jesu an die
samaritische Frau: „Gib mir zu
trinken!“ (Joh 4,7 (…). Sie drückt die
Leidenschaft Gottes für jeden
Menschen aus und möchte in
unserem Herzen den Wunsch nach
dem Geschenk der „sprudelnden
Quelle […], deren Wasser ewiges
Leben schenkt“ (ebd. 14)“[18].
Möchten wir doch mit neuem Eifer
die Aufforderung verspüren, immer
vor Augen zu haben, dass wir als
seine Jünger sein Licht und seine
Gnade überall verbreiten sollen; vor
allem dadurch, dass wir unseren
Freunden und Verwandten helfen,
sich im Sakrament der Vergebung
mit Gott zu versöhnen; und auch,
indem wir sie einladen, in den
kommenden Wochen an



Einkehrstunden oder
Besinnungstagen teilzunehmen.

Wir stehen kurz vor dem Hochfest
des hl. Josef, des Patrons der Kirche
und des Werkes. Bereiten wir uns
vor, am 19. März dankbar und froh
unsere Liebesbindung an Gott im
Werk zu erneuern. Zugleich wollen
wir auch vertrauensvoll den heiligen
Patriarchen bitten, er möge von Gott
die Gnade erwirken, dass sich viele
Männer und Frauen jeden Alters und
aller gesellschaftlichen Stellungen
entschließen, Christus im Opus Dei
zu folgen.

Außerdem fällt auf dieses Datum ein
weiterer Jahrestag der feierlichen
Verkündigung der Apostolischen
Konstitution Ut sit; mit dieser Bulle
errichtete der hochgeschätzte Papst
Johannes Paul II. das Opus Dei als
Personalprälatur; in der– so legte er
fest –Priester und Laien organisch
zusammenarbeiten, um die göttliche



Eingebung in der Seele des hl.
Josefmaria am 2. Oktober 1928
Wirklichkeit werden zu lassen. Das
klare Bewusstsein, dass diese
Rechtsgestalt durch den Willen des
Heiligen Geistes im Zweiten
Vatikanischen Konzil entstanden ist,
um einen Weg für besondere
pastorale Bedürfnisse der Kirche zu
eröffnen, verpflichtet uns zu
unerschütterlicher Treue.

Am 28. März ist der Jahrestag der
Priesterweihe unseres Vaters.
Danken wir der Heiligsten
Dreifaltigkeit, denn jeder von uns ist
wirklich ein Kind der Bereitschaft
unseres Gründers, Priester Jesu
Christi zu werden. Ohne seine
großzügige und umfassende
Annahme des göttlichen Willens
gäbe es kein Opus Dei in der Kirche.
Die Gründung des Werkes geschah
als Antwort auf die Frage: Warum
werde ich Priester?, die sich unser
Vater während seiner Jahre im



Priesterseminar von Saragossa stellte
und die der tiefste Grund war für
seine Entschlossenheit, diesen Weg
einzuschlagen und weiter zu gehen.

Beten wir – mit seiner Fürsprache –
für mehr Priesterberufungen in allen
Ländern: für Männer, die treu und in
Gott verliebt sind, die sich freudig
dem Dienst an allen Menschen
widmen, die zum Papst stehen und
mit seinen jeweiligen
Diözesanbischöfen eng
zusammenarbeiten. Mögen auch im
Werk die Priester nicht fehlen, die
zur Betreuung der apostolischen
Arbeit, um die Gott uns bittet, nötig
sind. Bitten wir die Heiligste
Dreifaltigkeit auch inständig darum,
dass alle Katholiken, Männer und
Frauen, die priesterliche Seele
nähren, die Gott ihnen eingepflanzt
hat.

Hört nicht auf, für den Papst und
seine Mitarbeiter zu beten; tut dies



besonders in der ersten
Fastenwoche, wenn in der römischen
Kurie geistliche Exerzitien gehalten
werden. Auch wir werden diese Zeit
für unsere jährlichen
Besinnungstage nutzen. Ich hoffe aus
ganzem Herzen, dass Ihr mich
während dieser Tage geistlich
begleitet; es macht mir nichts aus,
Euch zu sagen, dass ich den Herrn
täglich anrufe, damit niemand den
Gnadenstrom vergebens empfängt,
den Gott uns durch diese Mittel
gewährt.

---------

[1] Maximus der Bekenner, Epístola
11 (PG 91, 454)

[2] Messbuch, Aschermittwoch,
Zweite Lesung (2 Kor 6, 1-2)

[3] Benedikt XVI., Ansprache bei der
Generalaudienz, 17.2.2010



[4] Hl. Josefmaria, Christus begegnen,
Nr. 59

[5] Ebd. [6] Benedikt XVI., Ansprache
bei der Generalaudienz, 17.2.2010

[7] Hl. Josefmaria, Im Feuer der
Schmiede, Nr. 384

[8] Hl. Josefmaria, Aufzeichnungen
aus einer Betrachtung, 25.2.1963

[9] Ebd.

[10] Benedikt XVI., Ansprache an
eine Gruppe von Bischöfe anlässlich
ihres „Ad-limina“-Besuches,
26.11.2005

[11] Benedikt XVI., Botschaft zur
Fastenzeit 2011, 4.11.2010, Nr. 2

[12] Lk 12, 42

[13] Hl. Josefmaria, Die Spur des
Sämanns, Nr. 177

[14] Hl. Josefmaria, Der Weg, Nr. 245



[15] Benedikt XVI., Botschaft zur
Fastenzeit 2011, 4.11.2010, Nr. 2

[16] Hl. Josefmaria, Der Weg, Nr. 307

[17] Mt 17, 5

[18] Benedikt XVI., Botschaft zur
Fastenzeit 2011, 4.11.2010, Nr. 2

pdf | automatisch generiertes
Dokument von https://opusdei.org/de-at/

article/brief-des-pralaten-marz-2011/
(27.01.2026)

https://opusdei.org/de-at/article/brief-des-pralaten-marz-2011/
https://opusdei.org/de-at/article/brief-des-pralaten-marz-2011/

	Brief des Prälaten (März 2011)

