
opusdei.org

Brief des Prälaten
(Juni 2013)

Bischof Echevarría setzt seine
Betrachtungen über das Credo
fort. In diesem Monat
behandelt er die Sendung des
Heiligen Geistes und die
Wiederkunft Christi am Ende
der Zeiten.

07.06.2013

Zu Beginn des Monats Juni kommt
mir immer mit besonderer Intensität
der hl. Josefmaria in den Sinn,
dessen Gedenktag die Kirche am 26.
Juni begeht, ein großer Festtag in der



Prälatur. Wenn wir das Beispiel
seines Lebens betrachten und seine
Schriften lesen, werden wir uns
erneut und immer stärker bewusst,
welche Wunder Gott in den Seelen
wirkt, die seinen Plänen völlig treu
ergeben sind. Mir kommt jener
Ausruf der Heiligen Schrift in den
Sinn: mirábilis Deus in sanctis suis[1],
Gott ist verherrlicht in seinen
Heiligen!

Die Gleichförmigkeit mit Christus –
denn darin besteht die Heiligkeit –
wird besonders dem Heiligen Geist
zugeschrieben. Danken wir ihm für
sein Wirken, mit dem er beständig
die Seelen heiligt. In den
vergangenen Tagen haben wir
anlässlich der Feier des Pfingstfestes
und des Dreifaltigkeitssonntags
häufig unser Herz zu diesem Gott
erhoben, dessen Wille es ist – nach
den Worten des hl. Paulus –, dass alle
Menschen gerettet werden und zur
Erkenntnis der Wahrheit gelangen[2].



Nachdem wir nun wieder in die Zeit
im Jahreskreis eingetreten sind,
erinnert uns die Liturgie daran, dass
wir uns in der geschichtlichen
Epoche zwischen dem Kommen des
Geistes an Pfingsten und dem
Kommen Christi in Herrlichkeit am
Ende der Zeiten befinden. Es ist dies
eine der im Glaubensbekenntnis
enthaltenen Wahrheiten, mit der die
Geheimnisse, die sich auf Christus
beziehen, ihren Abschluss finden.
Jeden Sonntag bekennen wir in der
Messe, dass der Herr, der jetzt zur
Rechten des Vaters sitzt, 
wiederkommen wird in Herrlichkeit,
zu richten die Lebenden und die Toten;
seiner Herrschaft wird kein Ende
sein[3].

„Seit der Himmelfahrt – erklärt der 
Katechismus der Katholischen Kirche
– steht die Ankunft Christi in
Herrlichkeit bevor“[4], in dem Sinn,
dass sie in jedem Augenblick
eintreten kann. Gott allein weiß,



wann dieses Ereignis stattfinden
wird, das das Ende der Geschichte
und die endgültige Erneuerung der
Welt bedeutet. Daher sollten wir
ohne falsche Schrecken oder Ängste,
aber verantwortungsbewusst
vorangehen und uns auf diese
endgültige Begegnung mit Jesus
vorbereiten, die andererseits für
jeden im Augenblick seines Todes
bereits Wirklichkeit wird. Von Gott
kommen wir und zu Gott gehen wir:
Diese Wirklichkeit ist im Grunde die
Synthese der christlichen Weisheit.
Und doch beklagte kürzlich der
Papst, dass „diese beiden Pole der
Geschichte oft vergessen werden und
dass vor allem der Glaube an die
Wiederkunft Christi und an das
Jüngste Gericht im Herzen der
Christen manchmal nicht so fest und
klar ist“[5].

Bedenken wir auch, dass dieser
endgültigen Begegnung des Herrn
mit jedem Menschen sein



beständiges Handeln in unserem
gewöhnlichen Leben vorausgeht. Ich
habe noch vor Augen, wie inständig
der hl. Josefmaria für unser tägliches
Unterwegssein zu ihm betete: Mane
nobiscum![6], bleib doch bei uns.
Sagen wir ihm das in dem
Bewusstsein, zulassen zu müssen,
dass er in unserem ganzen Leben
handelt? Unser Vater mahnte uns
auch zur Bereitschaft, Gott in jedem
Augenblick Rechenschaft über unser
Leben abzulegen. Im Weg schrieb er:
„Er wird wiederkommen zu richten
die Lebenden und die Toten, beten wir
im Credo. – Verliere mir dieses
Gericht und diese Gerechtigkeit und
diesen Richter nicht aus den
Augen.“[7] Ich kann bezeugen, dass
er selbst jeden Tag diese Möglichkeit
ins Auge fasste, und zwar mit Freude;
ebenso müssten wir, die wir uns als
Kinder Gottes wissen, uns darauf
freuen. Daher fügte er hinzu:
„Brennt in deiner Seele nicht der
Wunsch, deinem Vater Gott Freude



zu machen, wenn er dich richten
soll?“[8]

Die gegenwärtige Zeit, die Etappe der
Geschichte, die jeder von uns zu
durchlaufen hat, „ist eine Zeit des
Harrens und des Wachens“[9], in der
wir mit der Freude und Begeisterung
guter Kinder arbeiten sollen, um mit
Hilfe der Gnade auf Erden das Reich
Gottes einzupflanzen, das Jesus
Christus am letzten Tag zu seiner
Vollendung führen wird. So wird es
im Gleichnis von den Talenten
erklärt, das unser Vater oft erläutert
hat[10]. Der Papst hat in einer seiner
Katechesen zum Jahr des Glaubens
daran erinnert. „Das Warten auf die
Wiederkunft des Herrn ist die Zeit
des Handelns (…), die Zeit, in der wir
die Gaben Gottes Frucht bringen
lassen sollen, nicht für uns selbst,
sondern für ihn, für die Kirche, für
die Mitmenschen, die Zeit, in der wir
stets danach streben müssen, das
Gute in der Welt wachsen zu lassen.



Und insbesondere in dieser Zeit der
Krise heute ist es wichtig, sich nicht
in sich selbst zu verschließen und
das eigene Talent, den eigenen
geistlichen, intellektuellen,
materiellen Reichtum – all das, was
Gott uns geschenkt hat – zu
vergraben, sondern sich zu öffnen,
solidarisch zu sein, auf den
Mitmenschen zu achten.“[11]

Meine Töchter und meine Söhne,
vergessen wir diese Empfehlungen
nicht und setzen wir uns ein, dass
viele andere Menschen – viele! – sie
nicht nur hören, sondern sich
ebenfalls bemühen, sie in die Tat
umzusetzen. Letzten Endes lässt sich
alles dahingehend zusammenfassen,
dass wir aus Liebe zu Gott wachsam
bleiben und auf die Bedürfnisse der
anderen achten, angefangen bei
unseren Nächsten, die aus
familiären, beruflichen oder
gesellschaftlichen Gründen an
unserer Seite sind, und dabei vor



Augen haben, dass, wie der hl.
Johannes vom Kreuz schrieb, „wir
am Abend unseres Lebens nach
unserer Liebe gerichtet werden“[12].
So sagt es Christus selbst in der
beeindruckenden Szene des Jüngsten
Gerichts, das Matthäus schildert[13].
Verstehen wir zu dienen? Tun wir es
mit übernatürlicher und
menschlicher Freude, und zwar
täglich?

Der Gedanke an die letzten
Wahrheiten darf kein Grund für
lähmende Ängste sein, sondern muss
jedem von uns Gelegenheit geben,
seinen irdischen Weg immer wieder
zu berichtigen und sich dem
anzupassen, was Gott von ihm
möchte. Er muss uns ein Ansporn
sein, „die Gegenwart besser zu leben.
Mit Barmherzigkeit und Geduld
schenkt Gott uns diese Zeit, damit
wir täglich lernen, ihn in den Armen
und Geringen zu erkennen, damit
wir uns für das Gute einsetzen und



wachsam sind im Gebet und in der
Liebe.“[14]

Der Heilige Geist, den Jesus nach
seiner glorreichen Himmelfahrt in
die Welt gesandt hat, stützt uns und
spornt uns an. Am Hochfest von
Pfingsten haben wir es voller Freude
betrachtet, und jedes Mal, wenn wir
das Credo beten, bekennen wir seine
Wirklichkeit und sein Wirken in der
Kirche: Ich glaube an den Heiligen
Geist, der Herr ist und lebendig macht,
der aus dem Vater und dem Sohn
hervorgeht, der mit dem Vater und
dem Sohn angebetet und verherrlicht
wird, der gesprochen hat durch die
Propheten.[15]

Es handelt sich um eine Wahrheit,
die, dem menschlichen Verstand
nicht zugänglich, von Christus den
Aposteln offenbart wurde und uns
den Zugang zur Größe und
Vollkommenheit Gottes eröffnet.
„Der Vater ist von niemand gemacht,



noch geschaffen, noch gezeugt. Der
Sohn ist vom Vater allein, nicht
gemacht, noch geschaffen, sondern
gezeugt. Der Heilige Geist ist vom
Vater und vom Sohn, nicht gemacht,
noch geschaffen, noch gezeugt,
sondern hervorgehend.“[16] Der
Katechismus der Katholischen Kirche
fasst diese Lehre in einer Art Formel
zusammen: „Die göttliche Einheit ist
dreieinig.“[17]

Der Heilige Geist ist die Liebe
zwischen den beiden ersten
Personen, eine ungeschaffene und
unendliche Liebe, eine
wesensgleiche, ewige Liebe, die aus
der gegenseitigen Hingabe von Vater
und Sohn hervorgeht; ein
vollkommen übernatürliches
Geheimnis, das wir dank der
Offenbarung Jesu Christi selbst
kennen, und das uns hilft, die Größe
der Gabe zu lieben zu verstehen. Auf
seine Worte gestützt haben die
Kirchenväter und andere Theologen



sich unter der Führung des
Lehramtes bemüht, in irgendeiner
Form – denn der Glaube ist immer
Licht und Dunkel zugleich – die
Göttlichkeit des Trösters zu
veranschaulichen.

Gemäß der Art, wie wir Menschen,
geschaffen nach dem Bild und
Gleichnis Gottes, erkennen und
lieben, und entsprechend der Namen
und Sendungen, die in der Heiligen
Schrift dem Geist Gottes
zugeschrieben werden, haben sie
sein Hervorgehen aus dem Vater und
dem Sohn als subsistierende Liebe
erklärt. So wie Gott Vater, sein
eigenes Wesen erkennend, den Sohn
zeugt, so lieben sich Vater und Sohn
in einem einzigen, ewigen und
unendlichen Liebesakt, der der
Heilige Geist ist.

Welche Freude und welchen Frieden
sollte uns der sichere Glaube geben,
dass wir in jedem Moment vom



göttlichen Beistand begleitet sind!
Und nicht nur von außen, wie von
einem liebevollen Freund, sondern
von einem Gast, der mit dem Vater
und dem Sohn im Innern unserer
Seele im Stand der Gnade wohnt. Er
ist Ruh in der Unrast, Kühlung in der
Hitze, Trost in Leid und Tod[18], wie
die Kirche in der Sequenz von
Pfingsten betet. Er ist lux beatíssima,
das selige Licht, das bis ins Innerste
der Seele dringt, das uns erleuchtet,
damit wir Christus besser erkennen,
das uns stärkt, damit wir ihm aus der
Nähe folgen, wenn die Hindernisse
und Schwierigkeiten uns zu
bedrängen scheinen, und das uns
anspornt, aus uns herauszugehen,
um uns um unsere Mitmenschen zu
kümmern und sie zu Gott zu führen.

„Die Kraft und die Macht Gottes
erhellen das Angesicht der Erde. Der
Heilige Geist steht fortwährend der
Kirche Christi bei, damit sie immer
und in allem das erhobene Zeichen



für die Völker sei, das den Menschen
die Güte und die Liebe Gottes
verkündigt. Mag unsere Enge auch
noch so bedrückend sein, wir
Menschen dürfen mit Vertrauen auf
den Himmel blicken und voll Freude
sein: denn Gott liebt uns und befreit
uns von unseren Sünden. Die
Gegenwart und das Wirken des
Heiligen Geistes in der Kirche sind
Unterpfand und Verheißung der
ewigen Seligkeit, der Freude und des
Friedens, die Gott uns bereitet.“[19]

Unter den Bildern, die die Schrift
verwendet, um vom Heiligen Geist zu
sprechen, ist das häufigste das des
Wassers; ein absolut notwendiges
Element für das natürliche Leben;
denn wo es fehlt oder Mangel
herrscht, entsteht eine Wüste und die
Lebewesen werden krank oder
sterben. Er ist einer der Schätze, die
der Schöpfer den Menschen
anvertraut hat, damit sie ihn gut
verwalten und allen zukommen



lassen. In der übernatürlichen
Ordnung ist dieser Lebensquell der
Geist. In seinem Gespräch mit der
Samariterin und später beim
Laubhüttenfest verhieß Christus,
denen, die sein Wort gläubig
aufnähmen, lebendiges Wasser zu
geben und in allen, die ihn suchten,
eine Quelle aufspringen zu lassen, so
dass aus ihrem Innern
unaufhörlichStröme lebendigen
Wassers fließen würden. Johannes
schreibt, dass er damit den Geist
meinte, den alle empfangen sollten,
die an ihn glauben[20].

Der Heilige Geist kommt zu den
Christen als unerschöpfliche Quelle
des göttlichen Reichtums. Wir haben
ihn in der Taufe und in der Firmung
empfangen; er wird uns im
Sakrament der Buße geschenkt,
wenn unserer Seele von neuem die
unendlichen Verdienste Christi
zugewendet werden; und jedes Mal,
wenn wir die Eucharistie und die



übrigen Sakramente empfangen,
wird er in unsere Seele und in
unseren Leib gesandt; er wirkt in
unserem Gewissen durch die
eingegossenen Tugenden und die
Gaben … Mit einem Wort, seine
Aufgabe besteht darin, uns zu
wahren Kindern Gottes zu machen
und dahin zu führen, dass wir uns
gemäß dieser Würde verhalten. „Der
Heilige Geist lehrt uns, mit den
Augen Christi zu schauen, das Leben
zu leben, wie Christus es gelebt hat;
das Leben so zu verstehen, wie
Christus es verstanden hat. Daher
stillt das lebendige Wasser, das der
Heilige Geist ist, den Durst unseres
Lebens.“[21]

Der Tröster Geist, Herr und Spender
des Lebens, der durch die Propheten
gesprochen und Christus gesalbt hat,
damit er uns die Worte Gottes
mitteilt, spricht weiterhin durch die
Kirche und im Innern der Seelen.
Daher „bedeutet aus dem Heiligen



Geist leben, aus dem Glauben, der
Hoffnung und der Liebe leben, sich
von Gott ergreifen lassen, damit er
von Grund auf unser Herz erneuere
und es nach seinem Maß
gestalte“[22]. Seien wir dankbar für
die Sorge, die er uns wie ein guter
Vater und eine gute Mutter
angedeihen lässt, denn das und viel
mehr ist er für jeden von uns. Rufen
wir ihn häufig an? Erneuern wir
täglich den Entschluss, aufmerksam
auf seine Eingebungen zu hören?
Bemühen wir uns, sie zu befolgen,
ohne ihnen Widerstand zu leisten?

Um all diese guten Wünsche
Wirklichkeit werden zu lassen
empfehle ich Euch, Euch Worte zu
eigen zu machen, die der hl.
Josefmaria in den ersten Jahren des
Werkes niederschrieb: „Komm,
Heiliger Geist! Erleuchte meinen
Verstand, damit ich deine Gebote
erkenne. Stärke mein Herz gegen die
Nachstellungen des Feindes.



Entflamme meinen Willen … Ich
habe deine Stimme vernommen und
möchte mich nicht verhärten und dir
widerstehen. Ich will nicht sagen:
Morgen … Nunc coepi! Jetzt beginne
ich – denn es könnte kein Morgen
mehr für mich geben.

Oh Geist der Wahrheit und der
Weisheit, Geist des Verstandes und
des Rates, Geist der Freude und des
Friedens: Ich will, was du willst, ich
will, weil du willst, ich will, wie du
willst, ich will, wann du willst.“[23]

Bitten wir ihn voller Vertrauen für
die Kirche, den Papst, die Bischöfe,
die Priester und das ganze christliche
Volk. Bitten wir ihn besonders für
diesen kleinen Teil der Kirche, der
das Opus Dei ist, für seine Gläubigen
und Mitarbeiter, für alle Menschen,
die sich unseren Apostolaten mit
dem ehrlichen Wunsch nähern, Gott
und den Mitmenschen mehr und
besser zu dienen. Welchen Trost



erfahren wir am Hochfest des
Herzens Jesu und am Gedenktag des
Unbefleckten Herzens Mariens!
Nehmen wir unsere Zuflucht zu
diesen Orten des Friedens, der Liebe,
der Freude und der Sicherheit!

Vor zwei Tagen bin ich von einer
Reise nach Südafrika
zurückgekommen, wo die Arbeit des
Werkes langsam Gestalt annimmt.
Ihr wisst, dass ich gerne an allen
Orten zugleich wäre, wo meine
Töchter und Söhne arbeiten. Ich
versetze mich dorthin mit dem
Gebet, dem gern gebrachten Opfer,
mit der Aufopferung der Arbeit.
Vereint Euch mit meinen Anliegen
und betet für mich, besonders
anlässlich meines Geburtstages am
14. Juni, damit mich immer und in
allem nur und ausschließlich der
Wunsch antreibt, Gott, der Kirche,
den Seelen und Euch allen zu dienen,
mit der Ganzhingabe und der
Freude, mit der es unser Vater tat,



mit der Treue unseres lieben Alvaro
und aller, die uns ins himmlische
Vaterhaus vorausgegangen sind.

© Prælatura Sanctæ Crucis et Operis
Dei

-----------------------

[1] Ps 67/68, 36 (Vg)

[2] 1 Tim 2, 4

[3] Messbuch, Das große
Glaubensbekenntnis

[4] Katechismus der Katholischen
Kirche, Nr. 673

[5] Papst Franziskus, Ansprache bei
der Generalaudienz, 24.4.2013

[6] Lk 24, 29

[7] Hl. Josefmaria, Der Weg, Nr. 745

[8] Ebd., Nr. 746



[9] Katechismus der Katholischen
Kirche, Nr. 672

[10] Vgl. Mt 25, 14-30

[11] Papst Franziskus, Ansprache bei
der Generalaudienz, 24.4.2013

[12] Hl. Johannes vom Kreuz, sent.
57, im Katechismus der Katholischen
Kirche, Nr. 1022

[13] Vgl. Mt 25, 31-46

[14] Papst Franziskus, Ansprache bei
der Generalaudienz, 24.4.2013

[15] Messbuch, Das große
Glaubensbekenntnis

[16] Symbolum Athanasium oder 
Quicúmque [17] Katechismus der
Katholischen Kirche, Nr. 254

[18] Messbuch, Pfingstsequenz [19]
Hl. Josefmaria, Christus begegnen, Nr.
128



[20] Vgl. Joh 4, 10-13; 7, 37-39

[21] Papst Franziskus, Ansprache bei
der Generalaudienz, 8.5.2013

[22] Hl. Josefmaria, Christus
begegnen, Nr. 134

[23] Hl. Josefmaria, Handschriftliche
Aufzeichnung, April 1934

pdf | automatisch generiertes
Dokument von https://opusdei.org/de-at/

article/brief-des-pralaten-juni-2013/
(12.01.2026)

https://opusdei.org/de-at/article/brief-des-pralaten-juni-2013/
https://opusdei.org/de-at/article/brief-des-pralaten-juni-2013/

	Brief des Prälaten (Juni 2013)

