
opusdei.org

Brief des Prälaten
(Juni 2011)

Gott anzubeten macht den
Menschen groß. Das legt
Bischof Echevarría in seinem
Brief dar, in dem er den Wert
der Eucharistie besonders
hervorhebt.

07.06.2011

Vor einigen Jahren hielt Benedikt
XVI. eine Katechese für
Erstkommunionkinder und erklärte
ihnen die Bedeutung der Anbetung.
„Anbetung ist, wenn ich erkenne,
dass Jesus mein Herr ist, dass Jesus



mir zeigt, welchen Weg ich gehen
soll, und mich verstehen lässt, dass
ich nur dann gut lebe, wenn ich den
von ihm gewiesenen Weg kenne,
wenn ich dem Weg folge, den er mir
zeigt. Anbeten heißt zu sprechen:
»Jesus, ich bin dein, und ich folge dir
in meinem Leben, ich möchte diese
Freundschaft, diese Gemeinschaft
mit dir nie verlieren.« Ich könnte
auch sagen, dass die Anbetung
hauptsächlich eine Umarmung mit
Jesus ist, wo ich sage: »Ich bin dein,
und ich bitte dich, sei auch du immer
mit mir.«“[1]

Ich habe diesen Text ausgesucht, weil
gerade in der Schlichtheit der
Antwort die wesentliche Bedeutung
der Haltung aufleuchtet, die wir als
Geschöpfe unserem Schöpfer
schulden. Das könnte auch der
gemeinsame Nenner für die Feste
sein, die wir in den kommenden
Wochen begehen: Gott in besonderer
Weise anbeten und ihm für die



Wohltaten, die er uns gewährt hat
und weiterhin schenkt, danken.

Gestern haben wir in der Weltkirche
das Fest der Heimsuchung gefeiert.
In den Worten, die Elisabeth an die
Mutter Gottes richtet, die Christus in
ihrem reinsten Schoß trug,
entdecken wir eine Haltung tiefer
Anbetung dem Mensch gewordenen
Wort gegenüber. Monate später
waren es einfache Hirten, die Jesus
huldigten, und gebildete Männer
kamen nach Bethlehem, um sich vor
dem König der Juden
niederzuwerfen. Matthäus berichtet,
dass die Weisen das Kind in den
Armen seiner Mutter fanden, als sie
in das Haus eintraten, über dem der
Stern stehen blieb. Und sie fielen
nieder und huldigten ihm[2].

Mächtige der Erde werfen sich vor
diesem Kind nieder und beten es an,
weil das innere Licht des Glaubens
sie Gott selbst hat erkennen lassen.



Die Sünde, besonders die schwere
Sünde, ist das genaue Gegenteil: Man
will Gott nicht als Gott anerkennen,
man will sich nicht vor ihm
niederwerfen, sondern – wie Adam
und Eva im irdischen Paradies – sein 
wie Gott und Gut und Böse
erkennen[3]. Unsere Stammeltern
strebten in ihrem Stolz eine
vollständige Unabhängigkeit von
Gott an; vom Teufel verführt wollten
sie die Überlegenheit ihres Schöpfers
und seine Vaterliebe nicht
anerkennen. Und das ist das größte
Unglück der Menschheit, des Mannes
und der Frau aller Zeiten, wie der hl.
Paulus in den ersten Zeilen des
Briefes an die Römer aufzeigt. Für
den Apostel bestand die Schuld der
Heiden darin, die Wahrheit durch
Ungerechtigkeit niederzuhalten[4],
Gott nicht als Herrn anzuerkennen
und anzubeten, obwohl ihnen genug
äußere Zeichen für diese Erkenntnis
zur Verfügung standen. Sie hatten
also Gott an den Werken der



Schöpfung wahrgenommen, haben
ihn aber nicht als Gott geehrt und ihm
nicht gedankt. Sie verfielen in ihrem
Denken der Nichtigkeit, und ihr
unverständiges Herz wurde
verfinstert[5].

Diese Tragödie zeigt sich ganz
deutlich in der heutigen Gesellschaft,
zumindest in weiten Teilen der Welt.
Ich möchte nicht übertreiben und
bin auch kein Pessimist, im
Gegenteil, aber es ist eine Tatsache,
die wir nicht übersehen können und
die uns anspornen muss, die Freude
an der Wahrheit zu verbreiten. Noch
einmal: Das Verständnis für die
Anbetung ist in breiten Schichten
vieler Länder verlorengegangen,
daher sind wir als konsequente
Christen aufgerufen, mit
übernatürlichem und menschlichem
Optimismus diese Haltung in den
anderen neu lebendig werden zu
lassen, da sie die einzige ist, die
unserer geschöpflichen Verfassung



angemessen ist. Wenn die Menschen
Gott nicht anbeten, werden sie sich
selbst anbeten, unter den
verschiedensten Formen, die die
Geschichte verzeichnet: als Macht,
als Vergnügen, als Reichtum, als
Wissenschaft, als Schönheit … und
sie werden nicht merken, dass all
das, losgelöst von seinem letzten
Grund, der Gott ist, vergeht: „Das
Geschöpf sinkt ohne den Schöpfer ins
Nichts“[6], stellt das Zweite
Vatikanum lapidar fest. Daher ist es
eine äußerst wichtige Aufgabe der
Neuevangelisierung, unseren
Mitmenschen zu helfen, die
Notwendigkeit und den Sinn der
Anbetung wieder zu entdecken. Die
kommenden Hochfeste Christi
Himmelfahrt, Pfingsten und
Fronleichnam laden uns ein, „die
Fruchtbarkeit der Eucharistischen
Anbetung neu zu entdecken (…), die
notwendige Bedingung, um reiche
Frucht zu bringen (vgl. Joh 15,5) und
es zu vermeiden, dass unser



apostolisches Wirken zu einem
sterilen Aktivismus verkommt,
sondern vielmehr Zeugnis der Liebe
Gottes ist“[7].

„Dein Gebet soll immer Anbetung
Gottes sein – aufrichtig und von
Herzen“[8], schrieb unser Vater im 
Feuer der Schmiede. Wenn wir sie
bewusst leben, können wir viele
Augenblicke im Laufe des Tages zur
Anbetung nutzen! Von der
Aufopferung des Tagewerkes
angefangen bis zur abendlichen
Gewissenserforschung kann und
muss unser ganzer Tag zu Gebet und
Gotteslob werden.

Die heilige Messe ist in erster Linie
ein Akt der Anbetung der Heiligsten
Dreifaltigkeit durch Christus und mit
ihm. Im Gloria danken wir Gott für 
seine große Herrlichkeit. Nicht für die
Wohltaten, die er uns gewährt,
sondern dafür, dass er Gott ist, dass
er ist, dass er groß ist. Im Sanctus



rufen wir gemeinsam mit den Engeln
und den Heiligen des Himmels: 
Heilig, heilig, heilig, Gott, Herr aller
Mächte und Gewalten – eine der
höchsten Formen der Anbetung
Gottes. Und bei verschiedenen
Gelegenheiten wenden wir uns an
die Dreifaltigkeit und beten: Ehre sei
dem Vater und dem Sohn und dem
Heiligen Geist. Auch die zahlreichen
Kniebeugen vor dem Tabernakel –
dem Rat des hl. Josefmaria
entsprechend bewusst verrichtet und
verbunden mit einem innerlichen
Wort an Christus – stellen einen
wunderbaren Akt der Anbetung dar.

Jeder von Euch, meine Töchter und
Söhne, muss seine persönliche Art
und Weise finden, sich von Stunde zu
Stunde aktiv in die Gegenwart Gottes
zu versetzen und ihm seine kindliche
Verehrung zu bezeugen. Manchmal
wird das ein Stoßgebet sein, das wir
vielleicht aus den Psalmen oder
anderen Büchern der Heiligen



Schrift, vor allem aus dem
Evangelium, genommen haben;
andere Male wird es einer der Sätze
sein, die uns unser heiliger Gründer
gelehrt hat, wenn er uns ein wenig
sein Herz öffnete. Er wollte uns
helfen, im Umgang mit Gott spontan
und unkompliziert zu sein, und uns
gleichzeitig darauf hinweisen, dass
eine innige Beziehung zu Gott
unseren persönlichen Einsatz
verlangt. „Jeder soll die Stoßgebete
sagen, wie er mag“, erklärte er uns.
„Denn sie sind wie ein
abgeschossener Pfeil, ein
Kompliment, wie man in meinem
Land sagt, ein zärtliches Wort. Wenn
ihr liebt, braucht euch niemand
bestimmte Formulierungen zu
lehren, denn in jedem Augenblick
werden euch die richtigen Worte ins
Herz und auf die Lippen
kommen.“[9]

In diesem Jahr wird Fronleichnam
an vielen Orten am 26. Juni, dem



Festtag des hl. Josefmaria gefeiert,
ein zufälliges Zusammentreffen, das
mich mit großer Freude erfüllt, denn
unser Vater war total verliebt in die
Eucharistie. Daher rate ich Euch,
dieses Hochfest – sei es an diesem
Tag oder am vorhergehenden
Donnerstag, an dem mancherorts
Fronleichnam gefeiert wird – sehr
eng verbunden mit unserem
Gründer zu gestalten, der im Himmel
ohne Unterlass die Heiligste
Menschheit Jesu anbetet. Das gilt
besonders für den Fall, dass Ihr an
der Prozession teilnehmen könnt.

Papst Benedikt XVI. fasst eines der
Grundelemente der
Fronleichnamsprozession
folgendermaßen zusammen: „Sich in
Anbetung vor dem Herrn
niederzuknien, den Gott Jesu Christi
anzubeten, der sich aus Liebe zum
gebrochenen Brot gemacht hat, ist
das wirksamste und radikalste
Heilmittel gegen die Götzendienste



von gestern und heute. Das
Niederknien vor der Eucharistie ist
Bekenntnis der Freiheit: Wer sich vor
Jesus niederkniet, kann und darf sich
vor keiner noch so starken irdischen
Macht niederwerfen. Wir Christen
knien nur vor dem Allerheiligsten
Sakrament, weil wir wissen und
glauben, dass in ihm der einzige
wahre Gott gegenwärtig ist, der die
Welt geschaffen und so sehr geliebt
hat, dass er seinen einzigen Sohn
hingab (vgl. Joh 3,16).“[10]

„Wie leicht versteht sich jetzt der
unablässige Lobpreis der Christen zu
allen Zeiten vor der heiligen Hostie.
Preise, Zunge, das Geheimnis dieses
Leibs voll Herrlichkeit und des
unschätzbaren Blutes, das der Herr
der Völker, aus einer fruchtbaren
Mutter geboren, zum Loskauf der
Welt vergossen hat (Hymnus Pange
lingua). Den verborgenen Gott
wollen wir ehrfürchtig anbeten (vgl.
Adoro te devote, Hymnus des



Thomas von Aquin). Es ist Jesus
Christus, der aus Maria, der
Jungfrau, geboren wurde, derselbe,
der gelitten und sich am Kreuz
geopfert hat, derselbe, aus dessen
durchbohrter Seite Wasser und Blut
flossen (vgl. Ave verum).“[11]

Wenn wir uns vor dem Herrn im
Sakrament, sei er verborgen im
Tabernakel oder auf dem Altar
ausgesetzt, hinknien, beten wir das
Opfer des Kreuzestodes auf dem
Golgotha an, welcher in der Messe
vergegenwärtigt wird. Es gibt keinen
Gegensatz zwischen dem
eucharistischen Kult innerhalb und
außerhalb der Messe. Vielmehr
besteht zwischen ihnen eine innere
Harmonie und gegenseitige
Befruchtung. „In der Eucharistie
kommt uns ja der Sohn Gottes
entgegen und möchte sich mit uns
vereinigen; die eucharistische
Anbetung ist nichts anderes als die
natürliche Entfaltung der



Eucharistiefeier, die in sich selbst der
größte Anbetungsakt der Kirche ist. 
[12]

Verwenden wir in den kommenden
Wochen noch mehr Sorgfalt als sonst
auf den eucharistischen Kult. Legen
wir all unser Bemühen in das Hören
des Wortes Gottes, in die Betrachtung
der Heiligen Schrift, in die
liturgischen Gesänge und die Gebete
vor dem Allerheiligsten. Und
versuchen wir, die Augenblicke der
Stille, die die Liturgie vorsieht, für
ein persönliches Gespräch von Herz
zu Herz mit dem Herrn in der Hostie
zu nutzen. Es ist ein guter Moment,
um den Rat unseres Vaters zu
befolgen: „Macht die Kniebeuge, mit
der ihr den Herrn begrüßt, wenn ihr
ins Zentrum kommt oder weggeht,
mit noch mehr Liebe. Und auch
wenn ihr kein Wort sprecht, so
wendet euch doch mit dem Herzen
an ihn: Jesus, ich glaube an dich, ich
liebe dich; verzeih all deinen



Kindern, die nicht treu gewesen sind
… Irgendetwas, was euch in dem
Moment einfällt, ganz spontan; ich
werde euch nicht diktieren, was ihr
sagen sollt, als ob ihr kleine Kinder
wäret. Jeder wird wissen, wie er sich
persönlich an Christus wendet; und
wenn das bisher nicht so gewesen
sein sollte, dann wird es in Zukunft
so sein.

Wir haben mehr als einmal von den
persönlichen Stoßgebeten
gesprochen, die jeder zu beten
versucht. Da geht es um ein Lob,
einen Ausruf der Bewunderung, der
Freude, der Zuneigung, der
Begeisterung, der Liebe!, der wie ein
Pfeil aus unserer Seele kommt (…).
Immer aber geht es um Liebe, um
Hingabe.“[13]

Ich scheue mich nicht, Euch Worte
des hl. Josefmaria zu wiederholen,
die mir oft in den Sinn kommen:
„Wie viel Ehre habe ich Gott



geraubt!“ Er glaubte nämlich, seine
bedingungslose Hingabe im Dienst
an Gott hätte weit eifriger sein
können. Ist das Deo omnis gloria
auch unser ehrlicher Wunsch?
Welche Lauterkeit der Absicht
bewegt uns? Wie opfern wir Gott das
Gewöhnliche und das
Außergewöhnliche auf?

Am 25. Juni begehen wir einen
weiteren Jahrestag der Weihe der
ersten Priester des Opus Dei. Diese
drei Söhne unseres Vaters – Don
Alvaro, Don José María und Don José
Luis –, die 1944 die Priesterweihe
empfingen, haben wie
selbstverständlich auf eine
vielversprechende berufliche
Gegenwart und Zukunft verzichtet,
um der Stimme Gottes zu folgen, der
sie durch unseren Gründer zum
Priestertum berief. Es war für sie
kein Opfer in dem Sinn, den das Wort
normalerweise für uns hat, also
etwas, das man nur schwer hergibt;



ohne Zögern und freudig
antworteten sie auf diesen
neuerlichen Ruf Gottes, da sie
wussten, dass es eine andere Art und
Weise war, Gott, der Kirche und den
Menschen zu dienen, mit derselben
Hingabe, wie sie für die anderen
Gläubigen des Werkes
kennzeichnend ist.

Bitten wir Gott auf die Fürsprache
unseres Vaters und jener drei ersten
Priester, dass dieser Geist in der
Prälatur Opus Dei immer
ungebrochen fortbestehen möge, so
dass uns immer die nötigen Priester
für die Entfaltung der apostolischen
Arbeit zur Verfügung stehen; und
damit in allen die priesterliche Seele
sich kraftvoll entfaltet. Beten wir
auch dafür, dass überall in der Welt
und in der ganzen Kirche viele
Jungen und auch Männer reiferen
Alters der Stimme des Guten Hirten
folgend den Weg des Priestertums
gehen.



Betet weiter für alle meine Anliegen.
Empfehlt Gott die Reise des Papstes
nach Kroatien in diesen ersten Tagen
des Monats. Ich möchte, dass unser
Leben zu einer Bitte um Gottes Hilfe
wird, damit wir vollkommen
hingegeben und großzügig seinen
heiligen Willen erfüllen können, in
der Überzeugung, dass unser
himmlischer Vater uns erhören wird,
wenn zwei oder drei im Gebet
versammelt sind[14].

In jedem Brief würde ich gerne noch
weitere Jahrestage der Geschichte
des Werkes erwähnen, die auch
unsere persönliche Geschichte ist,
wie uns jene Worte unseres Vaters in
Erinnerung rufen: „Wenn Gott, unser
Herr, ein Werk zugunsten der
Menschen plant, dann denkt er
zuerst an die Menschen, die er als
Werkzeuge benutzen will … und
schenkt ihnen die nötigen
Gnaden“[15].



-----------------

[1] Benedikt XVI., Begegnung mit den
italienischen
Erstkommunionkindern, 15.10.2005

[2] Mt 2, 11

[3] Gen 3, 5

[4] Röm 1, 18

[5] Ebd., 21

[6] Zweites Vatikanisches Konzil,
Pastoralkonstitution Gaudium et spes,
Nr. 36

[7] Benedikt XVI., Eröffnung der
kirchlichen Tagung der Diözese
Roms, 15.6.2010

[8] Hl. Josefmaria, Im Feuer der
Schmiede, Nr. 263

[9] Hl. Josefmaria, Aufzeichnungen
aus einem Familientreffen, 26.3.1972



[10] Benedikt VXI., Predigt am
Fronleichnamsfest, 22.5.2008

[11] Hl. Josefmaria, Christus
begegnen, Nr. 84

[12] Benedikt XVI., Ap. Schreiben 
Sacramentum caritatis, 22.2.2007, Nr.
66

[13] Hl. Josefmaria, Aufzeichnungen
aus einem Familientreffen, 1.6.1972

[14] Vgl. Mt 18, 19

[15] Hl. Josefmaria, Instruktion,
19.3.1934, Nr. 48

pdf | automatisch generiertes
Dokument von https://opusdei.org/de-at/

article/brief-des-pralaten-juni-2011/
(27.01.2026)

https://opusdei.org/de-at/article/brief-des-pralaten-juni-2011/
https://opusdei.org/de-at/article/brief-des-pralaten-juni-2011/

	Brief des Prälaten (Juni 2011)

