
opusdei.org

Brief des Prälaten
(Juli 2007)

Brief Bischof Echevarrías an die
Gläubigen des Opus Dei. Der
Brief hält die Gläubigen dazu
an, das gewöhnliche aber
zugleich beispielhafte Leben
der ersten Christen zu
betrachten.

13.07.2007

Wie in anderen Jahren auch wurde
am vergangenen 26. Juni an vielen
Orten der Welt das liturgische Fest
des heiligen Josefmaria Escrivá
gefeiert. Jeden Tag verbreitet sich die



Verehrung unseres Vaters mehr und
wird zu einer Wirklichkeit, die keine
Grenzen kennt, weder geographische
noch sprachliche, weder ethnische
noch soziale. Millionen von
Menschen vertrauen sich in ihren
geistlichen und materiellen
Bedürfnissen seiner Fürsprache an
und lassen sich von seinem Leben
und seiner Botschaft inspirieren, um
ihr Leben nach den Forderungen des
Evangeliums zu gestalten.

Seine Gestalt ist wirklich aktuell, und
das wird mit Gottes Gnade immer so
sein, damit viele Männer und Frauen
durch alle ehrbaren menschlichen
Wirklichkeiten – die Familie, die
Arbeit, die gesellschaftlichen
Beziehungen usw. – den Weg zur
Heiligsten Dreifaltigkeit finden.

Gott möchte, dass wir, die wir uns
jeden Tag darum bemühen, nach
dem Geist des Opus Dei heilig zu
werden, treu den Pfaden folgen, die



der heilige Josefmaria mit seiner
Fügsamkeit dem Willen Gottes
gegenüber gebahnt hat. Durch das
Zeugnis unseres geistlichen Kampfes
– in dem wir manchmal siegen,
manchmal auch nicht, den wir aber
stets voll Freude neu beginnen – und
durch unsere ermutigenden Worte
werden wir viele Menschen dahin
führen, diesen „Weg der Heiligung in
der beruflichen Arbeit und in der
Erfüllung der gewöhnlichen
Pflichten des
Christen“[1]einzuschlagen, der das
Werk ist.

Heute erinnere ich Euch an Aussagen
unseres Vaters über die ersten
Christen, die die Lehre des
Evangeliums direkt von den Lippen
der Apostel oder ihrer unmittelbaren
Mitarbeiter empfingen. Er
betrachtete sie als ein Beispiel für die
Art und Weise, wie wir unser Leben
mitten in der Welt anpacken sollen.
Gerade gestern haben wir in der



Messe der ersten Märtyrer der Stadt
Rom gedacht. Es waren Männer und
Frauen, die während der Verfolgung
unter Nero in der Ewigen Stadt das
höchste Zeugnis für Christus gaben.
Bei der Einführung ihres Festes in
den liturgischen Kalender der
Weltkirche entschied sich die Kirche
für den 30. Juni, den Tag nach dem
Hochfest der Apostel Petrus und
Paulus, so als wollte sie ihre enge
Verbundenheit mit denen betonen,
die ihnen die heilige Lehre Christi
vermittelt hatten.

Um die Sendung des Opus Dei zu
erklären, griff der heilige Josefmaria
häufig auf das Beispiel unserer
ersten Schwestern und Brüder im
Glauben zurück. „Will man sich
schon auf Vergleiche stützen, so ist
das Opus Dei am ehesten zu
verstehen, wenn man sich das Leben
der ersten Christen vergegenwärtigt.
Sie lebten ihre christliche Berufung
mit uneingeschränkter Hingabe; sie



suchten ernsthaft jene
Vollkommenheit, zu der sie durch die
einfache und erhabene Tatsache der
Taufe gerufen waren. Äußerlich
unterschieden sie sich nicht von den
anderen Leuten.“[2] In ähnlicher
Weise, so fügte er hinzu, sind die
Gläubigen des Opus Dei „normale
Menschen, die einer normalen Arbeit
nachgehen und in der Welt als das
leben, was sie sind: als christliche
Staatsbürger, die den Forderungen
ihres Glaubens ganz entsprechen
wollen“[3].

Diese Überlegungen trage ich Euch
auch vor, weil ich die
Unterweisungen des Papstes
unterstützen möchte, der schon seit
einiger Zeit in seinen Mittwochs-
Audienzen über die ersten Väter und
Schriftsteller der Kirche spricht.
Seine Worte können uns helfen, uns
wie diese Menschen der ersten
Zeiten des Christentums zu
verhalten, denn im Grunde erweisen



sich die Umstände, unter denen sie
Zeugnis für ihren Glauben ablegten,
als von den unseren nicht sehr
verschieden.

Als einen ersten Aspekt stellt er
heraus, dass sie optimistisch, mit
großem Vertrauen und absoluter
Glaubensgewissheit der heidnischen
Welt gegenübertraten. Im Licht der
Verkündigung Jesu wussten sie zu
erkennen, was es in den
gesellschaftlichen Gebräuchen ihrer
Epoche an Positivem gab; das, was
mit der neuen Sicht des Lebens, die
ihnen die Botschaft Christi vermittelt
hatte, nicht vereinbar war, wiesen
sie zurück.

Der Papst macht z. B. darauf
aufmerksam, dass der heilige Justin –
ein gewöhnlicher Christ und Lehrer
der Philosophie in Rom – von der
Heiligen Schrift ausging und es ihm
vor allem darum ging, „den
göttlichen Schöpfungs- und Heilsplan



zu veranschaulichen, der sich in
Jesus Christus, demLogos, das heißt
dem ewigen Wort, der ewigen
Vernunft, der schöpferischen
Vernunft, erfüllt.“ Und er
unterstreicht den Gedanken jenes
Kirchenvaters, dass „jeder Mensch
als vernunftbegabtes Geschöpf Anteil
am Logos hat, dessen »Samenkorn«
in sich trägt und den Schimmer der
Wahrheit erfassen kann. So hat sich
derselbe Logos, der sich gleichsam in
prophetischer Gestalt den Juden im
alten Gesetz offenbart hat, gleichsam
in »Samenkörnern der Wahrheit«
teilweise auch in der griechischen
Philosophie gezeigt. Justin zieht nun
die folgende Schlussfolgerung: Da
das Christentum die geschichtliche
und personale Offenbarung desLogos
in seiner Ganzheit ist, folgt daraus,
dass »alles, was an Schönem von
wem auch immer zum Ausdruck
gebracht worden ist, uns Christen
gehört«“[4].



Wir Kinder Gottes leben in vielen
Ländern mitten in einer
neuheidnischen Gesellschaft, die wir
zu Gott zurückführen sollen – eine
wunderbare Aufgabe, die uns –
daran besteht kein Zweifel –
anvertraut worden ist. Die
apostolische Haltung eines jeden
muss die sein, in die Fußstapfen
derer zu treten, die uns
vorausgegangen sind. Dabei sollen
wir, die wir die katholische Lehre gut
genug kennen, ohne jeden
Minderwertigkeitskomplex im Schoß
der bürgerlichen Gesellschaft, der
wir rechtens angehören, handeln
und sie – ohne unangebrachten Stolz
– von innen her umformen, indem
wir wie der Sauerteig in der Masse[5]
wirken und uns für das zeitliche und
ewige Wohl der Menschen einsetzen.

Seien wir also optimistisch und
sachlich. Auch wenn wir Mängel und
Irrtümer feststellen, so gibt es doch
immer viele positive Einstellungen



und Gutes in den Frauen und
Männern, denen wir begegnen, und
da, wo wir leben und arbeiten. In
unserem Apostolat sollten wir diese
Reichtümer entdecken und sie
schätzen, um die Menschen, mit
denen wir Umgang pflegen, zur
Wahrheit zu führen. Wenn wir uns
auf das stützen, was uns verbindet,
wird es leichter sein, die Seelen Gott
näherzubringen. Unser bester
Verbündeter bei der
Neuevangelisierung der Gesellschaft
ist – neben dem Schutzengel der
Menschen, mit denen wir zu tun
haben – gerade dieser göttliche
Urgrund, den jeder Mensch in sich
trägt, selbst wenn er es manchmal
nicht weiß. Und dieser existiert auch
in denen, die sehr weit von Gott
entfernt leben.

Fassen wir also Mut und versuchen
wir, auch anderen Mut zu machen,
die ihn vielleicht verloren haben
angesichts der moralischen und



geistlichen Dekadenz, die
allenthalben festzustellen ist. Seien
wir gerüstet „mit den beiden
»Flügeln« des Glaubens und der
Vernunft“, wie der Papst
unermüdlich wiederholt[6], und
trennen wir sie nicht. Setzen wir sie
ein in den persönlichen Gesprächen
mit Freunden und Bekannten wie
auch, wenn wir mehr oder weniger
öffentlich auftreten müssen. Das
wird wie ein Gegengift gegen den
Relativismus sein, der in unserer
Gesellschaft den fehlenden Glauben
und den Mangel an Vertrauen in die
Vernunft anzeigt.

Erinnern wir uns auch an unseren
geliebten Johannes Paul II. und
setzen wir seinen Rat in die Tat um:
„Habt keine Angst! Öffnet, ja reißt die
Tore weit auf für Christus! Öffnet die
Grenzen der Staaten, die
wirtschaftlichen und politischen
Systeme, die weiten Bereiche der
Kultur, der Zivilisation und des



Fortschritts seiner rettenden Macht!
Habt keine Angst! Christus weiß, was
im Innern des Menschen ist. Er allein
weiß es!“[7] Das sollten wir an erster
Stelle in uns selbst dadurch
verwirklichen, dass wir Gott Zugang
zu unserer Seele geben und zulassen,
dass er in ihr herrscht; und dann in
denen, die wir kennen, indem wir sie
begleiten auf dem Weg zu der
Überzeugung, dass Jesus der beste
Freund ist.

Darauf zielt die kontinuierliche
Verbesserung unserer theologischen
Ausbildung. Es ist unerlässlich, dass
wir entsprechend der Bedürfnisse
und der Umstände eines jeden die
Themen, die in der öffentlichen
Meinung präsent sind und die mit
den grundlegenden Aspekten der
Offenbarung in Zusammenhang
stehen, vertieft behandeln.

Bei der Analyse der Kirchenväter
geht der Papst auf einen anderen



heutzutage sehr wichtigen Aspekt ein
und sagt, dass der große Irrtum der
alten heidnischen Religionen darin
bestand, dass sie sich nicht an die
Wege hielten, die die göttliche
Weisheit in der Tiefe der Seelen
angelegt hat. „Der Untergang der
heidnischen Religion war daher
unvermeidbar: Er ergab sich als
logische Konsequenz der Trennung
der Religion – einer Religion, die auf
ein künstliches Gebilde aus
Zeremonien, Konventionen und
Gewohnheiten reduziert war – von
der Wahrheit des Seins.“[8] Die Väter
und die christlichen Autoren
hingegen entschieden sich „für die
Wahrheit des Seins gegen den
Mythos der Gewohnheit“[9]. Der
Papst weist auf Tertullian hin, der
schrieb: »Dominus noster Christus
veritatem se, non consuetudinem,
cognominavit«[10] – Christus, unser
Herr, sagt von sich, er sei die
Wahrheit, nicht die Gewohnheit. Und
Benedikt XVI. fügt hinzu: „Man



beachte in diesem Zusammenhang,
dass das hier von Tertullian in Bezug
auf die heidnische Religion
verwendete Wortconsuetudoin den
modernen Sprachen mit den
Ausdrücken »kulturelle Mode«,
»Mode der Zeit« übersetzt werden
kann.“[11]

Auch jetzt ist die Niederlage derer
gewiss, die von Gott absehen. Trotz
des scheinbaren Sieges des
Relativismus an manchen Orten wird
diese Art zu denken und zu leben wie
ein Kartenhaus in sich
zusammenfallen, weil sie nicht
verankert ist in der Wahrheit des
Schöpfergottes, der in seiner
Vorsehung die Wege der Geschichte
lenkt.

Wir Christen fühlen uns freier als
irgendjemand sonst, denn wir lassen
uns nicht von kurzlebigen
Tendenzen mitreißen. Die Kirche
wünscht, dass ihre Kinder



„verantwortliche und konsequente
katholische Bürger sind, so dass
Gehirn und Herz eines jeden von uns
nicht getrennt funktionieren,
sondern in Eintracht und mit
Festigkeit. Das hat zur Folge, dass
man in jedem Augenblick das tut,
was man klar als angebracht
erkennt, und sich nicht aus Mangel
an Persönlichkeit und Treue zum
eigenen Gewissen von
vorübergehenden Tendenzen oder
Moden mitreißen lässt: ‚Wir sollen
nicht mehr unmündige Kinder sein,
ein Spiel der Wellen, hin und her
getrieben von jedem Widerstreit der
Meinungen, dem Betrug der
Menschen ausgeliefert, der
Verschlagenheit, die in die Irre
führt‘ (Eph 4, 14)“.[12]

Zu Beginn dieser Zeilen erwähnte
ich, dass sich die Verehrung des
heiligen Josefmaria weiterhin auf der
ganzen Welt verbreitet. Vor wenigen
Tagen – und damit erschöpfen sich



die Beispiele aus neuerer Zeit nicht –
wurde in Reggio Calabria eine
Gedenktafel enthüllt aus Anlass der
60 Jahre, die vergangen sind, seit
unser Vater sich in dieser Stadt
aufhielt; und in

Fiuggi wurde eine Straße nach ihm
benannt. Heute, am 1. Juli, wird dem
heiligen Josefmaria eine Pfarrkirche
in Valencia geweiht; das ist der
Grund, warum ich diesen Brief hier
datiert habe, denn ich bin der
Einladung von Erzbischof García
Gasco, meinem Freund und Bruder
im Bischofsamt, gefolgt und habe an
der liturgischen Feier teilgenommen.
Verbindet Euch mit meiner
Danksagung und arbeitet – jeder an
seinem Platz – weiter mit mir daran,
dass dieser Geist Gottes, in neue
Gegenden und zu neuen Menschen
gelangt.

Voll Freude teile ich Euch mit, dass
Eure Brüder seit dem vergangenen



26. Juni schon in Moskau sind und
das erste Zentrum des Werkes
eröffnet haben. Wir wollen sie in
diesen ersten Zeiten und für immer
ganz aus der Nähe mit unserem
Gebet begleiten; bereiten wir auch
die zukünftige Ausbreitung vor.

Die Briefe aller, die mich zu meinem
Geburtstag erreichten, haben mich
beschämt und gleichzeitig froh
gestimmt; ich bin allen persönlich
dafür dankbar. Wie unser Vater zu
sagen pflegte: „Fragt Gott“, falls ihr
Zweifel habt.

------------------------------------

[1] Gebet zum hl. Josefmaria

[2] Hl. Josefmaria, Gespräche, Nr. 24

[3] Ebd. [4] Benedikt XVI., Ansprache
bei der Audienz, 21. 3. 2007. Das Zitat
vom hl. Justin ist aus der Apologie II,
13, 4



[5] Vgl. Mt 13, 33

[6] Benedikt XVI., Ansprache bei der
Audienz, 18.4.2007

[7] Johannes Paul II., Predigt zu
Beginn seines Pontifikats, 22.10.1978

[8] Benedikt XVI., Ansprache bei der
Audienz, 21.3.2007

[9] Ebd.

[10] Tertullian, Über den Schleier der
Jungfrauen, I. I

[11] Benedikt XVI., Ansprache bei der
Audienz, 21.3.2007

[12] Hl. Josefmaria, Brief 6.5.1945,
Nr. 35

pdf | automatisch generiertes
Dokument von https://opusdei.org/de-at/

https://opusdei.org/de-at/article/brief-des-pralaten-juli-2007/


article/brief-des-pralaten-juli-2007/
(10.01.2026)

https://opusdei.org/de-at/article/brief-des-pralaten-juli-2007/

	Brief des Prälaten (Juli 2007)

