
opusdei.org

Brief des Prälaten
(Januar 2016)

In seinem ersten Monatsbrief
im Jahr 2016 spricht der Prälat
des Opus Dei über die Rolle der
Jungfrau Maria im Jahr der
Barmherzigkeit

14.01.2016

Ihr Lieben, Gott schütze Euch!

Es macht uns sehr froh, den
Eröffnungsvers der heutigen Messe
zu beten: Salve, sancta Parens …
Gruß dir, heilige Mutter, du hast den
König geboren, der in Ewigkeit über



Himmel und Erde herrscht[1]. Das
Bekenntnis unseres Glaubens an die
göttliche Mutterschaft Mariens, die
die Wurzel der übrigen Privilegien
ist, mit der die Dreifaltigkeit unsere
Liebe Frau geschmückt hat, erfüllt
uns mit großer Freude. Gott schuf sie
ohne Sündenmakel und voll der
Gnade, damit auch ihr jungfräulicher
Leib im Voraus bereitet war für die
Geburt des Sohnes Gottes im Fleisch.
[2] Welch ein Wunder! Mit Recht
können wir der Mutter Gottes und
unserer Mutter zurufen: Größer als
du ist nur Gott![3]

Wie gut verstehen wir die
Begeisterung der Christen von
Ephesus, der Stadt, wo das
Ökumenische Konzil stattfand, das
dieses Glaubensdogma im Jahre 431
festlegte. „Die Geschichte hat uns
Zeugnisse der Freude unter den
Christen wegen jener klaren und
eindeutigen Entscheidung
überliefert, welche den Glauben aller



bestätigte.“[4] Der hl. Josefmaria
erinnert in einer seiner Homilien mit
Worten des hl. Cyrill von
Alexandrien daran, der in dieser
ökumenischen Versammlung eine
wichtige Rolle spielte: „Das ganze
Volk der Stadt Ephesus wartete
beharrlich auf die Entscheidung,
vom Morgen früh bis spät am Abend.
(…) Als man dann erfuhr, dass der
Urheber der Lästerungen abgesetzt
worden war, begannen wir alle
einstimmig, Gott zu verherrlichen
und das Konzil zu preisen, weil ja der
Feind des Glaubens gestürzt war. Als
wir die Kirche verließen, wurden wir
mit Fackeln zu unseren Häusern
begleitet. Es war Nacht; die ganze
Stadt war fröhlich und
beleuchtet.“[5] Und unser Vater fügte
noch hinzu: „So schreibt der heilige
Cyrill von Alexandrien, und ich gebe
zu, dass dieser Ausdruck der
Frömmigkeit über sechzehn
Jahrhunderte hinweg mich tief
beeindruckt.“[6]



Immer noch erinnere ich mich gut
an den Tag, an dem wir 1971 nach
Loreto fuhren. Wir konnten nicht in
das Haus der Verkündigung
eintreten, da es schon geschlossen
war. Der hl. Josefmaria kniete sich
vor das Gitter, und während er sich
an den Stangen festhielt, wiederholte
er mehrere Male: Mutter, du meine
Mutter und unsere Mutter! Er sagte es
voll inbrünstiger Liebe, auch im
Namen seiner Söhne und Töchter
aller Zeiten. Wegen der
kurvenreichen Strecke war uns bei
der Ankunft an der Kirche etwas
übel, aber das hinderte ihn nicht
daran, zu unserer himmlischen
Mutter zu beten und ihr zu danken.

Mutter Gottes!, riefen auch jene
Christen der Antike aus Ephesus
angesichts der Verkündigung dieser
Wahrheit freudestrahlend. Und
dasselbe bekennen wir heute. Salve,
sancta Parens … Gruß dir, heilige
Mutter Gottes! … Das erste uns



überlieferte Mariengebet ist eine von
ägyptischen Christen im 3.
Jahrhundert an die Jungfrau Maria
gerichtete Bitte, die sie als Mutter
Gottes anruft: Sub tuum praesídium
confúgimus, Sancta Dei Génetrix …
unter deinen Schutz und Schirm
fliehen wir, heilige Gottesgebärerin.
Verschmähe nicht unser Gebet in
unseren Nöten, sondern erlöse uns
zu jeder Zeit von allen Gefahren, oh
du glorreiche und gebenedeite
Jungfrau.[7] Der hl. Josefmaria betete
es jeden Tag in der Gewissheit, in den
Armen Mariens seine Zuflucht zu
finden.

„Gebe Gott, unser Herr, dass in
unseren Herzen ein ebensolcher
Glaube brennt, damit auch wir in
einen Lobgesang des Dankes
einstimmen können, denn durch die
Auserwählung Mariens als Mutter
Jesu Christi, eines Menschen wie wir,
lässt die Heiligste Dreifaltigkeit jeden
von uns unter dem Schutzmantel



dieser Mutter geborgen sein. Sie ist
Mutter Gottes und unsere Mutter.“[8]

In der ersten Lesung der Messe greift
die Liturgie die Formulierung auf,
mit der Gott selbst den Mose bittet,
das Volk des Alten Bundes zu segnen.
Der Herr segne dich und behüte dich.
Der Herr lasse sein Angesicht über
dich leuchten und sei dir gnädig. Der
Herr wende sein Angesicht dir zu und
schenke dir Heil.[9] In Maria ist
dieser Segen höchste Wirklichkeit
geworden. So erklärt es der Papst in
einer Homilie: „Tatsächlich hat kein
anderes Geschöpf das Angesicht
Gottes über sich leuchten gesehen
wie Maria, die dem ewigen Wort ein
menschliches Antlitz gegeben hat, so
dass wir alle es betrachten
können.“[10] Seine Worte helfen uns,
dem neuen Jahr wenige Wochen
nach dem Beginn des Jubiläums
einen Rahmen zu geben. Sie laden
uns ein, die kommenden Monate
unter dem heiligen Schutz unserer



Lieben Frau zu durchleben, der 
Mater misericórdiae, wie wir im
Salve beten. In Maria sehen wir das
Geschöpf, dem das göttliche
Erbarmen in höchstem Maße zuteil
wurde, denn sie empfing in ihrem
Schoß den eingeborenen Sohn Gottes
und entsprach diesem Übermaß an
Liebe in vollkommenster Weise: Ich
bin die Magd des Herrn; mir geschehe,
wie du es gesagt hast.[11]

Ihre Antwort, ancílla Dómini,
offenbart die vollständige
Verfügbarkeit unserer Lieben Frau,
ihre demütige und fügsame Hingabe
an das Wort Gottes, mit der sie sich
in den Dienst der Erlösung stellt. Ihre
jungfräuliche Mutterschaft führte sie
dazu, sich beständig und
ununterbrochen an die Last der
ganzen Menschheit zu erinnern,
wenn sie an die Botschaft dachte, die
der Erzengel Gabriel ihr von Gott
überbracht hatte: Du wirst ein Kind
empfangen, einen Sohn wirst du



gebären: dem sollst du den Namen
Jesus geben. Er wird groß sein und
Sohn des Höchsten genannt werden.
Gott, der Herr, wird ihm den Thron
seines Vaters David geben. Er wird
über das Haus Jakob in Ewigkeit
herrschen, und seine Herrschaft wird
kein Ende haben.[12]

Die Last der Menschheit und die Last
der Kirche. Mater Ecclésiae! Mutter
des mystischen Leibes Christi, der die
Kirche ist. Die Kirche wurde geboren
und fand, für alle sichtbar, unter
dem fürbittenden Gebet Mariens die
ihr wesensgemäße Einheit, als sie mit
Petrus und den übrigen Aposteln das
Kommen des Heiligen Geistes am
Pfingsttag erwartete.[13] Immer hat
Unsere Liebe Frau sich durch ihre
mütterliche Mittlerschaft um die
Braut Christi und jedes ihrer Glieder,
der Glieder Christi, gesorgt und tut es
weiterhin. Beten wir noch mehr für
diese Einheit, vor allem um die
tägliche Verbindung mit dem



Nachfolger Petri und den
Nachfolgern der übrigen Apostel.

Die Verehrung Mariens ist der beste
Weg, um das barmherzige Antlitz
Gottes, unseres Vaters, zu entdecken,
das im Wort, das Fleisch geworden,
aufleuchtet. Es ist für uns von großer
Bedeutung, unser Herz stets für das
göttliche Erbarmen offen zu halten.
Es ist dies in jedem Augenblick eine
unabdingbar notwendige Haltung,
aber vielleicht braucht unsere Zeit
sie ganz besonders. „In unserer Zeit,
in der ein tiefgreifender Wandel
stattfindet, ist die Kirche aufgerufen,
ihren besonderen Beitrag zu leisten
und die Zeichen der Gegenwart und
der Nähe Gottes sichtbar zu machen.
Und das Jubiläumsjahr ist eine
günstige Zeit für uns alle, um die
göttliche Barmherzigkeit, die über
alle menschlichen Grenzen
hinausgeht und das Dunkel der
Sünde überstrahlt, zu betrachten und
so zu überzeugteren und



fruchtbareren Zeugen zu
werden.“[14]

Es ist in diesen Tagen außerdem
häufig Brauch, eine Art Bilanz des
vergangenen Jahres zu ziehen und
sich daraufhin Ziele für das
kommende Jahr zu stecken. Wenn
wir diese Art des Vorgehens auf die
übernatürliche Ebene übertragen,
dann ist es fast selbstverständlich,
dass wir zu Beginn der nächsten
zwölf Monate eifrig bestrebt sind, in
uns erneut den intensiven Wunsch
nach Gleichförmigkeit mit Christus
zu wecken. Und das tun wir am
besten zusammen mit unserer
Mutter, denn „man geht zu Jesus und
man kehrt zu Ihm zurück immer
durch Maria“[15]. Sie führt uns
immer zu ihrem Sohn, wie damals,
als sie den Dienern bei der Hochzeit
zu Kana sagte: Was er euch sagt, das
tut.[16] Gleichzeitig wird uns die
Betrachtung des Antlitzes Jesu im
Evangelium veranlassen, wie jene



Frau spontan, voller Bewunderung
und Zuneigung, auszurufen: Selig die
Frau, deren Leib dich getragen und
deren Brust dich genährt hat.[17]

Das Neue Jahr wird auch oft mit
einem Buch verglichen, dessen noch
unbeschriebene Blätter im Laufe der
folgenden Wochen von jedem
ausgefüllt werden müssen.
Entsprechend formulierte an einem
Tag wie dem heutigen im Jahr 1980
der selige Alvaro del Portillo: „Gott
für seine ungezählten Wohltaten
danken und ihm unsere Reue zeigen;
gute Vorsätze fassen und uns um ihre
Erfüllung bemühen. Das Werk
weiterhin überall verbreiten!“[18]

Genau dieses Ziel schlage ich euch
für das nächste Jahr vor. Don Alvaro
lud uns ein, „dieses leere Buch, das
heute geöffnet wird, mit der
Meisterschaft und der Hingabe
auszufüllen, die man im Mittelalter
für die Miniaturen jener Pergamente



verwandte, die eine Kostbarkeit sind.
Sie wurden mit der Hand
geschrieben, perfekt und ohne
Fehler. Da es aber bei uns Kleckse
geben wird – schließlich haben wir
alle eine gefallene Natur und sind
voller Erbärmlichkeiten –, möge uns
nicht der Mut fehlen, sie als solche
anzuerkennen, um sie dann
auszumerzen. Und wie werden wir
sie entfernen? Indem wir demütig
sind und zum Sakrament der Buße
gehen.“[19]

Ein Heilmittel für unsere Fehler zu
suchen ist eine Sache der Liebe. Aus
diesem Grund gilt es, ein äußerst
notwendiges – geradezu
unerlässliches – Mittel gut zu nutzen:
die Gewissenserforschung. Wie der
hl. Josefmaria bezüglich der
Gewissenserforschungen schrieb:
„Wenn sie nicht schon der erste
Mensch machte, dann hat der erste
Christ sie erfunden: probet autem
seípsum homo (1 Kor 11, 28), jeder



soll sich selbst prüfen, schrieb der
Apostel Paulus an die Korinther. Und
auch die anständigen Heiden haben
sich geprüft. Die letzte
Kastanienhändlerin, die ihre Ware
am Tiber verkauft, zählt am Ende des
Tages das Geld, das sie verdient hat,
dazu die Kosten für die Kastanien
und die Zeit, die sie gebraucht hat,
um sie zu verkaufen (…). Zu allen
Zeiten haben sich alle Menschen
einer Selbstprüfung unterzogen, die
genug Unterscheidungsgabe und
Interesse hatten, sei es für die Dinge
Gottes oder für die Dinge der
Erde.“[20]

Und so möchte auch ich euch
ermuntern, diese tägliche
Erforschung eures Seelenzustandes
im Lichte Gottes nicht zu
vernachlässigen; der hl. Josefmaria
versicherte, dass einige Minuten vor
dem Zubettgehen genügen, wenn
man sie beharrlich jeden Tag
praktiziert. Darüber hinaus gibt es



natürlich bestimmte Augenblicke –
etwa vor dem Empfang des
Bußsakramentes, an einem
Einkehrtag, an einem besonderen
Jahrestag –, in denen es angebracht
sein wird, sich der
Gewissenserforschung mit mehr
Ruhe zu widmen. In jedem Fall
sollten wir immer den Heiligen Geist
um Licht bitten und diese Minuten
mit einem Reueakt und einem
konkreten Vorsatz für den nächsten
Tag beschließen. Auf diese Weise
begradigen wir stets aufs Neue unser
Verhalten und entfernen mit Akten
der Reue die Flecken, die wir
gegebenenfalls im Buch unseres
Lebens verursacht haben.

In dieser festlichen Zeit und später
im Laufe des ganzen Jahres „ist es
wichtig, dass wir in uns gehen und
unser Leben einer aufrechten
Prüfung unterziehen. Wir wollen uns
von einem Lichtstrahl erleuchten
lassen, der aus Bethlehem aufscheint,



das Licht dessen, der ›der Größte‹ ist
und sich klein gemacht hat, der ›der
Stärkste‹ ist und wehrlos wurde.[21]

Bitten wir Gott darum, dass viele
Menschen in diesem Jahr der
Barmherzigkeit den Jubiläumsablass
gewinnen, nachdem Gott ihnen im
Bußsakrament vergeben hat. Vor
wenigen Wochen bezog sich der
Papst wieder einmal auf dieses
Sakrament: „Ein wichtiges Zeichen
des Jubiläums ist auch die Beichte.
Das Sakrament zu empfangen, durch
das wir wieder mit Gott versöhnt
werden, ist gleichbedeutend mit
einer unmittelbaren Erfahrung
seiner Barmherzigkeit.“[22]

Lasst nicht nach, für meine Anliegen
zu beten: für die Kirche, den Papst
und seine Mitarbeiter, den Frieden in
der Welt, alle Menschen. Für all das
wollen wir unsere Zuflucht zur
Fürsprache der Gottesmutter
nehmen. Bitten wir sie, dass „ihr



liebevoller Blick uns durch dieses
Heilige Jahr begleite, damit wir alle
die Freude der Zärtlichkeit Gottes
wiederentdecken können“[23]. Sie
möge in den Seelen, den Familien
und den Nationen den Samen der
barmherzigen Liebe wachsen lassen,
den ihr Sohn auf der ganzen Welt
ausstreut. Erinnern wir uns auch an
den Refrain der Gegenwart Gottes,
den der hl. Josefmaria lange Zeit
hindurch im Laufe des Tages in
immer neuer Frische wiederholte: 
Mutter, du meine Mutter!

In Liebe segnet euch und wünscht
euch ein an Werken der Gottesliebe
und des Apostolates fruchtbares Jahr
2016

Euer Vater

+ Javier

Rom, 1. Januar 2016



[1] Römisches Messbuch, Hochfest
der Gottesmutter Maria, 
Eröffnungsvers.

[2] Vgl. Thomas von Aquin, 
Kommentar zum Evangelium nach
Johannes, Kap. 1, Lekt. 10.

[3] Hl. Josefmaria, Der Weg, Nr. 496.

[4] Hl. Josefmaria, Freunde Gottes,
Nr. 275.

[5] Hl. Cyrill von Alexandrien, Brief
24 (PG 77, 138).

[6] Hl. Josefmaria, Freunde Gottes,
Nr. 275.

[7] Gebet Sub tuum praesidium.

[8] Hl. Josefmaria, Freunde Gottes,
Nr. 275.

[9] Römisches Messbuch, Hochfest
der Gottesmutter Maria, Erste Lesung
(Num 6, 24-26).



[10] Papst Franziskus, Homilie am
Hochfest der Gottesmutter Maria, 1.
Januar 2015.

[11] Lk 1, 38.

[12] Ebd., 31-33.

[13] Vgl. Apg 1, 14; 2, 1-4.

[14] Papst Franziskus, Ansprache bei
der Generalaudienz, 9. Dezember
2015.

[15] Heiliger Josefmaria, Der Weg, Nr.
495.

[16] Joh 2, 5.

[17] Lk 11, 27.

[18] Sel. Alvaro del Portillo,
Bemerkungen in einem
Familientreffen, 1. Januar 1980.

[19] Ebd.



[20] Heiliger Josefmaria, Brief 29-
IX-1957, Nr. 71.

[21] Benedikt XVI., Ansprache beim
Angelus, 4. Dezember 2011.

[22] Papst Franziskus, Ansprache bei
der Generalaudienz, 16. Dezember
2015.

[23] Papst Franziskus, Bulle 
Misericordiae vultus, 11. April 2015,
Nr. 24

Titelfoto: ebayink (Creative Commons)

pdf | automatisch generiertes
Dokument von https://opusdei.org/de-at/
article/brief-des-pralaten-januar-2016/

(19.02.2026)

https://opusdei.org/de-at/article/brief-des-pralaten-januar-2016/
https://opusdei.org/de-at/article/brief-des-pralaten-januar-2016/

	Brief des Prälaten (Januar 2016)

