
opusdei.org

Brief des Prälaten
(Februar 2013)

Bischof Echevarria bedenkt das
Geheimnis der Menschwerdung
und fordert dazu auf, Jesus
Christus als "vollkommenen
Gott und vollkommenen
Menschen" zu betrachten.

09.02.2013

Wenn wir die große Liebe Gottes zu
den Menschen betrachten, die sich
vor allem im Geheimnis der
Menschwerdung offenbart, werden
wir innerlich aufgerüttelt. Mit diesem
Satz beginnt unser Vater seine



Homilie „Auf dem Weg zur
Heiligkeit“[1]. Auch wir, so denke ich,
möchten das Credo mit dieser
inneren Haltung beten, und voller
Dankbarkeit bekennen wir, dass das
ewige Wort Gottes durch das Wirken
des Heiligen Geistes im Schoß der
Jungfrau Maria Fleisch angenommen
hat und Mensch geworden ist. Bei
diesen Worten verneigen wir uns tief
oder knien – zweimal im Jahr –
nieder, „weil der Vorhang, der Gott
verbarg, sozusagen geöffnet wird
und sein unergründliches und
unzugängliches Geheimnis uns
berührt: Gott wird der Immanuel,
der »Gott mit uns«. Wenn wir die
Messen hören, die von den großen
Meistern der Sakralmusik
komponiert wurden – ich denke zum
Beispiel an die Krönungsmesse von
Mozart –, merken wir sofort, dass sie
besonders bei diesen Worten
verweilen, gleichsam als wollten sie
versuchen, durch die universale
Sprache der Musik das zum



Ausdruck zu bringen, was Worte
nicht offenbaren können: das große
Geheimnis Gottes, der Fleisch
annimmt, Mensch wird.“[2]

In den vergangenen Wochen sind wir
anhand der liturgischen Texte den
Schritten Jesu auf unserer Erde
gefolgt, zuerst in der Werkstatt von
Nazareth und dann auf den Wegen
Judäas und Galiläas. Und jetzt
möchte ich Euch vorschlagen, bei der
Betrachtung dieses großen
Geheimnisses – Gott ist Mensch
geworden! – ein wenig bei den
verschiedenen Augenblicken des
irdischen Lebens unseres Herrn zu
verweilen. Denn Jesus ist nicht nur
wirklich in Bethlehem geboren
worden, sondern er führte ein ganz
und gar menschliches Leben,
während er mehr als dreißig Jahre
unter uns weilte. Der hl. Josefmaria
forderte uns immer wieder auf, ihm
dafür zu danken, dass er unser
Fleisch angenommen, es mit allen



Konsequenzen angenommen hat;
und so sagte er oft: „Gott hat sich
nicht als Mensch verkleidet, er ist
wahrhaft Mensch geworden“[3]. Das
Zweite Vatikanische Konzil erinnert
daran, dass der Sohn Gottes „mit
Menschenhänden gearbeitet, mit
menschlichem Geist gedacht, mit
einem menschlichen Willen
gehandelt, mit einem menschlichen
Herzen geliebt hat. Geboren aus
Maria, der Jungfrau, ist er in
Wahrheit einer aus uns geworden, in
allem uns gleich außer der
Sünde“[4].

Bei der Betrachtung des Lebens
unseres Herrn ist es wichtig, „das
Staunen vor diesem Geheimnis
wiederzuerlangen, uns von der
Größe dieses Ereignisses ergreifen zu
lassen: Gott, der wahre Gott, der
Schöpfer aller Dinge, ist als Mensch
durch unsere Straßen gegangen, ist
in die Zeit des Menschen eingetreten,



um uns sein Leben mitzuteilen (vgl. 1
Joh 1, 1–4)“[5].

Vertiefen wir uns also mit Hilfe der
Gnade in die Konsequenzen dieser
vollkommenen Menschwerdung,
denn in Jesus erkennen wir
beispielhaft, wie wir uns in jedem
Augenblick entsprechend der Würde,
die er uns erworben hat, als wahre
Gotteskinder verhalten müssen. Im
Laufe des liturgischen Jahres führen
wir uns in immer neuer Weise seine
wichtigsten Lehren vor Augen.
Versuchen wir, sie persönlich
umzusetzen, sie in unser alltägliches
Leben zu integrieren, denn das ist
der sichere – der einzige – Weg, um
die Heiligkeit zu erlangen, zu der
Gott alle Christen aufruft. Er selbst
hat darauf hingewiesen, wie wir im
Evangelium lesen: Ich bin der Weg
und die Wahrheit und das Leben;
niemand kommt zum Vater außer
durch mich.[6]



Schon als junger Mann zeigte der hl.
Josefmaria den Menschen, die sich
seiner priesterlichen Arbeit
anvertrauten, und – da es im
Apostolat keine Pausen gibt – jenen,
die er selbst ansprach, um sie zu Gott
zu führen, den sicheren Weg, um
Christus im Alltag zu folgen. Gott
gewährte ihm eine besondere
Erleuchtung, um die heilbringende
Botschaft des verborgenen

Lebens Jesu in Nazareth zu
entdecken, das mit Worten des 
Katechismus der Katholischen Kirche
„jedem Menschen ermöglicht, in den
alltäglichsten Dingen in
Gemeinschaft mit Jesus zu sein“[7].
Benedikt XVI. bestätigte das
ausdrücklich, als er sagte, dass im
Verhalten und in den Schriften
unseres Gründers ein im Evangelium
enthaltener kraftvoller göttlicher
Lichtstrahl aufleuchtet, weil er
gelehrt hat, dass die Heiligkeit in den
normalen Lebensumständen des



Christen – in den Stunden der Arbeit,
der Widmung an die Familie, der
beruflichen und gesellschaftlichen
Beziehungen … – erreicht werden
kann und muss.[8]

In der Tat legte Gott dem hl.
Josefmaria den Wunsch ins Herz,
„Menschen jeden Standes, jeder
gesellschaftlichen Schicht, jeden
Berufes diese Lehre begreiflich zu
machen: Das alltägliche Leben kann
heilig, kann von Gott erfüllt sein; Gott
ruft uns, die gewöhnliche Arbeit zu
heiligen, denn darin besteht die Fülle
des christlichen Lebens.“[9] Und er
gab ihm das nötige Licht, um das
Opus Dei zu gründen alsWeg der
Heiligung durch die berufliche Arbeit
und durch die Erfüllung der täglichen
Pflichten als Christ[10]. Sein Geist ist
ein sicherer Führer für alle, die
Christus finden wollen, die ihm
nachfolgen und ihn mitten im
Irdischen, mitten im Alltagsgetriebe
der Erde lieben wollen.



Das Geheimnis der Menschwerdung
offenbart uns die Hingabe Gottes an
die ganze Menschheit. „Gott ist
Fleisch geworden und hat sich den
Menschen zum Geschenk gemacht,
hat sich selbst für uns hingeschenkt
(…), hat unsere Menschennatur
angenommen, um uns seine göttliche
Natur zu schenken. Das ist das große
Geschenk. Auch bei unserem
Schenken“ – erläutert der Heilige
Vater – „ist es nicht wichtig, ob ein
Geschenk teuer ist oder nicht; wer
nicht in der Lage ist, etwas von sich
selbst zu schenken, schenkt immer
zu wenig. Manchmal wird sogar
versucht, das Herz und das Bemühen
um Selbsthingabe durch Geld, durch
materielle Dinge zu ersetzen. Das
Geheimnis der Menschwerdung
weist darauf hin, daß Gott es nicht so
gemacht hat: Er hat nicht etwas
geschenkt, sondern er hat sich selbst
in seinem eingeborenen Sohn
hingeschenkt.“[11] Und dasselbe
erwartet er von jedem von uns.



Mitte Februar beginnt die Fastenzeit,
eine besonders geeignete Zeit, um
unser Verhalten neu in den Blick zu
nehmen und zu prüfen, ob unser
Dienst an Gott und an den anderen
um Gottes willen von Großzügigkeit
geprägt war. In der zweiten Lesung
von Aschermittwoch sagt uns der hl.
Paulus im Namen Christi: Zur Zeit
der Gnade erhöre ich dich, am Tag der
Rettung helfe ich dir. Jetzt ist sie da,
die Zeit der Gnade, jetzt ist er da, der
Tag der Rettung[12]. Ein wenig später
ruft er uns in demselben Brief auf,
Gott in jeder Situation zu dienen: In
allem erweisen wir uns als Gottes
Diener: durch große Standhaftigkeit,
in Bedrängnis, in Not, in Angst, unter
Schlägen, in Gefängnissen, in Zeiten
der Unruhe, unter der Last der Arbeit,
in durchwachten Nächten, durch
Fasten, durch lautere Gesinnung,
durch Erkenntnis, durch Langmut,
durch Güte, durch den Heiligen Geist,
durch ungeheuchelte Liebe.[13]



„Diese Worte des Apostels“, schrieb
der hl. Josefmaria, „sollten euch mit
Freude erfüllen. Denn sie sind eine
unverbrüchliche Bestätigung eurer
Berufung als gewöhnliche Christen,
die mitten in der Welt leben und alle
Mühen, Arbeiten und Freuden mit
ihren Mitmenschen, ihresgleichen,
teilen. Alles das sind Wege Gottes.
Der Herr bittet euch um nichts
anderes, als dass ihr in jedem
Augenblick als seine Kinder und
Diener handelt.

Aber nur dann werden die
gewöhnlichen Lebensumstände zu
einem göttlichen Weg, wenn wir
wirklich umkehren und uns
hingeben. Denn der heilige Paulus
spricht eine harte Sprache. Er sagt
dem Christen ein schweres Leben
voraus, voller Wagnisse und in
ständiger Anspannung. Es ist eine
Entstellung des Christentums, aus
ihm einen bequemen Weg machen
zu wollen. Aber ebenso wäre es eine



Entstellung der Wahrheit, dieses
tiefe, ernste Leben, das alle
Bedrängnisse der menschlichen
Existenz kennt, als ein Leben voller
Angst, Bedrückung und Furcht
darzustellen.

Der Christ ist ein Realist, er lebt
einen übernatürlichen und zugleich
menschlichen Realismus, der alle
Schattierungen des Lebens
wahrnimmt: den Schmerz und die
Freude, eigenes und fremdes Leid,
die Sicherheit und das Verzagen, die
Großzügigkeit und den Hang zum
Egoismus. Der Christ kennt alles das
und stellt sich allem – mit
menschlicher Festigkeit und mit der
Stärke, die er von Gott
empfängt.“[14]

Bevor ich fortfahre, möchte ich Euch
anregen, eine kurze
Gewissenserforschung zu halten:
Bereite ich mich vor, um diese
Wochen in der rechten



Bußgesinnung zu durchleben?
Möchte ich wirklich eintreten in das
Ganzopfer Jesu Christi? Weise ich
jede Furcht vor der Abtötung
zurück?

Wie ich anhand des Zitates von
unserem Vater sagte, ist diese
christliche Art, die Wechselfälle des
Lebens mit ihrem Anteil an Leid und
Begrenzungen des Menschen
anzugehen, die einzige Art, die
Wirklichkeit der conditio humana in
ihrer ganzen Tiefe zu ermessen. Um
in den Sorgen und selbst in den
Ängsten, die das Leben mit sich
bringen kann – Schmerz,
Arbeitslosigkeit, Krankheit, Tod –
einen Sinn zu sehen, brauchen wir
einen unerschütterlichen Glauben an
die grenzenlose Liebe Gottes. Nur im
Licht des menschgewordenen Wortes
erhält alles und jedes einen Sinn.
„Durch die Menschwerdung des
Sohnes Gottes geschieht eine neue
Schöpfung, die die vollständige



Antwort auf die Frage gibt: »Wer ist
der Mensch?« Nur in Jesus offenbart
sich in ganzer Fülle der Plan Gottes
für den Menschen.“[15]

Das letzte Konzil brachte diesen
Gedanken klar zum Ausdruck:
„Tatsächlich klärt sich nur im
Geheimnis des fleischgewordenen
Wortes das Geheimnis des Menschen
wahrhaft auf … Christus, der neue
Adam, macht eben in der
Offenbarung des Geheimnisses des
Vaters und seiner Liebe dem
Menschen den Menschen selbst voll
kund und erschließt ihm seine
höchste Berufung.“[16]

Meine Töchter und Söhne, lasst es
mich noch einmal sagen: Bemühen
wir uns, die Lesung des Evangeliums
gut zu nutzen, und das tun wir, wenn
wir die Geschehnisse im Leben
unseres Herrn immer wieder
betrachten. Der hl. Josefmaria bat
uns immer, diese Texte nicht mit den



Augen eines bloßen Zuschauers zu
lesen, sondern uns mit unseren
Schwächen und
Besserungswünschen wie einer mehr
in die Szenen zu versetzen, uns von
der Heiligsten Menschheit des Herrn
in Erstaunen versetzen zu lassen und
uns auf seine göttliche Stärke zu
stützen.

„Christus nachfolgen: darin besteht
das Geheimnis. Ihn so sehr aus der
Nähe begleiten, dass wir mit Ihm
zusammen leben, wie die ersten
Zwölf; so nahe, dass wir mit Ihm
einswerden. Wenn wir der Gnade
keine Hindernisse in den Weg stellen,
werden auch wir bald sagen können,
dass wir unseren Herrn Jesus
Christus angezogen haben. In
unserem Verhalten erscheint dann
der Herr wie in einem Spiegel. Ist der
Spiegel gut, dann gibt er das
liebenswerte Antlitz unseres Erlösers
wieder, keine Karikatur, sondern ein
unverzerrtes Bild, das unsere



Mitmenschen zur Bewunderung und
zur Nachfolge anspornt.“[17]

In den ersten Wochen im Jahreskreis
und dann in der Fastenzeit stellt uns
die Kirche Szenen vor Augen, in
denen gleichermaßen die
Menschlichkeit wie die Göttlichkeit
Christi aufleuchten. Wir werden zu
Zeugen seiner Wunder, die seine
göttliche Natur offenbaren, wie auch
der Wirklichkeit seiner
menschlichen Natur. Christus litt
Hunger und Durst, die langen
Wanderungen von einem Ort zum
nächsten ermüdeten ihn, er freute
sich über Menschen, die ihr Herz der
Gnade öffneten, und litt, wenn
andere sich verschlossen. Der hl.
Josefmaria rief bei der Betrachtung
einer dieser Szenen aus: „Er hatte
Hunger. Er, der Schöpfer des
Weltalls, der Allherrscher! Ich danke
Dir, mein Gott, dass der Evangelist,
durch göttliche Eingebung geleitet,
mit dieser Bemerkung ein solch



feinfühliges Zeugnis abgelegt hat; es
treibt mich dazu an, Dich noch mehr
zu lieben und die Betrachtung Deiner
heiligsten Menschheit noch
inständiger zu ersehnen! Perfectus
Deus, perfectus homo
(Glaubensbekenntnis Quicumque),
ganz Gott und ganz Mensch: Mensch
aus Fleisch und Blut, wie du, wie
ich.“[18]

Wenn wir beharrlich diesen Weg von
Nazareth bis zum Kreuz mitgehen,
werden sich uns die Pforten des
göttlichen Lebens in ihrer ganzen
Weite auftun. Denn wenn wir mit
dem Menschen Jesus Umgang haben,
lernen wir, mit Christus, der Gott ist,
umzugehen, und in Ihm und durch
Ihn mit dem Vater und dem Heiligen
Geist, mit dem Einen und
Dreifaltigen Gott. Unser Gründer
versicherte, dass es auf dem Weg zur
Heiligkeit einen Augenblick gibt, in
dem das Herz gar nicht mehr anders
kann, „als jede einzelne der drei



göttlichen Personen zu kennen und
anzubeten. Das ist für die Seele wie
eine neue Entdeckung im
übernatürlichen Leben, so wie ein
kleines Kind nach und nach die Welt
entdeckt. Die Seele hält liebende
Zwiesprache mit dem Vater, dem
Sohn und dem Heiligen Geist; sie
unterwirft sich gern dem Wirken des
lebenspendenden Trösters, der, ganz
ohne unser Verdienst, in uns Einzug
hält und uns die übernatürlichen
Gnadengaben und Tugenden
schenkt.“[19]

Und der hl. Josefmaria fügt hinzu:
„Ist das Askese? Ist es Mystik? Mich
kümmert es nicht. Ob Askese oder
Mystik: was macht das schon aus? Es
ist ein Geschenk Gottes. Wenn du
dich um ein betrachtendes Gebet
bemühst, wird dir der Herr seinen
Beistand nicht versagen. Glaube und
Taten aus dem Glauben: Taten, denn
die Erwartungen des Herrn an uns
steigern sich mit der Zeit – du hast



das selbst vom Anfang an erfahren,
und ich hatte es dir seinerzeit gesagt.
Das ist bereits Beschaulichkeit und
Vereinigung, und so soll das Leben
vieler Christen sein: jeder schreitet
auf seinem eigenen geistlichen Weg
voran – es gibt deren sehr viele –,
mitten in den Anforderungen der
Welt, auch wenn er sich dessen nicht
voll bewusst ist.“[20]

In der Mitte dieses Monats, fast
gleichzeitig mit dem Beginn der
Fastenzeit, feiern wir den Jahrestag
der beiden Eingriffe Gottes in den
Weg des Werkes, am 14. Februar
1930 und 1943. Siebzig Jahre sind es
her, dass der Himmel dem Opus Dei
so nahe war! An diesem Tag der
Danksagung möchten wir unser
Gebet zu Gott den Händen unserer
Mutter Maria besonders unter der
Anrufung Mater Pulchrae Dilectionis,
Mutter der Schönen Liebe,
anvertrauen, ein Ehrentitel, den ihr



die Kirche gibt und der unserem
Vater sehr gefiel.

Wenige Tage später, am 19. Februar,
feierte unser lieber Alvaro seinen
Namenstag. Da durch die Kirche
anerkannt worden ist, dass er alle
Tugenden in heroischem Grad gelebt
hat, vertrauen wir uns seiner
Fürsprache an und bitten Gott, dass
auch wir den Weg unserer
christlichen Berufung treu zu gehen
vermögen, dass wir in den konkreten
Umständen jedes unserer Tage
Christus suchen, finden und lieben.
Gott sei Dank hat die Geschichte des
Werkes noch andere Jahrestage, die
für Euch die Aktualität des
damaligen Augenblicks besitzen,
dessen bin ich sicher. Lassen wir
nicht zu, warnte uns unser Vater,
dass sie zu bloßen Erinnerungen
werden, als handele es sich um
vergangene Ereignisse, die ihren
Platz nur noch in der Geschichte
haben.



-----------

[1] Vgl. Hl. Josefmaria, Freunde
Gottes, Nr. 294

[2] Benedikt XVI., Ansprache bei der
Generalaudienz, 2.1.2013

[3] Hl. Josefmaria, Aufzeichnungen
aus einer Betrachtung, 25.12.1972

[4] Zweites Vatikanisches Konzil,
Pastoralkonst. Gaudium et spes, Nr.
22

[5] Benedikt XVI., Ansprache bei der
Generalaudienz, 9.1.2013

[6] Joh 14, 6

[7] Katechismus der Katholischen
Kirche, Nr. 533

[8] Vgl. Benedikt XVI., Apost.
Schreiben Verbum domini, 30.9.2010,
Nr. 48



[9] Hl. Josefmaria, Christus begegnen,
Nr.148

[10] Gebet zum hl. Josefmaria

[11] Benedikt XVI., Ansprache bei der
Generalaudienz, 9.1.2013

[12] Messbuch, Aschermittwoch,
Zweite Lesung (2 Kor 6, 2)

[13] 2 Kor 4, 4-6

[14] Hl. Josefmaria, Christus
begegnen, Nr. 60

[15] Benedikt XVI., Ansprache bei der
Generalaudienz, 9.1.2013

[16] Zweites Vatikanisches Konzil,
Pastoralkonst. Gaudium et spes, Nr.
22

[17] Hl. Josefmaria, Freunde Gottes,
Nr. 299

[18] Hl. Josefmaria, Freunde Gottes,
Nr. 50



[19] Ebd., Nr. 306

[20] Ebd., Nr. 308

© Prælatura Sanctæ Crucis et Operis
Dei (Die Verbreitung ist auch
auszugsweise nur mit ausdrücklicher
Zustimmung des Inhaber des
Copyright gestattet).

pdf | automatisch generiertes
Dokument von https://opusdei.org/de-at/
article/brief-des-pralaten-februar-2013/

(12.01.2026)

https://opusdei.org/de-at/article/brief-des-pralaten-februar-2013/
https://opusdei.org/de-at/article/brief-des-pralaten-februar-2013/

	Brief des Prälaten (Februar 2013)

