
opusdei.org

Brief des Prälaten
(Februar 2010)

In seinem Monatsbrief kündigt
Bischof Echavarría ein
marianisches Jahr für das Opus
Dei an, um dadurch dem Herrn
zu danken, dass er vor 80
Jahren den hl. Josefmaria sehen
lies, dass das Opus Dei auch für
Frauen ein Weg der Heiligkeit
ist.

16.02.2010

In diesem Monat sind es achtzig
Jahre her, seit der hl. Josefmaria sah,
dass das Opus Dei auch für Frauen



war. Wir wissen, dass unser Vater
am 2. Oktober 1928, als er das
Gründungslicht erhielt, dachte, dass
es im Werk nur Männer geben
würde. Wir können uns daher
vorstellen, wie überrascht und froh
er war, als Gott ihm wenige Monate
später, am 14. Februar 1930, zu
verstehen gab, dass er auch mit
Frauen rechnete, damit sie mit ihrem
Beispiel und ihrem Wort die
Botschaft von der Heiligung in der
beruflichen Arbeit und in den
alltäglichen Gegebenheiten überall
hintragen. Jahre später gab er seiner
Dankbarkeit gegenüber der gött‐
lichen Vorsehung Ausdruck: „Ohne
diesen ausdrücklichen Willen des
Herrn und ohne eure Schwestern
wäre das Werk wirklich
unvollständig geblieben.“[1] Auf
diese Weise gab er uns oft zu
verstehen, meine Töchter, wie groß
die Verantwortung jeder Einzelnen
ist. In diesem Zusammenhang nutze
ich die Gelegenheit, Euch um Gebet



für ein Anliegen zu bitten, das Euch
sehr glücklich machen wird.

Ab dem 14. Februar 1930 setzte der
heilige Josefmaria alles daran, diesen
Weg der Heiligkeit mitten in der
Welt, das Opus Dei, für Frauen aus
allen Berufen, Völkern und sozialen
Schichten zu öffnen. Heute danken
wir der Heiligsten Dreifaltigkeit, weil
offenkundig ist, wie diese Arbeit
trotz der Schwierigkeiten, die sie –
vor allem in den Anfängen –
überwinden musste, auf der ganzen
Welt tiefe und weit verzweigte
Wurzeln geschlagen hat. Wenn die
Botschaft des heiligen Josefmaria von
der Heiligung der irdischen
Wirklichkeiten in den 30er und 40er
Jahren auf so viele Hindernisse stieß,
dann könnt Ihr Euch denken, welche
Schwierigkeiten hinzukamen, als
diese Einladung, alle ehrenhaften
Berufe zu heiligen, sich auch an
Frauen richtete.



Heute werden den Frauen in vielen
Bereichen – und das ist nur gerecht –
dieselben Möglichkeiten zuerkannt
wie den Männern, aber vor achtzig
Jahren war das nicht so. Damals war
es zum Beispiel recht selten, dass sie
ein Hochschulstudium absolvierten
oder außer Haus arbeiteten – bis auf
die Handarbeiten, die schon immer
ihr Metier waren. Und noch seltener
hatten sie in der Politik, der
Gesellschaft oder der Universität
verantwortliche Posten inne. Viele
Jahre später erst verkündete das
Zweite Vatikanische Konzil: „Es
kommt die Stunde, sie ist bereits da,
in der die Berufung der Frau sich voll
erfüllt, die Stunde, in der die Frau in
der Welt einen Einfluss, ein Gewicht
und eine Macht erhält, die sie bisher
nie gehabt hat. Daher können die
Frauen, die vom Geist des
Evangeliums erfüllt sind, in diesem
Augenblick, in dem die Menschheit
eine so tiefgehende Veränderung
erfährt, eine große Hilfe sein, damit



diese Menschheit nicht sittlich
verfällt.“[2]

Seither ist ein weiter Weg
zurückgelegt worden dank des
Einsatzes zahlloser Menschen, die
dazu beigetragen haben, dass die
Würde der Frau, ihre in Bezug auf
den Mann gleichen Rechte und
Pflichten, allgemein und in den
bürgerlichen Gesetzen anerkannt
wurde. Unter diesen Menschen
gebührt dem heiligen Josefmaria –
das muss man gerechterweise
anerkennen – ein besonderer Platz,
denn er ermutigte vom ersten
Augenblick an seine Töchter und alle
Frauen, die sich dem Werk näherten,
in den verschiedensten
Tätigkeitsfeldern die ihnen
möglichen Ziele zu erreichen. Mir
kommt ganz konkret in den Sinn, wie
er einerseits diejenigen, die die
intellektuellen Voraussetzungen
mitbrachten, mit aller Kraft
anspornte, hohe berufliche Ziele im



Bereich der Kultur, der Wissenschaft
usw. anzustreben, wie er sich aber
nicht weniger unermüdlich für die
Anerkennung des enormen Dienstes
einsetzte, den andere Arbeiten der
Gesellschaft leisten. So ist es zum
Beispiel seinem direkten Einwirken
zu verdanken, dass überall auf der
Welt Bildungseinrichtungen
entstanden sind, die viele junge
Frauen auf die Arbeit im Haus
beruflich vorbereiten, so dass diese
Aufgaben in der bürgerlichen
Gesetzgebung wie im Bewusstsein
der Gesellschaft die Anerkennung
erhalten, die sie verdienen.

Ich bin Gott sehr dankbar, weil die
Gläubigen der Prälatur in enger
Zusammenarbeit mit vielen
Menschen guten Willens dazu
beigetragen haben und weiter
beitragen, diese christliche Sicht der
Frau in der Welt zu verbreiten. Und
trotzdem bleibt noch so viel zu tun!
Wenn auch an vielen Orten die



Würde und die Rolle der Frau
weitgehend anerkannt wird, so liegt
doch diese Möglichkeit andernorts
noch in weiter Ferne. In jedem Fall
müssen wir, Töchter und Söhne
Gottes, uns weiterhin intensiv für
diese Aufgabe einsetzen und
aufzeigen, dass, wie unser Gründer
schrieb, „Fortschritt, Reife und
Emanzipation der Frau nicht als
Gleichheit mit dem Mann, im Sinne
von Gleichförmigkeit mit ihm,
verstanden werden dürfen. Die
bloße Nachahmung typisch
männlicher Verhaltensweisen wäre
kein Gewinn, sondern ein Verlust für
die Frau; nicht weil sie mehr oder
weniger wäre als der Mann, sondern
weil sie anders ist. Natürlich besteht
eine prinzipielle Rechtsgleichheit
zwischen Mann und Frau, da die
Frau als Person und als Kind Gottes
die gleiche Würde besitzt wie der
Mann, und diese Rechtsgleichheit
muss sowohl im bürgerlichen wie im
kirchlichen Recht ihre gesetzliche



Anerkennung finden. Ausgehend von
dieser grundsätzlichen Gleichheit
muss dann aber ein jeder das zu
erreichen suchen, was ihm eigen ist;
und so verstanden, bedeutet
Emanzipation für die Frau soviel wie
die echte Möglichkeit zu einer vollen
Entfaltung ihrer Eigenart als
Einzelpersönlichkeit und als Frau.
Rechtsgleichheit und gesetzlich
garantierte Chancengleichheit heben
diese Eigenart, die eine Bereicherung
für alle bedeutet, nicht auf. Sie
setzen sie voraus und fördern sie.“[3]

Wie im Jahr 2008, als wir den
achtzigsten Jahrestag der Gründung
des Werkes feierten, scheint es mir
am angemessensten, unsere
Dankbarkeit dadurch zum Ausdruck
zu bringen, dass wir die kommenden
Monate an der Hand Mariens
durchleben. Daher lege ich voller
Freude für das Opus Dei ein neues 
marianisches Jahr fest, das vom
nächsten 14. Februar bis zum selben



Datum 2011 dauern wird. Im Laufe
dieser Monate werden wir uns
bemühen, unserer Mutter mehr Ehre
zu erweisen. Wir werden das in
besonderer Weise durch das gute
Gebet des Rosenkranzes und die
Betrachtung der Geheimnisse tun
und diese Andacht in unseren
Familien und unter unseren
Freunden verbreiten. Danken wir
Gott auch ausdrücklich für die Arbeit
der Frauen, die sich der materiellen
Versorgung und Pflege der Zentren
der Prälatur widmen, eine Arbeit, die
entscheidend dazu beiträgt, die
Familienatmosphäre zu bewahren
und zu verbessern, die Gott für sein
Werk gewollt hat, als er es unserem
Vater 1928 eingab.

Die ersten Monate dieses 
marianischen Jahres fallen mit den
letzten des von Benedikt XVI. für die
ganze Kirche ausgerufenen
Priesterjahres zusammen. In dieser
ganzen Zeit habe ich immer wieder



darauf hingewiesen, dass wir im
Zusammenhang mit dem Gebet für
die Priester auch dafür beten sollen,
dass wir, die Gläubigen, uns unserer
priesterlichen Seele bewusster
werden und täglich daraus leben;
und dass wir uns außerdem
entschließen, jeden Tag die Freude
über dieses Geschenk – das allen
Getauften gemeinsam ist – an die
Menschen unserer Umgebung
weiterzugeben.

Am 14. Februar ist ein weiterer
Jahrestag der Gründung der
Priestergesellschaft vom Heiligen
Kreuz, die 1943 erfolgte. Während
der heilige Josefmaria an jenem Tag
das Messopfer in der Kapelle eines
Zentrums der Frauen feierte, wollte
Gott ihm die Lösung für die
Eingliederung von Priestern ins Opus
Dei zeigen. Unser Vater, der einen
tiefen Glauben an die göttliche
Vorsehung hatte, sah ganz klar, dass
Gott die für das Opus Dei



charakteristische grundlegende
Einheit – des Geistes, der Berufung
und der Leitung – von Männern und
Frauen, Laien und Priestern
bekräftigen wollte, indem er die
Gründungen auf dasselbe Datum
fallen ließ. Und so sagte er: „Es
scheint, als wolle Gott uns sagen:
Zerbrecht mir die Einheit des Werkes
nicht! Liebt sie, verteidigt sie, fördert
sie!“[4]

Die priesterliche Seele ist nichts
anderes als das allgemeine
Priestertum, das sich im Leben der
Getauften verwirklicht, bis es alle
Augenblicke ihrer Existenz prägt.
Unser Vater dankte Gott, dass diese
Wirklichkeit in jeder und jedem
Gläubigen des Werkes Gestalt
angenommen hatte. „Viele Male habe
ich euch gesagt“, erläuterte er zum
Beispiel 1960 in einer Betrachtung,
„dass wir alle, Priester wie Laien,
eine priesterliche Seele haben. Mehr
noch: Ich würde zu allen meinen



Kindern sagen, dass sie Priester sind
– mit diesem königlichen
Priestertum, von dem der hl. Petrus
spricht (vgl. 1 Petr 2, 9) –, nicht nur
aufgrund der Taufe, sondern weilvos
estis lux mundi, ihr das Licht der Welt
seid und das Licht nicht verborgen
bleiben kann:non potest civitas
abscondi supra montem posita (Mt 5,
14), eine Stadt, die auf einem Berg
liegt, kann nicht verborgen bleiben.
Christus ist am Kreuz erhöht, um
alles an sich zu ziehen, und meine
Kinder versuchen, ihn an der Spitze
aller menschlichen Tätigkeiten
aufleuchten zu lassen, um die Seelen
zu ihm zu bringen.“[5]

Er rief uns diese sichere Lehre in
Erinnerung, um uns anzuspornen,
alle Möglichkeiten, die der
christlichen Berufung innewohnen,
zu aktivieren. Jedoch beschränkte er
sich nicht darauf, diese Wahrheit
theoretisch zu verkünden, sondern
lehrte uns, sie in die Tat umzusetzen.



So riet er, die hl. Messe während der
vierundzwanzig Stunden des Tages
zu leben und Gott bei der
Gabenbereitung die tägliche Arbeit,
die Erfolge und Misserfolge, die
Freuden und Leiden darzubringen.
Er legte allen das Bemühen ans Herz,
bei der Arbeit die Tugenden, die für
jede berufliche Tätigkeit von
Bedeutung sind – wie Arbeitsamkeit,
Selbstverleugnung und
Dienstbereitschaft – in christlichem
Geist zu üben. So, schloss er, wird die
Messe wirklich zur „Mitte und
Wurzel im geistlichen Leben des
Christen“[6], so verlängern wir das
heilige Opfer über den ganzen Tag.

Es gefiel ihm, bis ins Detail zu gehen.
So antwortete er bei einem Treffen
mit jungen Leuten auf die Frage, wie
man die priesterliche Seele in die Tat
umsetzen kann: „Was, meinst du,
muss einen Priester auszeichnen? Er
sollte opferbereit, eifrig und froh
sein und die Menschen, die zu ihm



kommen, nicht zurückweisen, er
sollte entschuldigen, verstehen und
raten können. Das und vieles andere
wusstest du, und ich bin überzeugt,
Sohn meines Herzens, dass du auch
versuchst, so zu sein: Daher hast du
eine priesterliche Seele.“[7]

Und ein anderes Mal sagte er: „Ihr
habt Anteil am königlichen
Priestertum Christi, weil ihr die
Sakramente der Taufe und der
Firmung empfangen habt, und ihr
habt auch Anteil an den Charismen,
die der Heilige Geist austeilt, in dem
Sinn, dass ihr viel Gutes tut. Ein Wort
von euch öffnet manchmal einem
Blinden die Augen; euer Verhalten
macht, dass ein Gelähmter, ein
Mensch, der nichts für sein
christliches Leben tat, aufsteht und
an eurer Seite arbeitet; und andere
Male sind es Tote, die schon riechen,
die, bewegt von euren Bitten, euren
Erklärungen, eurem Gebet, zum
Sakrament der Buße gehen. Sie



reinigen sich, sie werden sauber und
sind dann fähig zu allem Guten, sie
sind gleichermaßen
auferstanden.“[8]

Im Licht dieser Überlegungen
können wir uns fragen, ob die hl.
Messe wirklich das Zentrum all
unserer Wünsche und Anliegen ist,
ob sie die Quelle ist, aus der sich
unser Streben nach Heiligkeit und
Apostolat nährt. Sehen wir Seelen in
den Menschen, mit denen wir im
Laufe des Tages zusammenkommen?
Reagieren wir mit Liebes- und
Reueakten angesichts der
Beleidigungen Gottes? Fühlen wir
uns außerdem solidarisch mit denen,
die materiell und geistlich leiden
aufgrund von Kriegen, Verfolgungen,
Naturkatastrophen usw. Versuchen
wir, ihnen mit unserem Gebet und,
wenn möglich, mit materieller Hilfe
beizustehen. Nachrichten wie die
vom Erdbeben in Haiti sollten



wirklich nicht sofort der
Vergessenheit anheimfallen.

Die apostolischen Früchte hängen
von der Vereinigung mit Christus ab,
worauf der Papst hinwies, als er von
der außergewöhnlichen pastoralen
Wirksamkeit des Pfarrers von Ars
sprach. „Nicht kraft seiner
menschlichen Fähigkeiten und auch
nicht ausschließlich durch den
Einsatz seines Willenseifers – so
lobenswert dieser auch sein mag –
gelang es ihm, die Herzen der
Menschen zu berühren. Er eroberte
die Seelen, auch die
widerspenstigsten, indem er ihnen
das vermittelte, was er im Innersten
lebte: seine Freundschaft mit
Christus. Er war in Christus
»verliebt«, und das wahre Geheimnis
seines pastoralen Erfolgs war seine
Liebe zum verkündigten, gefeierten
und gelebten eucharistischen
Geheimnis. Sie wurde zur Liebe für
die Herde Christi, für die Christen



und für alle Menschen, die Gott
suchen.“[9]

Am 19. Februar werden wir in
besonderer Weise unseres geliebten
Don Alvaro gedenken, der an diesem
Tag seinen Namenstag feierte.
Vertrauen wir auf seine Fürsprache
für dieses neue marianische Jahr,
damit wir es im selben Geist der
Kindschaft durchlaufen, in dem der
erste Nachfolger des heiligen
Josefmaria mehrmals anlässlich von
Jahrestagen des Werkes ein
marianisches Jahr ausrief und lebte.
Am folgenden Tag, dem 20. Februar,
werde ich zwei Eurer Brüder –
Assoziierte –, zu Diakonen weihen.
Beten wir für sie und für alle
Geistlichen.

Vor einigen Tagen hat mich der
Heilige Vater in Privataudienz
empfangen. Ich konnte ihm von der
Liebe und dem Gebet aller erzählen
und ihm versichern, dass wir immer



für ihn und für seine Anliegen beten.
Bleiben wir eng vereint mit dem
Nachfolger Petri und mit allen
Bischöfen, Priestern und Gläubigen
der Kirche. Benedikt XVI. hat die
apostolische Arbeit der Gläubigen
des Werkes und jeden von uns
segnen wollen.

Sicher ist es nicht nötig, dass ich
Euch daran erinnere, wie sehr ich
auf Euer Gebet für meine Anliegen
vertraue. Seid großzügig.

-----------------------------

[1] Hl. Josefmaria, Aufzeichnungen
von einem Familientreffen, Februar
1955

[2] Zweites Vatikanisches Konzil,
Schlussbotschaft an die Frauen,
8.12.1965, Nr. 3-4

[3] Hl. Josefmaria, Gespräche, Nr. 87



[4] Hl. Josefmaria, Aufzeichnungen
von einer Homilie, 14.2.1958

[5] Hl. Josefmaria, Aufzeichnungen
von einer Betrachtung, 15.4.1960

[6] Hl. Josefmaria, Christus begegnen,
Nr. 87

[7] Hl. Josefmaria, Aufzeichnungen
von einem Familientreffen, 31.3.1974

[8] Hl. Josefmaria, Aufzeichnungen
von einem Familientreffen, Oktober
1972

[9] Benedikt XVI., Ansprache bei der
Generalaudienz, 5.8.2009

pdf | automatisch generiertes
Dokument von https://opusdei.org/de-at/
article/brief-des-pralaten-februar-2010/

(12.01.2026)

https://opusdei.org/de-at/article/brief-des-pralaten-februar-2010/
https://opusdei.org/de-at/article/brief-des-pralaten-februar-2010/

	Brief des Prälaten (Februar 2010)

