
opusdei.org

Brief des Prälaten
(Dezember 2014)

Für Bischof Echevarria ist das
zweite Kommen Christi am
Ende der Zeiten eine Quelle der
Hoffnung für die Christen. Er
spornt dazu an, uns gut auf sein
erstes Kommen am
Weihnachtsfest vorzubereiten.

04.12.2014

Ihr Lieben, Gott schütze Euch!

Wir beginnen ein neues liturgisches
Jahr, in dem wir reiche Gnaden
Gottes erwarten, in Fortführung der



vielen, die wir in den vergangenen
Monaten – und eigentlich immer –
erhalten haben. Die
Hundertjahrfeier von Don Alvaro
und seine Seligsprechung haben
dieses Jahr 2014, das bald zu Ende
geht, entscheidend geprägt. Stärken
wir jeden Tag unseren Wunsch, dem
Weg treu zu bleiben, der uns zur
ewigen Glückseligkeit führt, und
erneuern wir auch unseren Wunsch
nach tagtäglicher Bekehrung, um
Christus immer ähnlicher zu werden.
Es ist ein guter Moment, um oft und
aus ganzem Herzen diese Worte zu
wiederholen: Danke, verzeih mir, hilf
mir mehr. Vermehren wir in den
nächsten Wochen die
Danksagungsakte, wenden wir uns
mit noch größerem Vertrauen an die
Barmherzigkeit Gottes, und bitten
wir um Verzeihung für unsere
Sünden und die der ganzen
Menschheit. Vernachlässigen wir
auch nicht das inständige Gebet um
den Schutz des Himmels für die



Kirche, für das Werk, diesen kleinen
Teil der Kirche, für jeden von uns
und für die ganze Welt.

In den ersten Adventswochen lädt
uns die Liturgie ein, das Kommen
Christi am Ende der Zeiten zu
betrachten. Paulus zählt in einer
kurzen Zusammenfassung die letzten
Wirklichkeiten auf, die die herrliche
Ankunft unseres Herrn begleiten. 
Denn wie in Adam alle sterben, so
werden in Christus alle lebendig
gemacht werden. Es gibt aber eine
bestimmte Reihenfolge: Erster ist
Christus; dann folgen, wenn Christus
kommt, alle, die zu ihm gehören.
Danach kommt das Ende, wenn er
jede Macht, Gewalt und Kraft
vernichtet hat und seine Herrschaft
Gott, dem Vater, übergibt. (…) Wenn
ihm dann alles unterworfen ist, wird
auch er, der Sohn, sich dem
unterwerfen, der ihm alles
unterworfen hat, damit Gott herrscht
über alles und in allem.[1]



Die Betrachtung dieser
Glaubenswahrheit wird uns mit
Hoffnung erfüllen, uns Kraft und
Trost verleihen, gerade wenn wir die
Begrenzungen unserer menschlichen
Verfasstheit spüren, angefangen von
Krankheit und Tod bis zu den
Widrigkeiten der irdischen
Wanderung oder unseren
persönlichen Armseligkeiten und
denen aller Menschen. Die
scheinbaren – nur scheinbaren! –
Siege des Bösen auf dieser Welt
werden nicht fehlen, aber sie können
uns nicht entmutigen, wenn wir fest
in der theologischen Tugend der
Hoffnung verankert sind. Gott, der
Gerechte und Barmherzige, vergisst
seine Kinder nicht, auch wenn er
Verdienst und Strafe noch
hinausschiebt.

Vor wenigen Wochen lasen die
Priester im Brevier Worte des hl.
Augustinus, der zu dieser Wahrheit
unseres Glaubens schreibt: „Soll



nicht der Herr später kommen, wenn
alle Völker der Erde in Weinen
ausbrechen werden? Zuerst kam er
in Gestalt derer, die ihn
verkündigten, und erfüllte den
ganzen Erdkreis. Widersetzen wir
uns nicht seinem ersten Kommen,
dann brauchen wir das zweite nicht
zu fürchten."[2] Der Rat des hl.
Bischofs von Hippo ist weiterhin
aktuell. Die Christen, so sagt er,
müssen sich „dieser Welt bedienen,
nicht aber der Welt dienen. Was
bedeutet das? Dass die, welche etwas
besitzen, so leben, als hätten sie es
nicht, wie der Apostel sagt. (…) Wer
frei von Sorgen ist, erwartet in
Sicherheit die Ankunft seines Herrn.
Denn in der Tat, welche Art von
Christusliebe ist jene, die sein
Kommen fürchtet? Meine Brüder,
erfüllt uns das nicht mit Scham? Wir
lieben ihn, und doch fürchten wir
seine Ankunft.



Lieben wir ihn wirklich? Lieben wir
nicht vielmehr unsere Sünden?
Hassen wir die Sünde und lieben wir
den, der kommen wird, die Sünde zu
bestrafen. Er wird so oder so
kommen; die Tatsache, dass er jetzt
noch nicht kommt, bedeutet nicht,
dass er nicht später erscheint. Er
wird kommen, und wir wissen nicht,
wann; aber wenn er uns bereit
findet, schadet uns diese
Unwissenheit nicht."[3]

Die Wiederkunft Christi darf einem
gläubigen Menschen keine Angst
oder Sorge einflößen. Sie muss im
Gegenteil wie ein Aufruf wirken, gute
Werke zu verrichten, die im
Normalfall niemand bemerkt. Es
reicht, sich in jedem Augenblick wie
ein Christ zu verhalten, um mit ihm
mitzuarbeiten an der Ausbreitung
seines Reiches, das jetzt im
Verborgenen wächst, bis es am Ende
der Zeiten in seiner Vollendung
offenbar wird. Der hl. Josefmaria



erinnerte uns häufig daran. „Vor uns
liegt eine große Aufgabe. Nur
abwarten wäre falsch, da der Herr
uns ausdrücklich sagt: Treibt Handel,
bis ich wiederkomme (Lk 19, 13).
Während wir die Rückkehr des
Herrn erwarten (…), können wir
nicht die Hände in den Schoß legen.
Das Reich Gottes auszubreiten, ist
nicht ausschließlich der offizielle
Auftrag jener Glieder der Kirche, die
Christus repräsentieren, da sie von
Ihm die heiligen Gewalten
empfangen haben. Vos autem estis
corpus Christi (1 Kor 12, 27), auch ihr
seid der Leib Christi, sagt uns der
Apostel mit dem konkreten Auftrag,
bis zuletzt Handel zu treiben."[4]

Vielleicht geht uns durch den Kopf,
dass wir nur wenige Talente besitzen,
kaum gute Eigenschaften haben,
oder dass die Aufgabe, der wir uns
widmen, eintönig ist und nur
geringen Einfluss ausübt auf das,
was sich in den Menschen und in der



Welt abspielt. Das sind Gedanken, die
auch unserem Vater zusetzten, als er
sich während der
Religionsverfolgung in eine Botschaft
geflüchtet hatte. Der Möglichkeit
beraubt, sein priesterliches Amt in
Freiheit auszuüben, sozusagen dazu
verdammt, äußerlich völlig tatenlos
zu verharren, ermutigte er die kleine
Gruppe von Gläubigen des Opus Dei,
die bei ihm war, mit diesen Worten:
„Mein Leben ist derzeit so monoton!
Wie erreiche ich, dass die Gabe
Gottes in dieser erzwungenen
Untätigkeit, in dieser
Abgeschiedenheit, in der ich mich
befinde, Frucht bringen? Vergiss
nicht, dass du wie die
schneebedeckten Vulkane sein
kannst, die mit dem Eis auf ihren
Gipfeln ganz im Widerspruch stehen
zum Feuer, das in ihrem Inneren
glüht. Außen kannst du vom Eis der
Monotonie, des Verborgenseins
bedeckt sein. Du machst den
Eindruck, als seiest du gefesselt. Aber



im Inneren hört das Feuer nicht auf,
dich zu verzehren, noch wirst du
müde, den Mangel an äußerlichem
Tun mit einer lebendigen inneren
Tätigkeit auszugleichen. Wie
fruchtbar wird unsere Untätigkeit
sein, wenn ich an mich und alle
unsere Brüder denke! Aus unserer
scheinbar armseligen Arbeit wird im
Laufe der Jahrhunderte ein
wunderbares Gebäude entstehen."[5]

Auch Papst Franziskus erinnerte uns
vor wenigen Tagen an diese Realität:
„Gerade dadurch, dass wir in der
Liebe leben und im täglichen Tun
unser christliches Zeugnis geben,
sind wir berufen, heilig zu werden
(…). Bei dir zu Hause, auf der Straße,
am Arbeitsplatz, in der Kirche, in
jedem Augenblick und in deinem
Lebensstand steht der Weg zur
Heiligkeit offen. Lasst euch nicht
entmutigen, diesen Weg zu gehen.
Gott selbst schenkt uns die Gnade.
Nur darum bittet der Herr: dass wir



in Gemeinschaft mit ihm stehen und
den Brüdern dienen."[6]

Meine Söhne und Töchter, ziehen
auch wir persönliche Konsequenzen
aus dieser Wirklichkeit. Vom Bett
eines Krankenhauses aus, inmitten
der häuslichen Arbeiten und der
anspruchsvollsten Aufgabe, in der
Stille eines Labors oder der Felder,
wo auch immer … Wenn wir uns im
Geist des Opus Dei mit unserem
Herrn vereinen, wirken wir aktiv an
der Ausbreitung seines Reiches auf
der Erde mit und bereiten diese
herrliche Wiederkunft vor, die uns
glücklich machen wird.

In den letzten Monaten habe ich
Euch oft daran erinnert, dass wir
bereits eine große Schar Seliger des
Werkes in der himmlischen Glorie
haben. Mit ihnen allen sind wir
durch die Gemeinschaft der Heiligen
eng verbunden. Sie – Männer wie
Frauen – geben unserer Schwachheit



Kraft, geben unsere Bitten weiter
und helfen uns auf vielfältige Art
und Weise. Papst Benedikt XVI. rief
einmal eine Lehre der Offenbarung
in Erinnerung: „Über die endgültige
Wiederkunft Christi (…) ist uns
gesagt, dass er nicht allein, sondern
mit allen seinen Heiligen kommen
wird."[7]

Welche Freude, daran zu denken,
dass in dieser Schar der Heiligen die
bei Christus im Himmel sind und in
seinem Gefolge herabsteigen werden,
unzählige sind, die wir auf der Erde
gekannt haben. Durch die
Barmherzigkeit Gottes wird auch
jeder von uns dabei sein, wenn wir
unserer Berufung treu bleiben. „So
ist jeder Heilige, der in die
Geschichte hereintritt, schon ein
Stück der Wiederkunft Christi, ein
neues Ankommen des Herrn, das uns
sein Bild auf neue Weise zeigt, uns
seiner Gegenwart gewiss werden
lässt. Jesus Christus gehört nicht der



Vergangenheit an und ist nicht in
eine weit entfernte Zukunft entrückt,
um die wir gar nicht bitten mögen.
Er kommt in einer großen Prozession
von Heiligen. Er ist immer schon mit
seinen Heiligen unterwegs zu uns, in
unser Heute."[8]

Und Papst Franziskus fordert uns
auf, über die Geburt Jesu
nachzudenken, „das Fest des
Vertrauens und der Hoffnung, das
die Ungewissheit und den
Pessimismus überwindet. Und der
Grund unserer Hoffnung ist dieser:
Gott ist mit uns, und Gott vertraut
uns noch immer! (…) Er kommt, um
unter den Menschen zu wohnen, er
wählt die Erde als seine Wohnstatt,
um mit dem Menschen zusammen zu
sein und sich dort finden zu lassen,
wo der Mensch seine Tage verbringt,
in der Freude oder im Schmerz. Die
Erde ist also nicht mehr nur ein »Tal
der Tränen«, sondern sie ist der Ort,
an dem Gott sein Zelt aufgeschlagen



hat, sie ist der Ort der Begegnung
Gottes mit dem Menschen, der
Solidarität Gottes mit den
Menschen"[9].

Die liturgische Zeit, die wir gerade
begonnen haben, um uns auf
Weihnachten vorzubereiten,
konfrontiert uns mit dem Geheimnis
der Menschwerdung des
Gottessohnes, mit der gnädigen
Vorherbestimmung[10], durch die
Gott Vater uns in seinem Sohn durch
den Heiligen Geist an sich ziehen
will, damit wir zur vollen
Gemeinschaft der Freude und des
Friedens mit ihm gelangen. Weisen
wir jeden Pessimismus von uns,
wenn er uns zu überfallen droht bei
dem Gedanken, dass in uns selbst
wie in der Gesellschaft das Böse zu
Zeiten über das Gute zu siegen
scheint. „Der Advent lädt uns noch
einmal ein, inmitten vieler
Schwierigkeiten die Gewissheit zu
erneuern, dass Gott gegenwärtig ist:



Er ist in die Welt gekommen und ist
Mensch geworden wie wir, um
seinen Liebesplan zur Erfüllung zu
bringen. Und Gott bittet darum, dass
auch wir zum Zeichen seines
Wirkens in der Welt werden. Durch
unseren Glauben, unsere Hoffnung,
unsere Liebe will er stets aufs Neue
in die Welt eintreten und will stets
aufs Neue sein Licht in unserer
Nacht erstrahlen lassen."[11]

Die glorreiche Wiederkunft Christi
wird allen Ungerechtigkeiten und
Sünden ein Ende setzen, jedoch
sollten wir ernsthaft bedenken, dass
Gott uns bereits jetzt zusammenruft,
damit wir ihm helfen, anderen
Menschen die Früchte der Erlösung
zukommen zu lassen. Millionen von
Menschen warten, ohne es zu wissen,
auf das Offenbarwerden der Kinder
Gottes[12], von dir und von mir, von
vielen Männern und Frauen guten
Willens. Mit unseren Werken und
mit unseren Worten sollen wir ihnen



zeigen, dass die Welt, in der wir uns
befinden, mit all ihren Problemen
und Widersprüchlichkeiten nicht nur
ein ungastlicher Ort ist, in den wir
von einem unpersönlichen und
blinden Schicksal geworfen wurden.
Sie ist vielmehr der Ort der freudigen
Begegnung mit dem allbarmherzigen
Gott, der seinen Sohn in die Welt
gesandt hat und der Kirche durch die
stets wirkende Gegenwart des
Heiligen Geistes beisteht.

In den kommenden Tagen wünschen
sich die Bürger fast aller Länder
gegenseitig Glück und Frieden.
Nehmen wir wieder einmal den
Gesang auf, der in der ersten
Weihnacht ertönte: Verherrlicht ist
Gott in der Höhe, und auf Erden ist
Friede bei den Menschen seiner
Gnade[13]. Damals wurde er von den
Engeln angestimmt, jetzt sind wir es,
die Christen, die ihn mit dem guten
Beispiel, mit Worten des Erbarmens
und der Vergebung, mit unserem



beständigen Apostolat singen
müssen.

Bitten wir Gott, die Gewalt möge in
allen Lebensbereichen durch die
Kraft der Liebe besiegt werden, und
die Güte und Liebe, die sich die
Menschen in diesen Tagen
gegenseitig wünschen, mögen
wirklich alle Bereiche des
Alltagslebens durchdringen. Diese
flehentliche Bitte erheben wir zum
Himmel durch die Vermittlung der
Muttergottes und rufen auch die
Fürsprache des hl. Josef, des hl.
Josefmaria und aller Heiligen an. Sie
und Euch alle bitte ich, Euch mit
meinem unablässigen Gebet für die
Kirche und den Papst, für das Werk
und jeden seiner Gläubigen und
Mitarbeiter, und für die ganze Welt
zu verbinden.

Gerne möchte ich Euch an der
Freude teilhaben lassen, mit der ich
in der Kathedrale von Moskau eine



feierliche Messe zu Ehren des seligen
Alvaro del Portillo gefeiert habe. Sie
war ein erneuter Dank an die
Dreifaltigkeit, eng verbunden mit
den vielen Dankmessen, die in
Städten aller fünf Kontinente gefeiert
worden sind.

Zum Schluss möchte ich Euch noch
anregen, das Christus natus est nobis
der Liturgie zu verkosten: Christus
ist für uns geboren worden! Wie sehr
liebt uns Gott, der möchte, dass wir
immer in ihm leben! Bittet die
Heilige Familie für meine Anliegen.

In Liebe segnet Euch

Euer Vater

+ Javier

Rom, 1. Dezember 2014



[1] 1 Kor 15, 22-28

[2] Hl. Augustinus, Enarratio in
Psalmos, 95, 14-15 (CCL 39,
1351-1353)

[3] Ebd.

[4] Hl. Josefmaria, Christus begegnen,
Nr. 121

[5] Hl. Josefmaria, Aufzeichnungen
aus einer Betrachtung, 6.7.1937
(„Nach innen wachsen", S. 185)

[6] Papst Franziskus, Ansprache in
der Generalaudienz, 19.11.2014

[7] Benedikt XVI., Ansprache,
21.12.2007

[8] Ebd.

[9] Papst Franziskus, Ansprache in
der Generalaudienz, 18.12.2013

[10] Vgl. Eph 1, 9



[11] Benedikt XVI., Ansprache in der
Generalaudienz, 5.12.2012

[12] Vgl. Röm 8, 19

[13] Lk 2, 14

pdf | automatisch generiertes
Dokument von https://opusdei.org/de-at/

article/brief-des-pralaten-
dezember-2014/ (12.01.2026)

https://opusdei.org/de-at/article/brief-des-pralaten-dezember-2014/
https://opusdei.org/de-at/article/brief-des-pralaten-dezember-2014/
https://opusdei.org/de-at/article/brief-des-pralaten-dezember-2014/

	Brief des Prälaten (Dezember 2014)

