
opusdei.org

Brief des Prälaten
(Dezember 2007)

Gott kommt uns zu retten. Das
ist die Hoffnung, mit der wir
unsere Herzen in der
Adventszeit bereiten, damit
Jesus in Ihnen eine würdige
Wohnstatt findet.

07.12.2007

Vor wenigen Tagen haben wir im
Werk ein marianisches Jahr
begonnen, um der Heiligsten
Dreifaltigkeit durch die Jungfrau
Maria für die Errichtung der Prälatur
vom Heiligen Kreuz und Opus Dei



vor fünfundzwanzig Jahren zu
danken. Für diese Monate habe ich
Euch einige wenige
Andachtsübungen vorgeschlagen;
jedoch gilt es vor allem, dem Streben
nach Heiligkeit und Apostolat jeden
Tag einen Impuls zu geben, indem
wir mit unserer himmlischen Mutter
einen intensiven und liebevollen
Umgang pflegen.

Schon Don Alvaro führte uns 1978,
als wir das goldene Jubiläum der
Gründung des Opus Dei feierten, auf
marianische Wege. An so
bedeutsamen Jahrestagen ist es nur
natürlich – und notwendig! –, unsere
Zuflucht besonders zu Maria zu
nehmen. Wir folgen auch hierin den
Schritten unseres Vaters. Ich
erinnere mich noch gut daran, wie es
ihn freute, als Papst Pius XII. ein
marianisches Jahr für die Weltkirche
ausrief, um den hundertsten
Jahrestag des Dogmas der
Unbefleckten Empfängnis zu



begehen. Der heilige Josefmaria
erinnerte uns damals daran, daß das
Opus Dei "unter dem Mantel unserer
Herrin geboren wurde und
gewachsen ist. Daher haben wir so
viele marianische Gewohnheiten, die
das Alltagsleben der Kinder Gottes in
diesem Werk Gottes prägen." Und
seiner Zufriedenheit Ausdruck
gebend, fügte er hinzu: "Stellt euch
meine Freude vor, als ich erfuhr, daß
der Papst dieses Jahr 1954 der
Muttergottes geweiht hat".(1)

Er wollte diesen Worten auch in
Euren Ohren Widerhall verschaffen,
denn er wandte sich an alle. Es ist
außerdem so leicht zu erkennen, wie
unsere Herrin jeden Schritt auf
unserem Lebensweg begleitet.
Betrachten wir in Ruhe, in der
fruchtbaren Stille des Gebetes, ihren
Schutz und Beistand, und wir
werden noch klarer sehen, wie
unsere himmlische Mutter beständig
eingreift, selbst in die scheinbar



kleinsten Vorkommnisse unseres
Lebens. Mit der Macht ihres Sohnes
hat sie uns viele Male vor den
Nachstellungen des Feindes unserer
Seele beschützt, sie hat uns geholfen,
die Versuchungen siegreich zu
bestehen, und sie hat es erreicht, daß
wir die Hindernisse überwunden
haben, die sich uns auf dem Weg zu
Gott entgegenstellen. Gott hat es so
eingerichtet, daß sie es ist, die uns
neue Einsichten und Gnaden erlangt,
welche trotz unserer Armseligkeit in
unserem Herzen aufkeimen.

Diese ersten Tage des marianischen
Jahres fallen mit der Novene zur
Unbefleckten Empfängnis
zusammen. Sie ist ein Brauch, der
sich in der Kirche herausgebildet hat,
um das Hochfest vom 8. Dezember
vorzubereiten. Wie es uns der heilige
Josefmaria gelehrt hat, legt jeder
persönlich fest, wie er sie leben
möchte. Aber es versteht sich von
selbst, daß wir uns mehr um ein



ununterbrochenes Gespräch mit
Maria bemühen und daß wir das
Gebet, die Abtötung und die
berufliche Arbeit sorgfältiger
pflegen; außerdem versuchen wir, an
der Hand unserer Mutter unsere
Verwandten, Freunde und
Bekannten – je mehr, desto besser –
Christus näherzubringen. "Man geht
zu Jesus und man kehrt zu ihm
zurück immer durch Maria".(2)

Auch die Adventszeit hat gerade
begonnen, die uns Ansporn sein
sollte, die Wochen bis Weihnachten
an der Hand Mariens und des hl.
Josef zurückzulegen. Jedes Jahr lädt
uns die Liturgie in dieser Zeit
inständig dazu ein; und das um so
mehr, je näher der 25. Dezember
rückt. Diese Tage und Wochen sind
sehr geeignet, über die Worte
nachzudenken, mit denen Gott schon
seit der Morgenröte der Geschichte
bemüht war, den Herzen der
Menschen Mut einzuflößen.



In den ersten Kapiteln der Genesis,
unmittelbar nach der Erzählung vom
Sündenfall, erfüllt uns die Heilige
Schrift mit Hoffnung. Gott wendet
sich an den Versucher, der unter der
Gestalt der Schlange unsere
Stammeltern verführt hat:
"Feindschaft setze ich zwischen dich
und die Frau, zwischen deinen
Nachwuchs und ihren Nachwuchs.
Er trifft dich am Kopf, und du triffst
ihn an der Ferse."(3) Damit wird uns
die Erlösung versprochen, die durch
Christus, dem Nachwuchs der Frau,
Wirklichkeit wird. Und wir erkennen
dort auch schattenhaft die Gestalt
einer wunderbaren Frau – der
Mutter des Erlösers –, über die die
Höllenschlange keine Macht haben
wird. Maria wird an der Seite ihres
Sohnes, eng vereint mit ihm, einen
vollständigen Sieg über den Feind
der Seelen erringen. Im Hinblick auf
die Verdienste Christi wird sie vom
ersten Moment ihrer Empfängnis an
vor der Erbsünde bewahrt bleiben,



mit der wir alle geboren werden. Sie
wird auf dieser Erde immer makellos
sein, ganz heilig an Leib und Seele,
die Allheilige, wie die orthodoxen
Christen sie nennen.

Nach dieser ersten Prophezeiung
vernehmen wir die Stimme der alten
Propheten in all ihrer Kraft. Sie
bilden in der Liturgie des Advent
einen wunderbaren
Zusammenklang. Denken wir daran,
daß die Kirche vor allem in der
letzten Woche – kurz vor der Geburt
Jesu – ihre Begeisterung kaum noch
zügeln kann und in wundervolle
Ausrufe ausbricht: Du Weisheit des
Höchsten, komm und offenbare uns
den Weg der Weisheit und Einsicht!,
heißt es in den Gebeten vom 17.
Dezember, dem ersten der großen
Tage, die in das Weihnachtsfest
münden. Du Sproß aus Isais Wurzel,
komm und errette uns, säume nicht
länger! Und später mit noch mehr
Nachdruck: Du Schlüssel Davids,



komm und schließe den Kerker der
Finsternis auf! Komm und errette den
Menschen, den du aus Erde gebildet.
(4)

Meine Töchter und Söhne, machen
wir uns diese drängenden Rufe zu
eigen, die die Kirche an uns richtet.
Bereiten wir schon von den ersten
Tagen des Advent an unser Herz,
damit der Herr es so rein wie
möglich vorfindet und mit
Wohlgefallen seine Wohnung in uns
aufschlagen kann. Wir wissen zur
Genüge, daß niemand unter uns
würdig ist, ihn zu empfangen; aber
in seiner Barmherzigkeit ergreift er
die Initiative, er kommt uns entgegen
und schenkt uns seine Gnade. Jeden
Morgen kommt er in der heiligen
Eucharistie zu uns. Die liebevolle
Vorbereitung auf diesen Moment
jeden Tages wird die beste Art und
Weise sein, uns für sein geistliches
Kommen zu bereiten. Ich bitte den
Himmel, ihr möget in all seiner Tiefe



den Schrei begreifen: "Behandelt Ihn
mir gut!"(5), den wir im Verhalten
von Maria und Josef als
vollkommene Wirklichkeit erblicken.

Halten wir einen Moment inne und
bedenken wir anhand der Worte von
Benedikt XVI., daß die Liturgie
"weder die Vergangenheitsform –
Gott ist gekommen – noch das Futur –
Gott wird kommen – verwendet,
sondern das Präsens, die Gegenwart:
»Gott kommt.« Es handelt sich, wenn
man genau hinsieht, um ein
»praesens continuum«, das heißt um
eine Handlung, die sich andauernd
vollzieht: Sie ist geschehen, sie
geschieht jetzt und sie wird weiter
geschehen. »Gott kommt« jederzeit.

Das Verb »kommen« erscheint hier
als ein »theologisches«, ja geradezu
als ein »theologales« Verb, weil es
etwas aussagt, was das Wesen Gottes
selbst betrifft. Zu verkünden, daß
»Gott kommt«, kommt schlicht und



einfach einer Verkündigung Gottes
selbst gleich, durch eine seiner
wesentlichen und ihn
auszeichnenden Eigenschaften: die
Eigenschaft, der »Gott-der-kommt« zu
sein.

Der Advent ruft die Gläubigen dazu
auf, sich dieser Wahrheit bewußt zu
werden und dementsprechend zu
handeln. Es erklingt wie ein
heilsamer Aufruf in der
Aufeinanderfolge der Tage, Wochen
und Monate: Wache auf! Erinnere
dich daran, daß Gott kommt! Nicht
gestern, nicht morgen, sondern
heute, jetzt! Der einzige und wahre
Gott,»der Gott Abrahams, Isaaks und
Jakobs«, ist kein Gott, der im Himmel
weilt, ohne sich für uns und unsere
Geschichte zu interessieren, sondern
er ist der »Gott-der-kommt«.

Er ist ein Vater, der nie aufhört, an
uns zu denken, und der mit
äußerster Achtung unserer Freiheit



wünscht, uns zu begegnen und zu
uns zu kommen; er will in unsere
Mitte kommen und unter uns
wohnen, er will bei uns bleiben. Zu
seinem »Kommen« drängt ihn sein
Wille, uns vom Bösen und vom Tod
zu befreien, von allem, was unser
wahres Glück verhindert. Gott
kommt, um uns zu retten.(6)

Gleichzeitig fordert uns der Advent
auf, vor Augen zu haben, daß 
Dominus prope(7), daß der Herr nahe
ist. Dieser liturgische Ruf
beeindruckt mich jedes Jahr aufs
neue. Wir können ihn in vielerlei
Hinsicht deuten und diese Worte auf
die geistlichen Bedürfnisse eines
jeden beziehen. Denken wir häufiger
an diese frohmachende Wirklichkeit,
lassen wir uns auf ihre Tiefe ein,
wenn die Nachfolge Christi uns
mühsam und fordernd erscheint.
Seien wir überzeugt, daß wir
unseren Widerstand aufgeben
werden, sobald wir zulassen, daß



diese Nähe sich in eine innige
Beziehung verwandelt.

Dominus prope, unter anderem auch,
weil er im Zentrum unserer Seele im
Stand der Gnade ist; so nah, daß er
näher nicht sein könnte. Er möchte
bei uns, in uns verweilen.

Wir können auch an das Dominus
prope denken, weil sich die Feier des
Gedächtnisses an diesen erhabenen
Augenblick nähert, in dem der
Allmächtige, der nichts braucht, als
die Fülle der Zeit kam, hat zeigen
wollen, daß er mit Wohlgefallen auf
seine Geschöpfe, auf jeden von uns
blickt: Deliciae meae esse cum filiis
hominum (8), meine Freude ist es, bei
den Menschen zu sein.

Das Dominus prope ist für uns auch
eine Bestärkung des Rufes zum
Apostolat. Bemühen wir uns mehr –
täglich! –, ohne Menschenfurcht
unserer Umgebung zu vermitteln,
daß Gott sehr nahe ist und an die



Pforten der Seele klopft: Mach auf,
meine Schwester und Freundin, meine
Taube, du Makellose (9), sagt er zu
uns allen wie zur Braut im
Hohenlied. Man muß ihm sofort
Eintritt ins eigene Herz gewähren
und nicht zulassen, daß er
vorbeigeht, damit es uns nicht ergeht
wie der Braut des Liedes, die mit der
Antwort zögerte: Ich öffnete meinem
Geliebten: Doch der Geliebte war weg,
verschwunden.(10)

Fassen wir von neuem den Vorsatz,
uns gut auf Weihnachten
vorzubereiten. Wir stehen in der
ersten Adventswoche: Wie oft haben
wir schon gebetet: Veni, Domine Iesu
(11), komm, Herr Jesus? Haben wir
häufiger den Satz der Schrift
betrachtet, den wir in diesen Tagen
tiefer verstehen: Rorate coeli (12),
möge sich der Himmel öffnen und
den Gerechten herabregnen? Wir
können hinzufügen: Möge sich die
Erde öffnen! Der Himmel hat sich



geöffnet und steht nun offen, weil
Gott zu jeder Stunde bei uns ist; aber
wir müssen uns entschließen, unsere
Herzen – unsere Erde – aufzureißen,
damit sie sich mit dem himmlischen
Regen der Gnade fülle, der uns
heilen, heiligen und uns Wirksamkeit
verleihen möchte.

Die Zeit des Advent ist eine Zeit der
Hoffnung. Gestern, am 30.
November, hat der Heilige Vater
seine zweite Enzyklika veröffentlicht,
die den Titel trägt: Spe salvi, wir sind
gerettet in der Hoffnung. Sie im
Laufe dieser Wochen zu lesen und zu
betrachten wird uns helfen, dem
tiefen Sinn von Weihnachten näher
zu kommen.

Am Ende dieser Zeilen wende ich
mich an unseren Vater. Er soll uns
lehren, Christus zu suchen und so
liebevoll mit ihm umzugehen wie er,
wenn er das Jesuskind – eine Kopie
der Figur, die die Augustinerinnen



von Santa Isabel in Madrid verehren
– in seine Hände nahm.

Verbinden wir uns weiterhin im
Gebet und in den gemeinsamen
Anliegen und legen wir unsere Bitten
besonders in die Hände der Seligsten
Jungfrau Maria.

----------------------------------------------

(1) Hl. Josefmaria, 9.1.1954

(2) Hl. Josefmaria, Der Weg, Nr. 495

(3) Gen 3, 15

(4) Vgl. Meßbuch, Rufe vor dem
Evangelium an den Werktagen vom
17. bis zum 24. Dezember

(5) Vgl. Hl. Josefmaria, Der Weg, Nr.
531

(6) Benedikt XVI., Predigt bei der
Feier der Ersten Vesper am 1.
Adventssonntag, 2.12.2006



(7) Stundengebet, Zweite Vesper am
1. Adventssonntag, Lectura Breve
(Phil 4, 5)

(8) Spr 8, 31

(9) Hld 5, 2

(10) Ebd., 6

(11) Offb 22, 20

(12) Jes 45, 8

pdf | automatisch generiertes
Dokument von https://opusdei.org/de-at/

article/brief-des-pralaten-
dezember-2007/ (10.01.2026)

https://opusdei.org/de-at/article/brief-des-pralaten-dezember-2007/
https://opusdei.org/de-at/article/brief-des-pralaten-dezember-2007/
https://opusdei.org/de-at/article/brief-des-pralaten-dezember-2007/

	Brief des Prälaten (Dezember 2007)

