opusdei.org

Brief des Pralaten
aus Anlass des
Jahres der
Barmherzigkeit

"Danken wir dem Heiligen
Vater mit Taten und mit Gebet
fir die Ausrufung dieses
besonderen Jubildums, das eine
wahre Gnadenzeit fur die
Kirche und die Welt sein wird."

05.12.2015

Meine Lieben, Gott schiitze Euch!



1.Gepriesen sei der Gott und Vater
Jesu Christi, unseres Herrn, der Vater
des Erbarmens und der Gott allen
Trostes (2 Kor 1, 3), der uns, die wir
infolge unserer Siinden tot waren, in
seiner grojfsen Liebe, mit der er uns
geliebt hat, zusammen mit Christus
wieder lebendig gemacht hat. (...) Er
hat uns mit Christus auferweckt und
uns zusammen mit ihm einen Platz im
Himmel gegeben (Eph 2, 4-6).

Diese Worte des hl. Paulus sind
hilfreich, um gleich zu Anfang in den
Mittelpunkt zu stellen, was ich Euch
mit diesen Zeilen vermitteln mochte.
Der Grund fiir meinen Brief war der
Wunsch, uns so gut wie moglich auf
dieses Jahr der Barmherzigkeit
vorzubereiten, das Papst Franziskus
anlasslich des Abschlusses des
Zweiten Vatikanischen Konzils vor
finfzig Jahren ausgerufen hat. Wie
Ihr wisst, wird es am 8. Dezember
2015 eroffnet und am Hochfest



Christkonig, am 20. November 2016,
zu Ende gehen.

Als der Papst seine Absicht, dieses
aufSerordentliche Heilige Jahr
auszurufen, publik machte, hat es
uns besondere Freude bereitet, dass
es mit dem Ausklang des
marianischen Jahres der Familie
zusammenfallt, das wir in der
Pralatur begehen. Wir haben darin
ein weiteres Zeichen erkannt, dass
wir unter dem Schutz Mariens
stehen, die wir in den Litaneien als
Regina familiae und Mater
misericordiae anrufen.

Auf die Fursprache unserer Mutter
hin suchen wir eine sichere Zuflucht
in Gott, der in seiner Gute immer
bereit ist, unsere Bitten zu erhoéren
und sich unserer personlichen
Bediirfnisse anzunehmen. Das
gottliche Erbarmen macht uns fahig
zu grofderer Liebe und mehr
Verstandnis, Bruderlichkeit und



Interesse fir die Menschen, um als
Glieder der Kirche ,,zu einer
humaneren Gestaltung der
Menschenfamilie und ihrer
Geschichte“[1] beizutragen. Gehen
wir unseren Weg Tag fiir Tag voller
Hoffnung, denn der Himmel gibt uns
alle Mittel, um den inneren Frieden
Zu bewahren, da wir wissen, dass die
Heiligste Dreifaltigkeit sich bestandig
um die Schopfung kimmert. Wie
Papst Franziskus uns in Erinnerung
ruft, steigen wir von den
geschaffenen Werken auf zur
Kontemplation der liebevollen
vaterlichen Hand Gottes.[2]

Danken wir dem Heiligen Vater mit
Taten und mit Gebet fiir die
Ausrufung dieses besonderen
Jubildums, das eine wahre
Gnadenzeit fir die Kirche und die
Welt sein wird. Uns alle macht es
sehr froh, den Ruf unseres
gemeinsamen Vaters aufzunehmen,
eine grofSere Nahe zu Christus zu



suchen. Tun wir dies in unserer
Frommigkeit und in der Feier der
Sakramente — vor allem der Beichte
und der Eucharistie —, nicht zuletzt
aber auch in konkreten Werken der
bruderlichen Liebe zum Néachsten.
Wenn wir dem Heiligen Geist
gegenuber figsam sind, werden wir
Christus und auch unserem
himmlischen Vater ahnlicher
werden, dessen barmherziges Antlitz
uns in Jesus Christus offenbart
worden ist.

2.Deus, cui proprium est misereéri
semper et pdrcere: suscipe
deprecationem nostram|[3], o Gott — so
beten wir jeden Tag —, dem es eigen
ist, immer zu verzeihen und
verschonen: Nimm unsere
flehentlichen Bitten an. Die
Barmherzigkeit! Es ist immer notig,
sich um ein vertieftes Verstandnis
dieses trostlichen gottlichen
Attributes zu bemiuhen, das alle
anderen einschliefst. Dazu ladt uns



jetzt die Kirche ein. Tun wir es mit
kindlichem Vertrauen. In seinem
Aufruf zu diesem aufderordentlichen
Jubildum schreibt der Papst tiiber die
Barmherzigkeit, dass ,,sich in diesem
Wort das Geheimnis der
Allerheiligsten Dreifaltigkeit
offenbart. Barmherzigkeit ist der
letzte und endgiltige Akt, mit dem
Gott uns entgegentritt.
Barmherzigkeit ist das grundlegende
Gesetz, das im Herzen eines jeden
Menschen ruht und den Blick
bestimmt, wenn er aufrichtig auf den
Bruder und die Schwester schaut, die
ihm auf dem Weg des Lebens
begegnen. Barmherzigkeit ist der
Weg, der Gott und Mensch vereinigt,
denn sie o6ffnet das Herz fiir die
Hoffnung, dass wir, trotz unserer
Begrenztheit aufgrund unserer
Schuld, fir immer geliebt sind.“[4]

Seit der Veroffentlichung der
Enzyklika Dives in misericordia von
Johannes Paul II. sind



fiunfunddreifig Jahre vergangen.
Damals wies er mehrmals darauf
hin, wie angebracht es ist, diesen
wunderbaren Ausdruck der Liebe
Gottes oft zu betrachten. ,,Sich
diesem Geheimnis zuzuwenden, so
schrieb er, ,,wird von vielfachen
Erfahrungen der Kirche und des
zeitgenossischen Menschen
nahegelegt; es wird auch von den
notvollen Rufen so vieler
Menschenherzen, von ihren Leiden
und Hoffnungen, ihren Angsten und
Erwartungen gefordert.“[5]

Die Worte dieses heiligen Papstes
sind nicht nur weiterhin aktuell, sie
sind sogar jeden Tag vor grofSerer
Bedeutung, denn auch wenn wir
immer der gottlichen Nachsicht
bedurftig sind, kann man doch mit
Fug und Recht behaupten, dass
dieses Bediirfnis in unserer Zeit noch
drangender geworden ist. Wenn
Papst Franziskus die Heilige Pforte in
den verschiedenen pdpstlichen



Basiliken — und jeder Bischof in
seiner Ortskirche — 6ffnen wird,
,ywerden wir das Leben der Kirche,
die gesamte Menschheit und den
unermesslichen Kosmos der
Herrschaft Christi anvertrauen mit
der Bitte, dass seine Barmherzigkeit
sich wie der Morgentau auf die
Geschichte lege und sie fruchtbar
werden lasse“[6]. Als Folge seiner
personlichen Erfahrung sprach der
hl. Josefmaria seit den Anfangen des
Werkes ganz ausdricklich von der
Notwendigkeit, unsere Zuflucht zur
unendlichen Liebe Gottes zu
nehmen, der seine Kinder, Frauen
und Manner, nicht verlasst. Auf stets
neue Weise legte er uns nahe, an die
Tur des Herzens Jesu zu klopfen.

3.Der hl. Josefmaria hat uns gelehrt,
die Wege der Erde mit der von
Christus geoffenbarten
Barmherzigkeit zu tranken. Konkret
formulierte er: Unsere Hingabe im
Dienst an den Menschen ist ein



Zeichen dieses Erbarmens Gottes,
nicht nur uns gegeniiber, sondern
fiir die ganze Welt.[7] Gehen wir
auf unserem Weg als Mitarbeiter
Gottes an der Hand unseres Vaters
voran, damit in jedem Christen und
in allen Menschen guten Willens
dieser Strom der barmherzigen Liebe
reichlicher fliefse, der sich aus dem
verwundeten Herzen Jesu bestandig
uber die Menschheit ergieft.

Meine Tochter und Sohne, ich lade
Euch ein, Euer Herz mit diesem
Verlangen, mit dieser Sehnsucht, zu
fullen und das Jahr der
Barmherzigkeit innerlich gesammelt
und froh zu beginnen. Wir werden
uns an den Lehren der Heiligen
Schrift orientieren, deren Seiten ein
wunderbares Lied zu Ehren der
gottlichen Nachsicht sind; ganz
besonders werden wir uns dem
Beispiel Christi, seinem Leben und
seiner Lehre zuwenden und
versuchen, das Verhalten unseres



Erlosers auf den Spuren des hl.
Josefmaria nachzuahmen, der
unabléssig seine Augen auf den
Guten Hirten richtete, der alles fir
seine Schafe hingibt (vgl. Joh 10,
1-18). Er hat uns und vielen Mannern
und Frauen geraten, unsere Augen
bestandig und mit Sehnsucht auf den
Herrn des Himmels und der Erde zu
richten.

Das Erbarmen Gottes mit der
Menschheit

4.Schon das Alte Testament
verkiindet auf vielen Seiten das
unauslotbare Erbarmen Gottes mit
seiner Schopfung. Der Herr ist gnidig
und barmherzig, langmiitig und reich
an Gnade. Der Herr ist glitig zu allen,
sein Erbarmen waltet tiber all seinen
Werken (Ps 145, 8-9). Auch die
Propheten werden nicht mude,
darauf hinzuweisen: Kehrt um zum
Herrn, eurem Gott! Denn er ist gnddig
und barmherzig, langmiitig und reich



an Giite, und es reut ithn, dass er das
Unheil verhdangt hat (Joél 2, 13).

Beim Letzten Abendmahl betete
unser Herr gemaf$ der judischen
Tradition das grof3e Hallel oder den
grofsen Lobgesang, einen Psalm, der
die Wundertaten aufzahlt, die Gott in
der Schopfung und in der Geschichte
vollbracht hat; am Ende jeden Verses
werden wie ein Refrain die
folgenden Worte wiederholt: Denn
seine Huld wahrt ewig (Ps 136).

,Im Licht der Barmherzigkeit
leuchtet in allen Ereignissen der
Geschichte des Bundesvolkes deren
Heilscharakter auf.“[8] Dieses
Merkmal zeigt sich in seiner ganzen
Fulle auch im Neuen Testament
durch die erlosende Menschwerdung
des Sohnes Gottes. Mit der Hingabe
seines Lebens im blutigen
Kreuzesopfer und mit der Einsetzung
der Eucharistie und der anderen
Sakramente machte Jesus in seiner



Person diesen hochsten Akt der Liebe
zum wesentlichen Inhalt der
gottlichen Barmherzigkeit.

Es ist gut, haufig die Abschnitte im
Evangelium zu lesen, die das Mitleid
und das Verstandnis Jesu mit den
Menschen durchscheinen lassen; von
seiner Geburt in Bethlehem bis zu
seinem Ganzopfer auf dem
Kalvarienberg. Halten wir immer
wieder inne und betrachten wir in
Ruhe seine barmherzige Liebe, die er
bei so vielen Gelegenheiten unter
Beweis stellt; etwa wenn er die
Kranken heilt und die Besessenen
gesund macht, wenn er die hungrige
Menschenmenge speist, wenn er mit
vollen Handen das Brot der Lehre
austeilt, wenn er den reuigen
Stindern entgegegen geht und ihnen
verzeiht, wenn er die Jinger erwahlt,
wenn er sie mit einem Blick oder
einem Wort tadelt, wenn er die
Apostel ruft, um sie in die ganze Welt
auszusenden, wenn er uns seine



Mutter zu unsrer Mutter gibt, wenn
er uns den verheiflenen Heiligen
Geist sendet und vieles mehr. In
jedem seiner Worte und seiner
Werke zeigt Christus in aller
Deutlichkeit das milde Antlitz Gottes
des Vaters.

Dasselbe geschieht im Laufe der
Kirchengeschichte, nach der
Himmelfahrt Christi. Inmitten der
Licht- und Schattenseiten, die den
Weg der Christen begleiten, hat
niemals die aktive Gegenwart der
gottlichen Langmut gefehlt. Durch
den Heiligen Geist, der in der Kirche
wohnt, durch die Realprasenz Christi
in der Eucharistie und auch durch
die immerwdahrende Fursprache der
seligsten Jungfrau Maria offenbaren
sich die Strome des Erbarmens, die
bestandig auf die Welt ausgegossen
werden. Horen wir nicht auf,
unserem himmlischen Vater dafiir zu
danken, 6ffnen wir weit die Tiiren
unseres Herzens, und setzen wir uns



ein, dass auch unsere Mitmenschen
sich von der gottlichen Gnade
durchtranken lassen.

Die Geschichte des
barmherzigen Eingreifens
Gottes

5.In seiner Enzyklika Dives in
misericordia gab der hl. Johannes
Paul II. der Barmherzigkeit einen
zentralen Platz im Leben der Kirche
und im Leben der Menschheit. ,,In
der endzeitlichen Vollendung wird
sich das Erbarmen als Liebe
offenbaren; in der Zeitlichkeit, in der
menschlichen Geschichte, einer
Geschichte von Stiinde und Tod, muf$
sich die Liebe vor allem als
Erbarmen offenbaren und
vollziehen. Das messianische
Programm Christi, sein Programm
des Erbarmens, wird zum Programm
seines Volkes, der Kirche. Im
Mittelpunkt dieses Programms steht
immer das Kreuz; denn in ihm



erreicht die Offenbarung der
erbarmenden Liebe ihren
Hohepunkt.“[9]

In der Tat konnen wir das Kreuz
nicht von der Auferstehung trennen,
denn beide Ereignisse offenbaren die
gottliche Liebe, wie auch das
Erbarmen Gottes sich im ganzen
osterlichen Geheimnis zeigt. Der
selige Paul VI. sagte, dass ,,die
gesamte Heilsgeschichte von der
gottlichen Barmherzigkeit geleitet
wird, die sich dem menschlichen
Elend zuwendet“[10].

Christus nahm unsere Stiinden auf
sich und ,wurde ein einziges Mal
geopfert, um die Siinden vieler
hinwegzunehmen*“ (Hebr 9, 28).
Unsere Mutter Maria sagte in voller
Freiheit Ja zur Hingabe dessen, der
in allem unsere menschliche Natur
angenommen hatte aufder der Stinde
(vgl. Hebr 4, 15) und daher in der
Lage war, echtes Mitgefiihl zu zeigen.



Mit dem Magnificat prophezeite
Maria: Er erbarmt sich von
Geschlecht zu Geschlecht iiber alle, die
thn fiirchten (Lk 1, 50).

6.Meine Tochter und Sohne, wir
gehoren zu diesen Geschlechtern, die
das Erbarmen Gottes besingen — und
das macht uns froh. In seinem
personlichen Leben und in dem des
Opus Dei entdeckte unser Vater stets
von neuem die bevorzugende Liebe
Gottes. Nicht nur einmal gab er
seiner Uberzeugung Ausdruck, dass
die ganze Geschichte des Werkes
eine Geschichte des barmherzigen
Eingreifens Gottes ist. Weder in
diesem Brief, so sagte er in den 60er
Jahren, noch in vielen weiteren
Schreiben, die ich verfassen
konnte, wdre ich in der Lage,
Gottes giitige Vorsehung
erschopfend zu beschreiben, die
die Schritte des Werkes immer
vorbereitet und begleitet hat.[11]
In diesem Zusammenhang zogerte er



nicht zu behaupten, dass man die
Geschichte des Opus Dei einmal
auf Knien wiirde schreiben
miissen[12]. Mit diesem bildlichen
Ausdruck unterstrich er, dass bei der
Griundung und Entfaltung des
Werkes die Initiative immer von Gott
ausgegangen war, wahrend es ihm
nur zukam, ein treues Werkzeug des
gottlichen Willens zu sein.

Es ist wirklich so, dass das Leben des
hl. Josefmaria und die Existenz des
Opus Dei eng miteinander
verflochten sind, ohne dass man sie
seit 1928 unterscheiden oder sauber
trennen konnte. Im Werk hat alles
Gott gemacht, sagte er in einer
Betrachtung,rein menschlich
gesehen, was gab es denn? Nur
gute Laune, eine grofie Liebe zu
Jesus Christus und seiner Kirche,
und den Wunsch angesichts des
Unméaglichen beharrlich
weiterzumachen. Gott ist mit mir
verfahren, wie ich es als Kind mit



den Bleisoldaten gemacht habe,
die ich hinstellte, wo ich wollte,
und denen ich sogar manchmal
den Kopf abschlug ... So ist Gott
mit mir umgegangen. Er hat mich
die Wege gefiihrt, die er wollte,
und hat zugelassen, dass man mir
derbe Hiebe versetzte, weil sie gut
fiir mich waren.[13]

Jeden dieser Umstdande nutzte unser
Grunder, um seine Treue zu lautern
und sich mehr den Handen Gottes zu
uberlassen. Wie Papst Franziskus
schrieb: ,Man weifs wohl, dass das
eigene Leben Frucht bringen wird,
beansprucht aber, nicht zu wissen
wie, wo oder wann. Man hat die
Sicherheit, dass keine der Arbeiten,
die man mit Liebe verrichtet hat,
verloren geht, dass keine der
ehrlichen Sorgen um den Néachsten,
keine Tat der Liebe zu Gott, keine
grofdherzige Miihe, keine leidvolle
Geduld verloren ist.“[14] Daher
verlor auch unser Vater niemals den



inneren Frieden: Meine Kinder, die
Reue wird immer von der Liebe
begleitet; und so hat mich keine
dieser Aufgaben, kein Leid das
gaudium cum paceverlieren
lassen, denn Gott hat mich gelehrt
zu lieben, und nullo enim modo
sunt onerosi labores amantium (hl.
Agustinus, De bono viduitatis, 21,
26): fiir den, der liebt, ist die Arbeit
keine schwere Last. Darum ist das
Wichtige, lieben zu lernen, denn in
eo quod amatur, aut non
laboratur, aut et labor amatur
(ibid.):Wo es Liebe gibt, macht
alles gliicklich. Das ist das grofse
Erbarmen Gottes gewesen, dass er
mich wie ein kleines Kind an der
Hand genommen und mich lieben
gelehrt hat. Als ich kaum der
Kindheit entwachsen war, streute
Gott in meinem Herzen einen
Samen gliihender Liebe aus, und
diese Saat, meine Tochter und
Sohne, ist heute zu einem iippigen
Baum mit schlankem Stamm



geworden, der mit seinem
Schatten vielen tausend Menschen
neue Kraft gibt.[15]

7.Der hl. Josefmaria hat sich immer
so verhalten. Seine Verehrung dieses
sicheren gottlichen Zufluchtsortes,
den wir betrachten, war nicht neu
fur ihn; er hatte diese Verehrung zu
Hause von seinen Eltern gelernt. Sie
wurde noch starker wahrend der
Zeit seiner Vorbereitung auf die
Priesterweihe im Seminar von
Logrofio und in dem von San Carlos
in Saragossa, wo es eine Darstellung
des Herzens Jesu gab — von Flammen
der Liebe eingehullt und mit Dornen
gekront —, die ihn tief bewegte.
Spater, wahrend des spanischen
Burgerkrieges, bekam er einen
neuen Zugang zu ihr, wie er bei einer
Zeit des Gebetes am Vorabend des
Herz-Jesu-Festes beschreibt:

Mein Gott, jetzt mochte ich mich
nahe an deiner Seitenwunde sehen



und an alle meine Kinder denken,
an alle, die jetzt lebendige Glieder
dieses lebendigen Leibes deines
Werkes sind. Ich werde sie alle
aufzdihlen und ihre Eigenschaften
betrachten, ihre Tugenden, ihre
Fehler. Und dann werde ich jeden
Einzelnen zu dir bringen und dich
bitten: ,Hol sie hinein!“Ich werde
sie in dein Herz legen. So will ich
es auch mit jedem und allen tun,
die spater im Laufe der
Jahrhunderte bis zum Ende der
Welt kommen werden, um Teil
dieser iibernatiirlichen Familie zu
sein. Alle vereint im Herzen
Christi, alle eins geworden aus
Liebe zu ihm und alle losgelost von
den Dingen der Erde durch die
Kraft dieser Liebe, die von der
Abtotung begleitet wird. Wir
wollen wie die ersten Christen
sein; wir werden ihren Geist in der
Welt wieder lebendig werden
lassen. Fangen wir also damit an,
jene Aussage im Werk Wirklichkeit



werden zu lassen: congregavit nos
in unum Christi amor.[16]

In der heiligen Messe betete der hl.
Josefmaria nach der Konsekration
immer still das Gebet zur
Barmherzigen Liebe, das er in seiner
Jugend gelernt hatte. Im
liebenswerten Herzen Jesu entsprang
der UberfliefSende Quell seiner
Vaterschaft im Opus Dei, die sich auf
seine Tochter und Sohne aller Zeiten
ausweitete; und im Messopfer
erfullte er sein Herz mit dem
sehnsuchtigen Verlangen Christi, die
ganze Menschheit zu erlosen. Diese
Gedanken konnen uns auch helfen,
in den kritischen Momenten, die es
in der Menschheitsgeschichte oder in
unserem personlichen Leben geben
kann, Sicherheit und Optimismus
nicht zu verlieren. Gott ist immer
derselbe, er ist allmdachtig, allweise,
barmherzig. Er weif in jedem
Augenblick aus dem Bdsen Gutes zu
wirken, und fur die, die auf ihn



vertrauen, Niederlagen in grofiartige
Siege zu verwandeln.

8.In den 70er Jahren, als eine
schwere Glaubens- und
Gehorsamskrise verheerende
Schaden in den Seelen verursachte,
bestédrkte eine neue Erleuchtung vom
Himmel den hl. Josefmaria in seinem
unerschitterlichen Vertrauen auf die
nie fehlende gottliche Hilfe. Am 23.
August 1971 pragte Gott nach der
Feier der Messe seinem Herzen
Worte ein, die, mit einem kleinen
Unterschied, aus dem Brief an die
Hebréaer stammen: Adedmus cum
fiducia ad thronum gratice, ut
misericordiam consequamur (Hebr 4,
16). Sofort gab er diese Eingebung an
uns, die wir an seiner Seite waren,
weiter; wenige Wochen spdter sprach
er in einem vertrauten
Familientreffen mit seinen S6hnen in
Rom dartiber:



Ich werde euch etwas sagen, von
dem Gott mochte, dass ihr es
wisst. Wir, Kinder Gottes im Opus
Dei, adeamus cum fiducia- sollen
glaubensvoll - ad thronum gloriee,
zum Thron der Herrlichkeit, zur
seligsten Jungfrau Maria,
hintreten, der Mutter Gottes und
unserer Mutter, die wir so oft als
Sitz der Weisheit anrufen, ut
misericordiam consequamur, um
Erbarmen zu finden (...).

Gehen wir also durch das
Liebenswerte Herz Mariens zum
Heiligen und Barmherzigen
Herzen Jesu, bitten wir ihn, er
moge aus Barmherzigkeit seine
Macht in der Kirche erweisen und
uns Kraft geben, um auf unserem
Weg weiter zu gehen und ithm viele
Seelen zuzufiihren.[17]

Diese Gewissheit drangte ihn, ohne
Unterlass im Wort der Schrift die
Texte zu suchen, die das



Wohlgefallen und den Schutz Gottes
am besten zum Ausdruck bringen,
um sie in seinem personlichen Gebet
zu betrachten. So bezog er sich ein
Jahr spater wiederum auf eine
Entdeckung, die seiner Seele
Optimismus und grofdes Vertrauen
eingefl6f3t und ihm geholfen hatte,
den aus seiner Liebe zur Kirche
erwachsenden Schmerz, der ihm
unendliches Leid bereitete, zu
uberwinden.

In letzter Zeit, sagte er
damals,betrachte ich haufig Texte
der Heiligen Schrift, die von Gottes
Erbarmen erzdhlen. Mir ist
wohlbekannt, dass die
Bibelforscher diesem Wort
verschiedene Bedeutungen
unterlegen, so dass sie unter
Barmherzigkeit nicht nur
verstehen, was gemeinhin damit
ausgesagt wird, also Mitleid,
Mitgefiihl, sondern auch eine Art



Loyalitdit Gottes gegeniiber seinen
Geschopfen.

Ist das nicht schon? Gott unser
Herr hat solches Mitleid mit den
Menschen - denn sein Erbarmen
bedeutet auch Mitleid —, dass seine
Loyalitat ihn dazu fiihrt, mit
jedem von uns barmherzig zu sein,
uns mit vdterlicher und
miitterlicher Liebe anzuschauen.
[18]

Immer tiefer drang er in die Worte
der Heiligen Schrift ein, die er bereits
als junger Mann betrachtet hatte:
Gott hat Freude an den
Menschenkindern (vgl. Spr 8, 31);
diese Aussage verlieh ihm Sicherheit
bei seinem Einsatz fir die
Verwirklichung des Opus Deij; als er
keinerlei Mittel besaf3, bestarkte ihn
dieses ,Wohlgefallen“ Gottes in
seiner Gewissheit, dass das Werk
Wirklichkeit werden wirde.



Gerechtigkeit und
Barmherzigkeit

9.Unter den Gleichnissen, mit denen
der Meister den Jingern die
Kennzeichen des Himmelreiches
erklarte, greift der hl. Lukas — von
einem der grofden christlichen
Dichter der Verkiinder der Milde
Christi genannt[19] - drei heraus, die
ganz ausdrucklich unterstreichen,
wie nahe Gott den Seinen ist. Es sind
dies das Gleichnis vom verlorenen
Schaf, von der verlorenen Drachme
und vom verlorenen Sohn. In diesen
drei Erzahlungen ,offenbart Jesus
die Natur Gottes als die eines Vaters,
der nie aufgibt, bevor er nicht mit
Mitleid und Barmherzigkeit die
Stnde vergeben und die Ablehnung
uberwunden hat“[20].

Dieses liebende Herz offenbart sich
in besonderer Weise im Gleichnis
vom Vater, der geduldig Tag fir Tag
die Rickkehr des undankbaren



Sohnes erwartet, um ihm zu
verzeihen, sobald er kommt. Der hl.
Johannes Paul II. sprach in seiner
Enzyklika Dives in misericordia
eindringlich dartiber und betonte,
wie diese Lehre auf alle und jedes
einzelne Menschenwesen
anzuwenden ist: ,Die Parabel bezieht
sich indirekt auf jeden Bruch des
Liebesbundes, auf jeden Verlust der
Gnade, auf jede Stinde. (...) Das
Vermogen, welches der Sohn vom
Vater empfangen hatte, war eine
Quelle materieller Guter; aber
wichtiger als diese Gliter war seine
Wiirde als Sohn im Haus des Vaters
(...), der Verlust dieser Wiirde, die
ihm zu Bewufdtsein kam.“[21]

Auch von unserem Vater gibt es
einen Kommentar zu dieser Stelle:
Das Erbarmen, das Gott zeigt,
muss uns immer zur Riickkehr
ermutigen. Meine Kinder, es ist
natiirlich besser, nicht von seiner
Seite zu weichen, ihn nicht zu



verlassen; aber wenn ihr euch
einmal aus menschlicher
Schwdaiche von ihm trennt, dann
kommt eilends zuriick. Er wird
euch immer aufnehmen und wie
der Vater den verlorenen Sohn und
euch sogar noch inniger lieben.[22]

Obwohl im Originaltext — so schreibt
der heilige Johannes Paul II. — nicht
das Wort ,,Gerechtigkeit“ und auch
nicht ,Barmherzigkeit benutzt wird,
S0,1st das Verhdaltnis der Gerechtigkeit
zur Liebe, die sich als Erbarmen
kundtut, dem Inhalt der
evangelischen Parabel in grofder
Genauigkeit eingeschrieben. Sie
macht deutlich, dass die Liebe zum
Erbarmen wird, wenn es gilt, die -
genaue und oft zu enge — Norm der
Gerechtigkeit zu tiberschreiten.“[23]

Fur den hl. Josefmaria gab es fir
diese lebendige Verbindung von
Gerechtigkeit und Liebe kein
besseres Beispiel als das Verhalten



einer Mutter.[24] Fur ihnfloss Gottes
Gerechtigkeitiiber von Erbarmen[25].
Wir kénnen uns nicht an Gott wenden
und uns dabei auf Rechte berufen,
sondern wir miissen ihn bitten,
Erbarmen mit uns zu haben, wie es in
einem der Psalmen heifst: Miserére
mei, Deus, secindum magnam
misericordiam tuam(Ps51, 3). Gott,
sei mir gnddig nach deinem reichen
Erbarmen. Wir gehen nicht zu ihm
und stellen Forderungen aus
Gerechtigkeitsgriinden.[26]

10.Es gibt allerdings Menschen, fiir
die Gerechtigkeit und
Barmherzigkeit einen Gegensatz
bilden. Bei der Ausrufung des
Jubildums hat der Papst uns vor
diesem Irrtum gewarnt: ,Es handelt
sich dabei nicht um zwei
gegensatzliche Aspekte, sondern um
zweil Dimensionen einer einzigen
Wirklichkeit, die sich fortschreitend
entwickelt, bis sie ihren Hohepunkt



in der Fille der Liebe erreicht hat

(...).

Angesichts einer Sicht der
Gerechtigkeit als der blofden
Einhaltung von Gesetzen, die in der
Folge Menschen in Gerechte und
Stuinder einteilt, versucht Jesus die
grofse Gabe der Barmherzigkeit
aufzuzeigen, die Barmherzigkeit, die
den Sunder sucht und ihm
Vergebung und Heil anbietet. Man
versteht, warum Er aufgrund einer
solchen befreienden Vision, die
Quelle der Erneuerung ist, von den
Pharisdern und Schriftgelehrten
abgelehnt wird.“[27]

Unsere Zuflucht zum
gottlichen Erbarmen nehmen

11.Als Frucht einer besonderen
Gnade Gottes —ich erwahnte es
bereits — verstand unser Griunder die
wunderbaren Funken der gottlichen
Milde, die in der Heiligen Schrift



beschrieben werden, immer tiefer.
Das Wunder der Auferweckung des
Sohnes der Witwe von Naim
veranlasste ihn zum Beispiel zu der
Uberlegung, dass unser Herr uns
aus heiligen Griinden liebte, die
uns vielleicht nicht bewegen
wiirden. Lukas schreibt:
misericordia motus super
eam(Lk7, 13), er war von Mitleid,
von Erbarmen mit jener Frau
bewegt. Eigentlich gab es andere
menschlich verstdandliche Griinde,
etwa dass sie arm war, dass sie
Witwe war und nur jenen einzigen
Sohn gehabt hatte.[28]

Eine grof3e Menschenmenge
bildete jenen Trauerzug und
weitere Menschen begleiteten
Jesus; aber nur er bemerkt das
Leid, den Schmerz jener Mutter
und geht ihr entgegen. Ist das nicht
bewundernswiirdig, dass der
Meister sich spontan von seinem
barmherzigen Herzen bewegen



lasst, ohne zu warten, dass wir ihm
unsere Bediirfnisse darlegen?
Dieses gottliche und menschliche
Verhalten des Erlosers ist ein
Impuls, ihn in jedem Augenblick
um Hilfe zu bitten. IThr und ich,
prazisierte unser Vater,wir sollen
auch unsere Zuflucht zur
gottlichen Barmherzigkeit
nehmen. Vor Gott haben wir
keinerlei Rechte. Zumindest ich
personlich sehe in aller Klarheit,
dass ich ihm nicht sagen kann:
Herr, gib mir das; auch wenn ich
weif, dass ich sein Sohn bin und
mich als solcher fiihle. Ich komme
zZu ihm mit Seufzern der Reue und
bitte um Erbarmen[29], berufe
mich auf sein Mitgefiihl.

In seinen letzten Jahren auf der Erde
fuhlte er den Drang, sich mit noch
grofSerem Vertrauen und Eifer an die
Vergebungsbereitschaft Gottes zu
wenden. Das fiithrte ihn dazu, das
Stofdgebet zu vervollstandigen, mit



dem er sich 1952 an das Heiligste
Herz Jesu gewandt hatte, um ihm das
Werk mit seinen apostolischen
Arbeiten, die Bediirfnisse der Kirche
und der ganzen Menschheit zu
weihen. Cor Iesu Sacratissimum et
Miséricors, dona nobis pacem! Seit
damals wandte unser Vater sich
Tag und Nacht noch mehr an Gott
mit der instindigen Bitte um
Schutz fir die Welt, die Kirche und
die Seelen.

In diesen Bitten finden wir die
wichtigste Frucht, die wir im Jahr der
Barmherzigkeit von Gott erflehen:
die Gesellschaft moge wieder auf
dem Weg der Gebote gehen, die
Seelen mogen sich wieder vom Feuer
der Gottesliebe entziinden lassen, in
allen Winkeln der Kirche moge von
neuem die klare Lehre und die echte
Frommigkeit ihren Einzug halten.
Gerne mache ich mir die folgenden
Worte des Papstes zu eigen: ,,Wie
sehr wiinsche ich mir, dass die



kommenden Jahre durchtriankt sein
mogen von der Barmherzigkeit und
dass wir auf alle Menschen zugehen
und ihnen die Glte und Zartlichkeit
Gottes bringen! Alle, Glaubende und
Fernstehende, mogen das Salbol der
Barmherzigkeit erfahren, als Zeichen
des Reiches Gottes, das schon unter
uns gegenwartig ist.“[30]

Barmherzig sein wie der
Vater im Himmel

12.Die Kirche ist ohne Unterlass von
dem Wunsch beseelt, Gottes Liebe zu
den Menschen zu bringen, ohne
irgendjemanden auszuschliefsen.
Trotzdem kann Papst Franziskus
feststellen, dass ,,wir es vielleicht fiir
lange Zeit vergessen haben, auf den
Weg der Barmherzigkeit
hinzuweisen und ihn zu gehen. Auf
der einen Seite hat die Versuchung,
stets und allein die Gerechtigkeit zu
fordern, uns vergessen lassen, dass
diese nur der erste Schritt ist. Dieser



Schritt ist zwar notwendig und
unerlasslich, aber die Kirche muss
daruber hinausgehen um eines
hoheren und bedeutungsvolleren
Zieles willen.“[31]

Es genuigt nicht, Gott fir unsere
Stiinden und fiir die aller Menschen
um Verzeihung zu bitten. Zu dieser
unersetzlichen Bitte muss unbedingt
die konkret gelebte Barmherzigkeit
mit dem Nachsten hinzukommen.
Denn wenn jemand sagt: Ich liebe
Gott!, aber seinen Bruder hasst, ist er
ein Liigner. Denn wer seinen Bruder
nicht liebt, den er sieht, kann Gott
nicht lieben, den er nicht sieht. Und
dieses Gebot haben wir von ihm: Wer
Gott liebt, soll auch seinen Bruder
lieben (1 Joh 4, 20-21).

Die Werke der Barmherzigkeit, die in
der Kirche immer neu gepredigt und
praktiziert worden sind, bieten uns
einen gangbaren Weg, um die guten
Absichten mit konkreten Taten zu



beweisen. ,,Es sind Liebestaten,
durch die wir unserem Néachsten in
seinen leiblichen und geistigen
Bedirfnissen zuhilfe kommen<“[32],
erlautert der Katechismus der
Katholischen Kirche. Sie eifrig zu
leben gehort zu einer der
Empfehlungen des Papstes fir dieses
Jahr. ,Die Verkiindigung Jesu nennt
uns diese Werke der Barmherzigkeit,
damit wir prifen konnen, ob wir als
seine Junger leben oder eben
nicht.“[33]

Jesus hat das ganz eindeutig im
Evangelium beschrieben und ein
untubersehbares Kriterium festgelegt:
Was ihr von anderen erwartet, das tut
ebenso auch ihnen. Wenn ihr nur die
liebt, die euch lieben, welchen Dank
erwartet ihr dafiir? Auch die Stinder
lieben die, von denen sie geliebt
werden. Und wenn ihr nur denen
Gutes tut, die euch Gutes tun, welchen
Dank erwartet ihr dafiir? Das tun
auch die Siinder. Und wenn ihr nur



denen etwas leiht, von denen ihr es
zurtickzubekommen hofft, welchen
Dank erwartet ihr dafiir? Auch die
Stinder leihen Siindern in der
Hoffnung, alles zuriickzubekommen.

Ihr aber sollt eure Feinde lieben und
sollt Gutes tun und leihen, auch wo ihr
nichts dafiir erhoffen konnt. Dann
wird euer Lohn grofs sein, und ihr
werdet SOhne des Hochsten sein; denn
auch er ist glitig gegen die
Undankbaren und Bosen. Seid also
barmherzig, wie es auch euer Vater ist
(Lk 6, 31-36).

Die leiblichen Werke der
Barmherzigkeit

13.Die katholische Lehre hat die
leiblichen Werke folgendermaifSen
zusammengefasst: ,Die Hungrigen
speisen, Obdachlose beherbergen,
Nackte bekleiden, Kranke und
Gefangene besuchen und Tote
begraben. Unter diesen Werken ist



das Almosenspenden an Arme eines
der Hauptzeugnisse der Bruderliebe;
es ist auch eine Gott wohlgefallige
Tat der Gerechtigkeit.“[34] Alle
stellen letztendlich eine Ausibung
des mandatum novum (Joh 13, 34)
dar, des neuen Gebotes der Liebe,
das Christus uns gegeben hat. Im
Gehorsam gegentuber dieser
Empfehlung des Heilandes hat die
Kirche immer eine Vorliebe fir die
Armen, die Kranken, die Verlassenen
und die Obdachlosen gezeigt. Und sie
hatte stets jene Worte des Herrn
beim Endgericht vor Augen: Amen,
ich sage euch: Was ihr fiir einen
meiner geringsten Briider getan habt,
das habt ihr mir getan (Mt 25, 40). Mit
dem Gleichnis des barmherzigen
Samariters hat Jesus zudem
klargemacht, dass unsere
Néachstenliebe sich auf jedes
menschliche Wesen bezieht.

14.Im Opus Dei, einem lebendigen
Teil der Kirche, wird immer wieder



darauf hingewiesen, dass wir die
leiblichen Werke der Barmherzigkeit
niemals unterlassen sollen. Unser
Grunder hat sie bereits in den ersten
Jahren des Werkes gepflegt. Er
besuchte die Kranken in den
Hospitdlern von Madrid, er widmete
sich grof3zligig den Armen in den
Elendsvierteln und denen, die
verschamt ihre Not unter dem
Schleier einer scheinbar normalen
Existenz verbargen. Und er lehrte
alle, die mit seiner apostolischen
Arbeit in Kontakt kamen, dasselbe zu
tun. Diese Tatigkeiten vertraute er
der Muttergottes an, und so
entstanden im Opus Dei die Besuche
bei den Armen der Jungfrau Maria,
die weiterhin tberall praktiziert
werden, wo es Glaubige der Pralatur
gibt. Am Samstag, dem Tag Mariens,
ladt man die jungen Leute ein,
Almosen zu geben, die dazu benutzt
werden, bedirftigen Menschen zu
helfen. Wenn man den Armen hilft,
ehrt man Maria und iibt die



Nachstenliebe[35]. Sie sind ein

Bildungsmittel, denn sie fordern die
Grofdzugigkeit der jungen Menschen
und lassen sie in der Liebe wachsen.

Da er stets in die Schule der Liebe
Gottes zu seinen Geschopfen ging,
schmerzte es den hl. Josefmaria sehr,
mitzuerleben, wie die Reichtiimer
der Erde unter einige wenige
verteilt sind, die Bildungsgiiter
einem kleinen Kreis vorbehalten
und vor der Tiir Hunger nach Brot
und Wissen herrscht. DraujSen
menschliches Leben, das heilig ist,
weil es von Gott kommt, und das
behandelt wird wie eine Sache, wie
Zahlen in einer Statistik. Ich
verstehe und teile diese Ungeduld,
eine Ungeduld, die mich drdngt,
auf Christus zu schauen, der uns
standig auffordert, jenes neue
Gebot der Liebe zu verwirklichen.

(.)



Wir miissen in unseren
Menschenbriidern Christus
erkennen, der auf uns zukommt.
Kein menschliches Leben ist
isoliert, sondern es ist mit dem
anderer verflochten. Kein Mensch
ist ein einzelner Vers, sondern sie
sind alle Teil desselben gottlichen
Gedichtes, das Gott mit der
Unterstiitzung unserer Freiheit
verfasst.[36]

Wie viele Jugendliche - Jungen wie
Madchen, und auch Erwachsene -
haben beim Anblick der ungeheuren
Armut eines Menschen in diesen
Briudern oder Schwestern den armen
Christus entdeckt und daraufhin eine
grofSere Bereitschaft entwickelt, fir
die anderen da zu sein! Und Gott,
dessen Grofizuigigkeit die unsrige
weit Ubersteigt, hat ihre Seele mit
besonderen Gnaden tiberhauft: Eine
tiefgehende Bekehrung, die viele
erfahren haben, Entscheidungen zu
einer Ganzhingabe im Dienst an Gott



und an der Kirche ... Nur er kennt die
aus der Warme dieser Besuche bei
Notleidenden, Alten, Kranken,
Gefangenen erwachsenen Schritte.

15.Im Werk Gottes, das sich dank der
apostolischen Spontaneitit der
Glaubigen und Mitarbeiter des Opus
Dei fortschreitend entwickelt hat,
haben Initiativen zur materiellen
Unterstiitzung des Nachsten je nach
den Zeitumstanden und den
ortlichen Gegebenheiten neue
Formen angenommen. So sind auf
dem Land und am Rand der
Grofdstidte Schulen zur
Berufsbildung fiir Menschen aus den
unterschiedlichsten
Gesellschaftsschichten und
medizinische Ambulanzen und
Krankenhauser fiir Leute ohne
finanzielle Mittel in den
Armenvierteln und Slums
entstanden; auferdem haben soziale
Hilfseinrichtungen zugenommen —
wie etwa die NGO’s fir



Entwicklungshilfe in Ldndern der
Dritten Welt oder Armenktichen in
als eher fortschrittlich zu
bezeichnenden Landern, um nur
einige Beispiele zu nennen —, die in
Zeiten wirtschaftlicher Krisen, wie
wir sie heute erleben, vielen
Menschen ermaoglichen, die eigene
Not und die ihrer Familie zu lindern.

Ich danke Gott fir die Ausbreitung
solidarischer HilfsmafSnahmen
durch Glaubige und Mitarbeiter der
Pralatur. Aber das darf uns nicht
genugen! Es ist daher unser
Bestreben, mit der Gnade Gottes und
der Unterstiitzung vieler Menschen
mit gutem Herzen, seien sie nun
Christen oder nicht, den
Aktionsradius solcher Projekte zu
erweitern.

16.Lasst mich noch einmal auf
meinen Wunsch zuruckkommen,
dass Ihr Euch in besonderer Weise
um die Kranken sorgt, sei es in ihrem



Zuhause, im Krankenhaus oder wo
auch immer jemand an Leib oder
Seele leidet; selbstverstiandlich auch
in den Zentren des Werkes und in
den Familien der Assoziierten und
Supernumerarier. Denn in jedem
Leidenden ist in besonderer Weise
Christus gegenwartig.

Aufder dass wir uns um den notigen
arztlichen Beistand kiimmern, gilt es
vor allem, ihnen geistlich
beizustehen: die Priester mussen
ihnen den Empfang des
Bufdsakramentes und der Eucharistie
ermoglichen; die Laien konnen den
Kranken mit ihrem Beispiel und
ihrem Rat zur Seite stehen, damit sie
—im angemessenen Maf3 — das Beten
in seinen verschiedenen Formen —
Betrachtung, Danksagung, Lob und
Bitte — nicht vernachléssigen. Ich
denke da an das Rosenkranzgebet
und andere Ausdrucksformen
christlicher Frommigkeit, die selbst
im Schmerz froh machen. Die



Kranken werden dankbar sein zu
erfahren, dass sie ihre Krankheit und
die sie begleitenden Schmerzen und
Begrenzungen Gott aufopfern
konnen und so in ihrem irdischen
Leben fiir den Leib Christi, die Kirche,
das ergdnzen, was an den Leiden
Christi noch fehlt (Kol 1, 24). Mit
diesen Worten wies der hl. Paulus
auf den erlosenden Wert des Leidens
hin.[37]

Wenn der Zustand eines Kranken
sich in besonderer Weise
verschlimmert, ist der Augenblick
gekommen, ihn auf den moglichst
fruchtbaren Empfang der
Krankensalbung vorzubereiten. Die
Kirche lehrt, dass dieses Sakrament
der Barmherzigkeit die Kraft hat, die
Stnden zu vergeben, und zur
Besserung oder sogar Heilung des
Leibes beitragt, wenn das fir diesen
Menschen gut ist.[38] Die
Jahrhunderte alte Tradition der
Kirche hat gezeigt, dass dieses



Sakrament denen grofsen Frieden
und Gelassenheit vermittelt, die es in
der rechten inneren Verfassung
empfangen und nicht damit warten,
bis sie im Sterben liegen. Es steht
eine grundliche Katechese an fir die
Familien, die oftmals — sei es aus
Unwissenheit oder aus einer falschen
Angst heraus, die Kranken zu
erschrecken — nicht den Priester
rufen oder seinen Beistand erst
erbitten, wenn die Angehorigen nicht
mehr bei Bewusstsein sind.

17.Im Laufe der Zeit sind einige
Werke der leiblichen Barmherzigkeit
umbenannt oder anders praktiziert
worden. ,Die Fremden aufnehmen*“
wird heute als ,,den Obdachlosen
eine Bleibe geben“ formuliert.
Heutzutage schliefdt dieses Werk die
Unterstitzung von Migranten ein, die
auf der Suche nach Arbeit oder
besseren Lebensbedingungen usw.
ihr Land verlassen. Kein Junger des
Meisters kann davon absehen, sich



diesen Mannern oder Frauen,
manchmal ganze Familien,
zuzuwenden. Dabei denke ich vor
allem an die wegen ihres Glaubens
verfolgten Christen, deren Exil in uns
den Sinn fiir die Gemeinschaft der
Heiligen wecken sollte.

Papst Franziskus hat an die
Verantwortlichen und an alle
Menschen guten Willens einen
dringenden Appell gerichtet, dieser
spezifischen Notlage abzuhelfen.
Schon im Schreiben Evangelii
gaudium bat er uns: ,Es ist
unerlésslich, neuen Formen von
Armut und Hinfélligkeit — den
Obdachlosen, den
Drogenabhdangigen, den
Fluchtlingen, den eingeborenen
Bevolkerungen, den immer mehr
vereinsamten und verlassenen alten
Menschen usw. — unsere
Aufmerksamkeit zu widmen. Wir
sind berufen, in ihnen den leidenden
Christus zu erkennen und ihm nahe



zu sein, auch wenn uns das
augenscheinlich keine greifbaren
und unmittelbaren Vorteile bringt.
Die Migranten stellen fiir mich eine
besondere Herausforderung dar,
weil ich Hirte einer Kirche ohne
Grenzen bin, die sich als Mutter aller
fihlt.“[39] Und noch vor kurzem hat
er diesen dringenden Aufruf im
Rahmen der unmittelbaren
Vorbereitung des Heiligen Jahres mit
Nachdruck wiederholt.[40]

Greifen wir diese Forderungen des
Heiligen Vaters auf und ermuntern
wir Angehorige, Freunde und
Bekannte, sie im Mafs der
personlichen Lebensumstdnde und
Moglichkeiten aufzugreifen. Sie
sollten dafiir beten und sich fragen,
wie sie selber Hilfe leisten konnen,
angefangen von Einflussnahme auf
die offentliche Meinung in dieser
Notsituation bis zur Bereitstellung
einer Unterkunft, eines
Arbeitsplatzes, einer finanziellen



Unterstiitzung usw. Auch wenn wir
immer in eigener Verantwortung
handeln, ist es doch auch eine gute
Moglichkeit, diesem Aufruf
nachzukommen, indem man sich fir
die Initiativen der Bistimer und der
Pfarreien einsetzt, denen der Papst
in besonderer Weise diese Arbeit
anvertraut hat. Mir ist wohlbekannt,
dass viele von Euch wie auch
Mitarbeiter und Freunde bei
konkreten Mafsnahmen im Dienst an
den Flichtlingen bereits im Einsatz
sind. Dafiir danke ich Euch im
Namen Jesu Christi, denn das, was
wir diesen unseren Brudern oder
Schwestern Gutes tun, tun wir
unserm Herrn selbst.

Die Werke der geistigen
Barmherzigkeit

18.Der hl. Josefmaria hat uns einmal
gesagt: Ich wage zu behaupten,
dass, wenn die Umstdnde einer
geschichtlichen Epoche das Elend



oder den Schmerz iiberwunden zu
haben scheinen, die einfiihlsame
christliche Briiderlichkeit um so
wichtiger wird, die zu erahnen
weif3, wo jemand Trost braucht,
selbst mitten im scheinbaren
allumfassenden Wohlstand.[41]

Denken wir also daran, dass die
Gesten der Nachstenliebe sich nicht
auf eine materielle Unterstiitzung
beschrianken, so notwendig sie auch
sein mogen. Der Papst beklagt, dass
»die schlimmste Diskriminierung,
unter der die Armen leiden, der
Mangel an geistlicher Zuwendung
ist“[42]. Ein Kennzeichen der Kirche
ist im Laufe ihrer Geschichte die
Forderung der Werke der geistigen
Barmherzigkeit gewesen, die immer
wirklichkeitsbezogen und aktuell
sind: ,Den Zweifelnden recht raten,
die Unwissenden lehren, die Sunder
zurechtweisen, die Betriibten
trosten, Beleidigungen verzeihen, die
Lastigen geduldig ertragen und fir



die Lebenden und Verstorbenen zu
Gott beten.“[43]

Welch feinfiihlige Widmung liegt in
dieser geistigen Nachstenliebe! Und
wie unabdingbar ist sie in unserer
Zeit, in der so viele Menschen unter
Einsamkeit, Unverstandnis,
Verfolgung, Uibler Nachrede und
Verleumdung leiden; wie viele
kdmpfen mit Zweifeln, weil sie den
Weg nicht kennen, der zum Himmel
fihrt. Denn die allgemeine
Verfiigbarkeit der gesellschaftlich
organisierten MafSnahmen gegen
die weit verbreiteten Krankheiten
oder Notsituationen, die
heutzutage eine fliachendeckende
humanitare Hilfe erlauben, von
der andere Epochen nicht einmal
Zu trdumen wagten, wird niemals
die - menschliche und
libernatiirliche - Wirksamkeit der
unmittelbaren Anteilnahme am
Ndachsten ersetzen konnen, weil
diese Sozialhilfen auf einer



anderen Ebene liegen. Es bedarf
der personlichen Beriihrung mit
dem Armen aus dem nahen
Viertel, mit dem Kranken, der,
seinem Schmerz ausgeliefert, in
einem riesigen Krankenhaus liegt,
oder mit dem Menschen, der -
obwohl vielleicht reich - eine Weile
liebevollen Gesprdchs braucht,
eine Geste christlicher
Freundschaft, die seine Einsamkeit
unterbricht, eine geistliche Stiitze,
die seine Zweifel und seine Skepsis
heilt.[44]

Erinnern wir uns an jene Bettlerin,
der der hl. Josefmaria sich nur als
Priester und Mensch widmen und
geistlich helfen konnte. Im Gegenzug
entschloss sich diese Frau, ihr Leben
fur das Werk aufzuopfern. Als er sie
spater in einem Krankenhaus
wiedersah und erfuhr, was jene
arme Frau Gott angeboten hatte,
bezeichnete er sie als die erste



Berufung unter seinen zukinftigen
TOchtern.

19.Von den zahlreichen Werken
christlicher Solidaritat oder
Bruderlichkeit will ich nur einige
naher beleuchten: die Unwissenden
lehren, den Zweifelnden recht raten,
Beleidigungen verzeihen. Sie alle
sind Zeichen einer feinfiihligen
Liebe, die wir allen entgegenbringen
sollten, besonders aber denjenigen,
die uns nahestehen, den Mitgliedern
unserer Familie, den Freunden, den
Berufskollegen, den Bekannten ...

Demjenigen die Wahrheiten unseres
Glaubens vermitteln, dem sie
unbekannt sind, ist ein aufSerst
bedeutender Beweis von
Barmherzigkeit. Unser Grinder
fasste diesen Akt in wenigen Worten
so zusammen: Unsere wichtigste
Aufgabe ist es, Lehre zu erteilen. Er
betonte haufig, dass der grofste Feind
Gottes und der Seelen die religiose



Unwissenheit ist und charakterisierte
die Arbeit des Opus Dei als eine
grojse Katechese, die bewirkt, dass
die Heilsbotschaft der Kirche alle
Menschen erreichen kann und dass
sie lernen, sie in ihr Leben zu
integrieren. Sei iiberzeugt: Dein
Apostolat besteht darin, Giite und
Licht und Begeisterung
auszustrahlen, mit deiner
Grof3ziigigkeit und
Opferbereitschaft, mit deinem
Fleif$ und deiner
Gewissenhaftigkeit andere
anzustecken, durch das Beispiel
eines grenzenlos hingegebenen
Herzens, durch Weltkenntnis und
ehrlichen, freudigen Gehorsam
gegeniiber der Kirche Beispiel zu
geben.[45]

Dieses umfassende Vorhaben
verlangt ein grofdes Engagement, um
den Menschen, mit denen wir in
Beziehung stehen, die angemessene
doktrindre, geistliche und



apostolische Bildung zu vermitteln.
Aber welche Freude bereitet es,
wenn die Wahrheit des Evangeliums
unsere verschiedenen
Aufgabenbereiche in Beruf,
Gesellschaft und Kultur mit ihrem
Licht erhellt!

Verstarken wir in diesem Jahr der
Barmherzigkeit unser Bemiihen, dass
viele Menschen mit der Warme der
Kirche, der Braut Christi und unserer
Mutter, in Bertithrung kommen. Wir
werden das mit Gottes Hilfe
erreichen, wenn jeder und jede von
uns sich personlich dafiir einsetzt,
mehr Freunde, Kollegen und
Bekannte zu den Bildungsmitteln zu
bringen.

20.Die Art und Weise, jemandem
einen Rat zu erteilen, der ihn
braucht, hangt ebenfalls von den
Umstanden ab. An erster Stelle wirkt
das Zeugnis unseres Verhaltens. So
machte es Christus, als er auf unserer



Erde weilte, wie uns der hl.
Josefmaria bestandig ins Bewusstsein
rief. Unser Vater verweilte gerne bei
diesem Beispiel anhand der Worte,
mit denen die Apostelgeschichte
beginnt: Jesus begann zu tun und zu
lehren (Apg 1, 1). Das Zeugnis des
eigenen Verhaltens wird dann die
Gelegenheit herbeiftihren, das
angebrachte Wort klar und liebevoll
zu sagen, das wir, ohne zu
verwunden, ins Ohr unserer Freunde
oder Bekannten sprechen. Das ist das
Apostolat der Freundschaft und
des vertraulichen Gespridchs, auf
welches unser Vater einen so grofden
Wert legte.

Wie fruchtbar ist diese Koharenz
zwischen dem, was man tut, und
dem, was man sagt! Manchmal wird
dieser Rat die Form der briuderlichen
Zurechtweisung annehmen, wie wir
aus dem Evangelium lernen (vgl. Mt
18, 15-17). Es ist ein edles, mutiges
und fruchtbares Werk der



Barmherzigkeit, das aus der Liebe,
aus dem echten Interesse fiir den
Freund oder die Freundin geboren
ist.

Zu diesem Thema bemerkte Benedikt
XVI.: ,Heutzutage ist man generell
sehr empfanglich fiir das Thema der
Fursorge und der Wohltatigkeit
zugunsten des leiblichen und
materiellen Wohls der Mitmenschen,
die geistliche Verantwortung
gegenuber den Brudern und
Schwestern findet hingegen kaum
Erwdhnung. Anders war dies in der
frihen Kirche und ist es in den
wirklich im Glauben gereiften
Gemeinden, wo man sich nicht nur
der leiblichen Gesundheit der Briider
und Schwestern annimmt, sondern
mit Blick auf ihre letzte Bestimmung
auch des Wohls ihrer Seele. (...) Es ist
wichtig, sich wieder auf diese
Dimension der christlichen
Nachstenliebe zu besinnen.“[46] Und
er fugte hinzu: ,Vor dem Bosen darf



man nicht schweigen. Ich denke hier
an die Haltung jener Christen, die
sich aus menschlichem Respekt oder
einfach aus Bequemlichkeit lieber
der vorherrschenden Mentalitat
anpassen, als ihre Bruder und
Schwestern vor jenen Denk- und
Handlungsweisen zu warnen, die der
Wahrheit widersprechen und nicht
dem Weg des Guten folgen.“[47]

Seien wir dem hl. Josefmaria
dankbar, dass er uns immer wieder
an die Wirksamkeit dieser vom
Evangelium gelehrten Praxis
erinnert hat, die eine ausgesprochen
sinnvolle und gute Art ist, dem
Néachsten gewohnheitsméfdig zu
helfen, geboren aus der Liebe und
erteilt mit wahrer Demut und
ubernaturlicher Klugheit.

,Die christliche Zurechtweisung hat
ihren Beweggrund jedoch niemals in
einem Geist der Verurteilung oder
der gegenseitigen Beschuldigung; sie



geschieht stets aus Liebe und
Barmherzigkeit und entspringt einer
aufrichtigen Sorge um das Wohl der
Bruder und Schwestern. Der Apostel
Paulus sagt: ,Wenn einer sich zu
einer Verfehlung hinreifSen lasst,
meine Bruder, so sollt ihr, die ihr
vom Geist erfillt seid, ihn im Geist
der Sanftmut wieder auf den rechten
Weg bringen. Doch gib acht, dass du
nicht selbst in Versuchung

geratst (Gal 6, 1).

In unserer vom Individualismus
durchdrungenen Welt ist es
notwendig, die Bedeutung der
briderlichen Zurechtweisung
wiederzuentdecken, um gemeinsam
den Weg zur Heiligkeit zu
beschreiten.“[48]

21.Die uns zugefuigten Beleidigungen
verzeihen ist eine andere
wunderbare Art, die Nachstenliebe
zu uben. Erlasst einander die Schuld,
dann wird auch euch die Schuld



erlassen werden. Gebt, dann wird
auch euch gegegben werden. In
reichem, vollem, gehduftem,
liberfliefsenden Mafs wird man euch
beschenken; denn nach dem Majs, mit
dem ihr messt und zuteilt, wird auch
euch zugeteilt werden (Lk 6, 37-38).
Erinnern wir uns an das Gleichnis
von dem Mann, der nicht bereit war,
seinem Arbeitskameraden eine
winzige Schuld zu erlassen, nachdem
sein Herr ihn gerade von der
Zahlung einer immensen Summe
befreit hatte. Wie reagierte der Herr
auf dieses Verhalten? Du elender
Diener! Deine ganze Schuld habe ich
dir erlassen, weil du mich so angefleht
hast. Hattest nicht auch du mit jenem,
der gemeinsam mit dir in meinem
Dienst steht, Erbarmen haben
miissen? Und in seinem Zorn tibergab
ihn der Herr den Folterknechten, bis
er die ganze Schuld bezahlt habe.
Ebenso wird mein himmlischer Vater
jeden von euch behandeln, der seinem



Bruder nicht von ganzem Herzen
vergibt (Mt 18, 32-35).

Die Beleidigungen zu verzeihen ist
ein klares Anzeichen dafiir, dass wir
Kinder Gottes sind und uns als solche
verhalten. Loschen wir also in uns
die Erinnerung an uns zugefiigte
Beleidigungen, an erlittene
Demiitigungen, mégen sie noch so
ungerecht, ungehorig und grob
gewesen sein; denn ein Kind Gottes
fiihrt nicht Buch dariiber, um die
ganze Liste spater einmal
vorzulegen. Wir diirfen das
Beispiel Christi nicht vergessen.
[49] Bei der Beschreibung der
Passion des Herrn schreibt Lukas: Sie
kamen zur Schdadelhohe; dort
kreuzigten sie ihn und die Verbrecher,
den einen rechts von ihm, den andern
links. Jesus aber betete: Vater, vergib
ihnen, denn sie wissen nicht, was sie
tun (Lk 23, 33-34).



Natuirlich fallt uns diese Art zu
reagieren vielleicht nicht leicht; aber
die Gnade Gottes macht sie zu einem
gangbaren Weg, wie es am Verhalten
vieler Christen abzulesen ist, die von
den ersten Zeiten der Kirche an -
und auch heute — nicht nur Nachsicht
geubt, sondern ihren Verfolgern
aufrichtig vergeben haben. Ganz auf
dieser Linie fasste der hl. Josefmaria
den festen, unverrickbaren
Entschluss, immer und in jedem
Augenblick zu verzeihen, was er
auferdem mit seinem Wort und
seinem Beispiel bekraftigte.

Den Feind nicht hassen, Boses
nicht mit Bosem vergelten, auf
Rache verzichten, verzeihen und
nichts nachtragen: damals, aber
auch - tauschen wir uns nicht -
heute, sah man darin ein
ungewohntes, allzu heroisches und
beinahe unnormales Verhalten.
Soweit reicht die Mittelmapsigkeit
der Geschopfe. Jesus Christus, der



zum Heil aller gekommen ist und
die Christen an seinem
Erlosungswerk teilhaben lassen
mochte, wollte seine Jiinger — dich
und mich - eine grof3e und
aufrichtige, weit edlere und
starkere Liebe lehren: Wir miissen
einander lieben, wie Christus
jeden von uns geliebt hat. Nur auf
diese Weise, indem wir -
unbeholfen, wie wir sind - die
gottliche Liebe nachahmen, wird
es uns gelingen, unser Herz allen
Menschen zu offnen und sie auf
eine ganz neue, hohere Weise zu
lieben.[50]

Wir werden auf der Grundlage
unserer Werke der Barmherzigkeit
gerichtet werden: ,Haben wir dem
Hungrigen zu essen gegeben und
dem Durstigen zu trinken? Haben
wir Fremde aufgenommen und
Nackte bekleidet? Hatten wir Zeit,
um Kranke und Gefangene zu
besuchen? (vgl. Mt 25, 31-45).



Genauso werden wir gefragt werden,
ob wir geholfen haben, den Zweifel
zu Uberwinden, der Angst schiiren
und oft auch einsam machen kann.
Waren wir fahig, die Unwissenheit
zu besiegen, in der Millionen
Menschen leben, besonders die
Kinder, denen es an der notwendigen
Hilfe fehlt, um der Armut entrissen
zu werden? Waren wir denen nahe,
die einsam und bekiimmert sind?
Haben wir denen vergeben, die uns
beleidigt haben, und jede Art von
Groll und Hass abgewehrt, die zur
Gewalt fihren? Hatten wir Geduld
nach dem Beispiel Gottes, der selbst
so geduldig mit uns ist? Und
schlussendlich, haben wir unsere
Schwestern und Briider im Gebet
dem Herrn anvertraut? In einem
jeden dieser ,Geringsten‘ ist Christus
gegenwartig. Sein Fleisch wird
erneut sichtbar in jedem
gemarterten, verwundeten,
gepeitschten, untererndhrten, zur
Flucht gezwungenen Leib ... damit



wir IThn erkennen, Ihn bertiithren, IThm
sorgsam beistehen. Vergessen wir
nicht die Worte des heiligen
Johannes vom Kreuz: ,Am Abend
unseres Lebens werden wir nach der
Liebe gerichtet werden‘.“[51]

Das Apostolat der Beichte

22.Ein weiteres Werk der geistigen
Barmherzigkeit, das ebenfalls von
besonderer Bedeutung ist, besteht
darin, den Mensch zu helfen, die
durch die Stinde verlorene
Freundschaft mit Gott
wiederzuerlangen. Wie
nachdrucklich bestand der hl.
Josefmaria — und gleichermaf3en der
selige Alvaro del Portillo — auf dem
Apostolat der Beichte. Auch ich
habe oft tiber dieses Thema
gesprochen, denn es gibt fur
niemanden die Moglichkeit,
Fortschritte in der Erkenntnis Christi
und in der Liebe zu ihm zu machen,
ohne auf die Reinheit seiner Seele zu



achten, das heifst, ohne haufig zum
Sakrament der Bufde zu gehen.

Der Papst spricht oft von diesem
Sakrament. In der Bulle zum
Jubildum gibt er folgenden Hinweis:
,Mit Uberzeugung stellen wir das
Sakrament der Versohnung erneut
ins Zentrum, denn darin konnen wir
mit Handen die Grofde der
Barmherzigkeit greifen. Das
Sakrament wird fir jeden
Bufdfertigen eine Quelle wahren
inneren Friedens sein.“[52]

Betrachten wir auch den Rat, den der
Grunder des Opus Dei aus tiefster
Seele seinen Kindern gab, die
Priester waren, und der fir alle
Priester gilt: Die vorherrschende
Leidenschaft der Priester des Opus
Dei (...) ist es, Lehre zu erteilen,
Menschen geistlich zu leiten, das
heifst zu predigen und Beichte zu
horen. Darin sollt ihr euch
verausgaben, ohne Angst vor



Erschopfung, ohne Sorge um die
Schwierigkeiten: qui séminant in
lacrimis, in exsultatione metent
(Ps 125, 5);die mit Trdanen sden,
werden mit Freude ernten. Die
Aufgabe der Laien, meiner Sohne
und meiner Tochter, besteht darin,
ihre Priesterbriider mit Arbeit —
und das bedeutet, mit Gliick - zu
liberhdufen, indem sie viele Leute
zu ihnen fiihren.[53]

23.Die Beichtvater sind bereits als
solche ,,ein wahres Zeichen der
gottlichen Barmherzigkeit®, schreibt
der Heilige Vater. ,Beichtvater ist
man nicht einfach so. Man wird es,
und zwar besonders dadurch, dass
wir zundchst fir uns selbst bufdfertig
Vergebung suchen. Vergessen wir
nie, dass Beichtvater zu sein
bedeutet, an der Sendung Jesu
teilzuhaben und ein greifbares
Zeichen der bleibenden gottlichen
Liebe zu sein, die verzeiht und rettet

(...).



Wir sind nicht Herren dieses
Sakramentes, sondern treue
Verwalter der Vergebung Gottes®,
fahrt Papst Franziskus fort. ,Jeder
Beichtvater soll die Glaubigen
aufnehmen, wie der Vater im
Gleichnis den verlorenen Sohn: Es ist
ein Vater, der dem Sohn entgegen
kommt, obwohl dieser ja seine Glter
verschwendet hat. Die Beichtvater
sollen den reumittigen Sohn, der
nach Hause zurtiickkehrt, umarmen
und ihre Freude dariiber zum
Ausdruck bringen, dass sie ihn
wiedergefunden haben. Sie werden
auch nicht mide, zum anderen Sohn
zu gehen, der draufien geblieben ist
und dem es nicht gelingt, sich zu
freuen. Ihm erklaren sie, dass sein
hartes Urteil ungerecht ist und dass
es vor der grenzenlosen
Barmherzigkeit des Vaters nicht
bestehen kann.“[54]

Meine Tochter und Sohne, bitten wir
Gott, er moge uns zu treuen



Werkzeugen seiner Barmherzigkeit
machen. Die Priester entsprechen
dieser Aufgabe, wenn sie viele
Stunden - alle, die ihnen zur
Verfiigung stehen — damit
verbringen, im Namen Gottes zu
vergeben; und die Laien, wenn sie
mit ungebrochenem Eifer, voll
aufrichtiger und selbstloser
Zuneigung, die Seelen ihrer Freunde
und Bekannten auf das Sakrament
der Freude und des Friedens
vorbereiten und ihnen helfen, viel
Frucht daraus zu ziehen.

24.Damit mochte ich schliefsen. Ich
lege Euch ans Herz, die Bulle
Misericordice vultus aufmerksam zu
lesen und zu betrachten, um dann
Eure eigenen Schlussfolgerungen zu
ziehen. Dort wird auch erwahnt, dass
wir zu einem Marienheiligtum
pilgern sollen, um das von der Kirche
gewdahrte Geschenk des Ablasses zu
gewinnen und so in den kommenden
Monaten die zarte kindliche



Verehrung unserer Mutter, der
seligsten Jungfrau Maria, zu fordern.
,1hr liebevoller Blick begleite uns
durch dieses Heilige Jahr, damit wir
alle die Freude der Zartlichkeit
Gottes wiederentdecken konnen.
Kein anderer hat so wie Maria die
Tiefe des Geheimnisses der
Menschwerdung Gottes
kennengelernt. Ihr ganzes Leben war
gepragt von der Gegenwart der
fleischgewordenen Barmherzigkeit.
Die Mutter des Gekreuzigten und
Auferstandenen ist eingetreten in
das Heiligtum der gottlichen
Barmherzigkeit, denn sie hatte
zutiefst Anteil am Geheimnis seiner
Liebe.“[55]

In herzlicher Liebe segnet Euch
Euer Vater Javier

Rom, 4. November 2015




[1] Zweites Vatikanum,
Pastoralkonst. Gaudium et spes, Nr.
40

[2] Vgl. Papst Franziskus, Enz.
Laudato Si’, 24.5.2015, Nr. 77

[3] Preces des Werkes, Gebet

[4] Papst Franziskus, Bulle
Misericordice vultus, 11.4.2015, Nr. 2

[5] HIL. Johannes Paul II., Enz. Dives in
misericordia, 30.11.1980, Nr. 1

[6] Papst Franziskus, Bulle
Misericordice vultus, 11.4.2015, Nr. 5

[7] HI. Josefmaria, Brief 24.3.1930, Nr.
1

[8] Papst Franziskus, Bulle
Misericordice vultus, 11.4.2015, Nr. 7

[9] HI. Johannes Paul II., Enz. Dives in
misericordia, 30.11.1980, Nr. 8



[10] Seliger Paul VI., Ansprache bei
der Generalaudienz, 14.4.1976

[11] HI. Josefmaria, Brief 25.1.1961,
Nr.1

[12] HI. Josefmaria, Aufzeichnungen
aus einer Betrachtung, 11.4.1952

[13] Ebd.

[14] Papst Franziskus, Ap. Schreiben,
Evangelii gaudium, 24.11.2013, Nr.
279

[15] HI. Josefmaria, Brief25.1.1961,
Nr. 3

[16] HI. Josefmaria, Aufzeichnungen
aus einer Betrachtung, 4.6.1937

[17] HL. Josefmaria, Aufzeichnungen
aus einem Familientreffen, 9.11.1971

[18] HI. Josefmaria, Aufzeichnungen
aus einem Familientreffen, 14.6.1972



[19] Vgl. Dante Alighieri, Monarchia,
1

[20] Papst Franziskus, Bulle
Misericordice vultus, 11.4.2015, Nr. 9

[21] HI. Johannes Paul II., Enz. Dives
in misericordia, 30.11.1980, Nr. 5

[22] HI. Josefmaria, Aufzeichnungen
aus einem Familientreffen, 27.3.1972

[23] HI. Johannes Paul II., Enz. Dives
in misericordia, 30.11.1980, Nr. 5

[24] Vgl. Hl. Josefmaria, Freunde
Gottes, Nr. 173

[25] HI. Josefmaria, Der Weg, Nr. 309

[26] HI. Josefmaria Aufzeichnungen
aus einem Familientreffen, 11.9.1971

[27] Papst Franziskus, Bulle
Misericordicee vultus, 11.4.2015, Nr. 20

[28] HI. Josefmaria, Aufzeichnungen
aus einem Familientreffen, 25.9.1971



[29] HI. Josefmaria, aufzeichnungen
aus einem Familientreffen, 9.9.1971

[30] Papst Franziskus, Bulle
Misericordice vultus, 11.4.2015, Nr. 5

[31] Ebd., Nr. 10

[32] Katechismus der Katholischen
Kirche, Nr. 2447

[33] Papst Franziskus, Bulle
Misericordicee vultus, 11.4.2015, Nr. 15

[34] Katechismus der Katholischen
Kirche, Nr. 2447

[35] HI. Josefmaria, Instruktion,
9.1.1935, Nr. 196

[36] HI. Josefmaria, Christus
begegnen, Nr. 111

[37] Vgl. Hl. Johannes Paul II., Ap.
Schreiben, Salvifici doloris, 11.2.1984

[38] Vgl. Katechismus der
Katholischen Kirche, Nr. 1520



[39] Papst Franziskus, Ap. Schreiben
Evangelii gaudium, 24.11.2013, Nr.
210

[40] Vgl. Papst Franziskus, Ansprache
beim Angelus, 6.9.2015

[41] HI. Josefmaria, Brief 24.10.1942,
Nr. 44

[42] Papst Franziskus, Ap. Schreiben
Evangelii gaudium, 24.11.2013, Nr.
200

[43] Papst Franziskus, Bulle
Misericordice vultus, 11.4.2015, Nr. 15

[44] HI. Josefmaria, Brief 24.10.1942,
Nr. 44

[45] HI. Josefmaria, Die Spur des
Samanns, Nr. 927

[46] Benedikt XVI., Botschaft fiir die
Fastenzeit 2012, 3.11.2011, Nr. 1

[47] Ebd.



[48] Ebd.

[49] HI. Josefmaria, Freunde Gottes,
Nr. 309

[50] Ebd., Nr. 225

[51] Papst Franziskus, Bulle
Misericordice vultus, 11.4.2015, Nr.
15. Das Zitat von Johannes vom
Kreuz ist genommen aus Worte von
Licht und von Liebe, 57

[52] Papst Franziskus, Bulle
Misericordicee vultus, 11.4.2015, Nr. 17

[53] Hl. Josefmaria, Brief 8.8.1956, Nr.
35

[54] Papst Franziskus, Bulle
Misericordicee vultus, 11.4.2015, Nr. 17

[55] Ebd., Nr. 24




pdf | automatisch generiertes
Dokument von https://opusdei.org/de-at/
article/brief-des-pralaten-aus-anlass-
des-jahrs-der-barmhe/ (12.01.2026)


https://opusdei.org/de-at/article/brief-des-pralaten-aus-anlass-des-jahrs-der-barmhe/
https://opusdei.org/de-at/article/brief-des-pralaten-aus-anlass-des-jahrs-der-barmhe/
https://opusdei.org/de-at/article/brief-des-pralaten-aus-anlass-des-jahrs-der-barmhe/

	Brief des Prälaten aus Anlass des Jahres der Barmherzigkeit
	Das Erbarmen Gottes mit der Menschheit
	Die Geschichte des barmherzigen Eingreifens Gottes
	Gerechtigkeit und Barmherzigkeit
	Unsere Zuflucht zum göttlichen Erbarmen nehmen
	Barmherzig sein wie der Vater im Himmel
	Die leiblichen Werke der Barmherzigkeit
	Die Werke der geistigen Barmherzigkeit
	Das Apostolat der Beichte


