
opusdei.org

Brief des Prälaten
(August 2008)

Dem Heiligen Vater folgend,
lädt Bischof Echevarria dazu
ein, uns in die Lehre des hl.
Paulus zu vertiefen und im
Paulusjahr praktische
Konsequenzen für unser Leben
daraus zu ziehen:"Wer ist
Paulus? Was hat er mir zu
sagen?“

06.08.2008

Ich schicke Euch diese Zeilen aus
Manila, einem der Zielorte meiner
Reise durch verschiedene Länder



Asiens und Australien. Überall hatte
ich Gelegenheit, die Liebe zu Gott
und die apostolische Vibration
meiner Töchter und Söhne
wahrzunehmen. So verstehe ich die
Worte des hl. Paulus und mache sie
mir – natürlich mit der
entsprechenden Distanz – zu eigen:
„Wir danken Gott für euch alle, sooft
wir in unseren Gebeten an euch
denken; unablässig erinnern wir uns
vor Gott, unserem Vater, an das Werk
eures Glaubens, an die
Opferbereitschaft eurer Liebe und an
die Standhaftigkeit eurer Hoffnung
auf Jesus Christus, unseren
Herrn.“[1] Verbindet Euch mit
meiner Dankbarkeit und wiederholt
häufig jenes gratias tibi, Deus, gratias
tibi, das unserem Vater so
selbstverständlich über die Lippen
kam, wenn er diesen kleinen Teil der
Kirche betrachtete, den die Prälatur
Opus Dei darstellt.



In diesem Jahr, das besonders dem
Apostel der Heiden gewidmet ist,
haben wir vor Augen, was der Papst
uns bei seiner Eröffnung sagte: „Wir
fragen uns nicht nur: Wer war
Paulus? Wir fragen uns vor allem:
Wer ist Paulus? Was hat er mir zu
sagen?“[2] Und indem er den
bekannten Text an die Galater zitiert:
„Soweit ich aber jetzt noch in dieser
Welt lebe, lebe ich im Glauben an
den Sohn Gottes, der mich geliebt
und sich für mich hingegeben
hat“[3], fährt er fort: „Alles was
Paulus tut, geht von diesem
Mittelpunkt aus. Sein Glaube ist die
Erfahrung, von Christus auf ganz
persönliche Weise geliebt zu werden;
es ist das Bewusstsein der Tatsache,
dass Christus sich in den Tod
gegeben hat nicht für ein anonymes
Etwas, sondern aus Liebe zu ihm – zu
Paulus –, und dass er ihn als
Auferstandener weiterhin liebt.“[4]
Ja, mit dieser Liebe hat er uns
gesucht.



Nach der Begegnung auf dem Weg
nach Damaskus – einer Begegnung,
die sein Leben von Grund auf
änderte – wurde Christus zum
Brennpunkt von Saulus’ Person und
Werk, und zwar bis zu dem Grad,
dass der Apostel sagen konnte: mihi
vivere Christus est [5], für mich ist
Christus das Leben. Den Christen von
Philippi erklärt er es recht plastisch:
„Doch was mir damals ein Gewinn
war, das habe ich um Christi Willen
als Verlust erkannt. Ja noch mehr:
ich sehe alles als Verlust an, weil die
Erkenntnis Christi Jesu, meines
Herrn, alles übertrifft. Seinetwegen
habe ich alles aufgegeben und halte
es für Unrat, um Christus zu
gewinnen und in ihm zu sein. Nicht
meine eigene Gerechtigkeit suche
ich, die aus dem Gesetz hervorgeht,
sondern jene, die durch den Glauben
an Christus kommt, die Gerechtigkeit,
die Gott aufgrund des Glaubens
schenkt.“[6]



Eine für alle Christen immer
aktuelle, gültige Lehre. „Es ist daher
wichtig, dass wir uns bewusst
werden, wie sehr Jesus Christus das
Leben eines Menschen und auch
unser eigenes Leben prägen
kann“[7], betont der Papst. Streben
wir einzig und allein danach, in
Christus, durch Christus und für
Christus zu leben, mit ihm im Gebet
und in der Eucharistie Umgang zu
pflegen, um ihm immer ähnlicher zu
werden und ihn den Menschen zu
bringen, denen wir auf unserem Weg
begegnen. Das, was uns von Gott
trennen könnte, sollten wir wie
Paulus als Unrat ansehen und es
energisch mit Gottes Gnade weit von
uns weisen.

Um zu dieser Identifizierung mit
Christus, dem höchsten Ziel des
Christen, zu gelangen, müssen wir in
erster Linie fest an ihn glauben und
seine Pläne, die er mit jedem von uns
hat, fügsam annehmen. Der hl.



Paulus hilft uns verstehen, dass der
Glaube nicht nur den Verstand,
sondern auch den Willen und das
Herz, unser ganzes Sein, bestimmen
soll. Er versichert, dass die
Rechtfertigung – dieses Geschenk
Gottes, durch das wir von unseren
Sünden befreit und in die
Gemeinschaft des Lebens mit der
Allerheiligsten Dreifaltigkeit
eingefügt werden – jedem
menschlichen Werk oder Verdienst
vorausgeht. Sie kommt aus einer
gänzlich ungeschuldeten Wahl der
göttlichen Liebe. In seinem Brief an
die Römer schreibt der hl. Paulus
zum Beispiel: „Der Mensch wird
gerecht durch Glauben, unabhängig
von Werken des Gesetzes.“[8] Und an
die Galater schreibt er: „Weil wir
aber erkannt haben, dass der
Mensch nicht durch Werke des
Gesetzes gerecht wird, sondern
durch den Glauben an Jesus Christus,
sind auch wir dazu gekommen, an
Christus Jesus zu glauben, damit wir



gerecht werden durch den Glauben
an Christus, und nicht durch Werke
des Gesetzes; denn durch Werke des
Gesetzes wird niemand gerecht.“[9]

Gerechtfertigt zu sein bedeutet, sich
von Gottes barmherziger
Gerechtigkeit angenommen zu
wissen, mit ihm in Gemeinschaft zu
treten und daher wirklich und
wahrhaftig an seiner Heiligkeit
teilzuhaben. Durch die Gnade des
Heiligen Geistes macht er uns in
Christus zu seinen Kindern. Der
Papst erläutert diese Worte des
Apostels: „Mit diesen Worten bringt
der hl. Paulus den grundlegenden
Inhalt seiner Bekehrung zum
Ausdruck, die neue Ausrichtung
seines Lebens, die seiner Begegnung
mit dem auferstandenen Christus
entspringt. Vor seiner Bekehrung
war Paulus keineswegs ein Mensch,
der Gott und seinem Gesetz
fernstand. (…) Im Licht der
Begegnung mit Christus verstand er



jedoch, dass er auf diese Weise
versucht hatte, sich selbst und seine
eigene Gerechtigkeit aufzubauen,
und dass er mit dieser ganzen
Gerechtigkeit nur für sich selbst
gelebt hatte. Er verstand, dass eine
neue Ausrichtung seines Lebens
absolut notwendig war. Und diese
neue Ausrichtung finden wir in
seinen Worten ausgedrückt: »Soweit
ich aber jetzt noch in dieser Welt
lebe, lebe ich im Glauben an den
Sohn Gottes, der mich geliebt und
sich für mich hingegeben hat« (Gal
2,20).“[10]

Um in Christus zu leben, müssen wir
einen Glaubensweg gehen. „Dir,
apostolischer Mensch, sagt der
heilige Paulus: „Iustus ex fide vivit.“
Der Gerechte lebt aus dem Glauben.
Wie kannst du es zulassen, daß
dieses Feuer erlischt?“[11]

Gerade weil wir diese Tugend als
unverdientes Geschenk erhalten,



müssen wir es von Gott voller Demut
erbitten. Dieser erste Schritt, der
stets erneuert wird, wird in dem
Maße noch notwendiger, als wir auf
dem Weg der christlichen Berufung
voranschreiten. Bitten wir Gott jeden
Tag darum? Adauge nobis fidem! [12],
wandten sich die Apostel mit einem
Hilferuf an den Meister, als sie sich
ihrer Grenzen und
Unvollkommenheiten bewusst
wurden. Und das müssen auch wir
tun. Ist es nicht ein wunderbares
Stoßgebet, das wir oft wiederholen
können? Wenn wir zudem in der
ersten Person Plural beten, öffnen
wir uns den anderen. Wir erkennen
uns als Kinder desselben
himmlischen Vaters, als Brüder in
Christus, und unser Gebet wird
leichter erhört werden, weil es uns
dazu führt, uns nicht in unserem
„Ich“ einzuschließen, welches der
große Feind der Identifizierung mit
Christus ist, sondern um Gott zu



kreisen und um Gottes willen an die
anderen zu denken.

Der heilige Josefmaria war von
dieser Wirklichkeit fest überzeugt.
Für ihn macht der Kampf um dieses
Verhalten den Weg gangbar, um
schließlich „mitten in der Welt
beschaulich zu sein“. Diese
Überzeugung – so fügte er hinzu –
„wird uns dazu führen, uns aus Liebe
zu Gott immer um die anderen zu
kümmern und nicht an uns selbst zu
denken, so dass wir am Ende des
Tages, den wir mitten in den
Beschäftigungen des Alltags, in
unserer Familie, in unserem Beruf,
an unserem Arbeitsplatz verbracht
haben, bei unserer
Gewissenserforschung sagen
können: Herr, über mich weiß ich dir
nichts zu sagen; ich habe nur an die
anderen gedacht, um deinetwillen!
Und das könnte man mit Worten des
hl. Paulus so übersetzen: vivo autem
iam non ego: vivit vero in me



Christus! (Gal 2, 20). Heißt das nicht
kontemplativ sein?“[13]

In seinen Briefen schreibt der
Apostel unzählige Male, dass der
Christ in Christus ist oder, was auf
das gleiche hinausläuft, dass Christus
in euch ist. „Dieses gegenseitige
Durchdrungensein von Christus und
dem Christen, das für die Lehre des
Paulus charakteristisch ist,
vervollständigt das, was er über den
Glauben sagt“, erklärt Benedikt XVI.
„Obwohl uns nämlich der Glaube tief
mit Christus vereint, läßt er den
Unterschied zwischen ihm und uns
deutlich hervortreten. Aber nach
Paulus gibt es im Leben des Christen
auch ein Element, das wir »mystisch«
nennen können, da es eine
Identifizierung mit Christus
unsererseits und mit uns von seiten
Christi einschließt.“[14] Und so kann
uns der Apostel auffordern: „Seid
untereinander so gesinnt, wie es dem
Leben in Christus Jesus



entspricht.“[15] Verstehst Du jetzt,
warum unser Vater mit Nachdruck
wiederholte: vultum tuum, Domine,
requiram[16]?

Meine Töchter und Söhne, diese
wunderbare Lehre darf man nicht
auf eine bloße Potentialität oder eine
reine Theorie reduzieren, sondern
sie ist eine lebendige Wirklichkeit,
die wir in die Praxis umsetzen
wollen; außerdem ist sie mit der
Gnade Gottes in der Reichweite eines
jeden, wie es auch beim Apostel der
Heiden der Fall war.

Der Heilige Vater fordert uns auch
auf, zwei Konsequenzen zu ziehen.
„Einerseits muss uns der Glaube in
einer ständigen Haltung der Demut,
ja der Anbetung und des Lobes
gegenüber Gott erhalten. (…) Da
nichts und niemand seinen Platz
einnehmen kann, ist es daher
notwendig, dass wir nichts anderem
und niemandem anderen die



Verehrung entgegenbringen, die wir
ihm entgegenbringen. Kein Götze
darf unser geistliches Universum
verunreinigen, denn sonst würden
wir, anstatt die erworbene Freiheit
zu genießen, in eine Form
entwürdigender Knechtschaft
zurückfallen. Andererseits muss
unsere radikale Zugehörigkeit zu
Christus und die Tatsache, dass »wir
in ihm sind«, uns eine Haltung
vollkommenen Vertrauens und
unermesslicher Freude
einflößen.“[17]

Wie ändert sich das Leben, wenn
diese Lichter beständig in der Seele
brennen. Bemühen wir uns, diese 
frohe Botschaft vielen weiterzusagen.
Wir können sicher sein, dass das
Paulusjahr eine besondere Gnade
mit sich bringt, um diese Wahrheiten
zu verbreiten.

In der Jungfrau Maria gelangten die
Haltung des Glaubens und die



Identifizierung mit Christus zum
höchsten Gipfelpunkt, den ein
Geschöpf erreichen kann Wenn wir
in diesem Monat ihre glorreiche
Aufnahme mit Leib und Seele in den
Himmel feiern, bewundern wir
einmal mehr die Wunder, die die
Gnade Gottes zu wirken fähig ist,
wenn die Menschen ihr entsprechen.
Gewiss manifestierte sich die
göttliche Bevorzugung in Maria in
Fülle, da sie ja von Ewigkeit her
auserwählt war, die Mutter des
menschgewordenen Wortes zu
werden. Als ihre Kinder und als
Brüder und Schwestern Jesu Christi
wollen wir unserer Mutter ähnlich
sein. Daher bitten wir sie am 15.
August, wenn wir die Weihe des
Werkes an ihr Liebenswertes und
Unbeflecktes Herz erneuern, dass in
jedem und jeder von uns die Bitten,
die wir an sie richten, Wirklichkeit
werden.



Der Monat August bringt noch
andere Gedenktage mit sich. Am 23.
ist der Tag, an dem Johannes Paul II.
seine Entscheidung verkündete, das
Opus Dei als Personalprälatur zu
errichten. An einem 7. August, es
war 1931, verstand der heilige
Josefmaria mit neuer Klarheit, dass
die Gläubigen des Werkes – Frauen
und Männer – gerufen sind, das
Kreuz Christi an die Spitze aller
menschlichen Tätigkeiten zu stellen.

An diesem Tag, dem Jahrestag
meiner Priesterweihe, werde ich
mich freuen, die Sitzungen des
Seligsprechungsverfahrens unseres
geliebten Don Alvaro vor dem
Tribunal der Prälatur abzuschließen.
Schon mehrmals habe ich Euch
gebeten, für die darauf folgenden
Schritte zu beten, denn die offizielle
Anerkennung der Heiligkeit des
ersten Nachfolgers unseres Vaters
wird dem Wohl der Kirche und der
Menschen dienen.



Ich kehre zu den Worten zurück, mit
denen ich diesen Brief begonnen
habe. Mein Reise führt mich zu den
verschiedenen Orten des Orients,
und jeder und jede von Euch ist
dabei. Dieser Gedanke stärkt und
ermutigt mich zu wiederholen, was
unser Vater über die Tür des
Tabernakels der Pfingstkapelle in der
Villa Vecchia schreiben ließ: 
consummati in unum![18] Wir
müssen einander stützen, damit der
Kampf um die Heiligkeit beständig,
fest und froh ist und wir täglich
beginnen und wieder beginnen, um
Gott in allem lieben zu lernen.

------------------------

[1] 1 Thess 1, 2–3

[2] Benedikt XVI., Predigt bei der
Eröffnung des Paulusjahres,
28.6.2008

[3] Gal 2, 20



[4] Benedikt XVI., Predigt bei der
Eröffnung des Paulusjahres,
28.6.2008

[5] Phil 1, 21

[6] Ebd., 3, 7–9

[7] Benedikt XVI., Ansprache bei der
Generalaudienz, 8.11.2006

[8] Röm 3, 28

[9] Gal 2, 16

[10] Benedikt XVI. , Ansprache bei
der Generalaudienz, 8.11.2006

[11] Hl. Josefmaria, Der Weg, Nr. 578

[12] Lk 17, 5

[13] Hl. Josefmaria, Instruktion, Mai
1935/14.9.1950, Anmerkung 72

[14] Benedikt XVI., Ansprache bei der
Generalaudienz, 8.11.2006

[15] Phil 2, 5



[16] Vgl. Ps 26, 8 (Vg.)

[17] Benedikt XVI., Ansprache bei der
Generalaudienz, 8.11.2006

[18] Joh 17, 23

pdf | automatisch generiertes
Dokument von https://opusdei.org/de-at/
article/brief-des-pralaten-august-2008/

(11.01.2026)

https://opusdei.org/de-at/article/brief-des-pralaten-august-2008/
https://opusdei.org/de-at/article/brief-des-pralaten-august-2008/

	Brief des Prälaten (August 2008)

