
opusdei.org

Brief des Prälaten
(April 2016)

"Beleidigungen zu verzeihen ist
in gewisser Weise das
Göttlichste, was Menschen tun
können", darauf weist Bischof
Echevarria in seinem Brief vom
April hin, in dem das Verzeihen
einen breiten Raum einnimmt.

04.04.2016

Ihr Lieben, Gott schütze Euch!

Während der Kartage waren wir aufs
Neue innerlich erschüttert angesichts
der Liebe Gottes zu den Menschen,



die sich uns gezeigt hat. Denn Gott
hat die Welt so sehr geliebt, schreibt
der Evangelist Johannes, dass er
seinen einzigen Sohn hingab, damit
jeder, der an ihn glaubt, nicht
zugrunde geht, sondern das ewige
Leben hat. Denn Gott hat seinen Sohn
nicht in die Welt gesandt, damit er die
Welt richtet, sondern damit die Welt
durch ihn gerettet wird.[1]

Wie sehr müssen wir der Heiligsten
Dreifaltigkeit für diesen Überfluss an
Güte und Erbarmen danken! Und das
umso mehr, wenn wir bedenken,
dass Christus schon zu der Zeit, da
wir noch schwach und gottlos waren,
für uns gestorben ist[2]. Leiden und
Tod Christi sind der Gipfel des
Bundes, den Gott aus freiem Willen
mit den Menschen schließen wollte.
„Gott setzt sich für uns ein. Als erstes
hat er die Welt erschaffen und trotz
unserer Angriffe auf sie, um sie zu
zerstören – und es sind ihrer viele –,
erhält er sie am Leben. Vor allem



aber hat er uns seinen Sohn Jesus
Christus gegeben. Das ist wirklich
der große Einsatz Gottes für uns! Ja,
Jesus ist der äußerste Einsatz Gottes
hinsichtlich der Menschen.“[3]

Dank dieser Verheißung, die im
Laufe der Heilsgeschichte wiederholt
erneuert wurde, hat sich der Mensch
gewordene Sohn Gottes nicht darauf
beschränkt, uns durch sein Leben
und Arbeiten unter uns die
Vergebung der Sünden zu erlangen,
obwohl die kleinste Handlung
seinerseits ausreichend gewesen
wäre, uns zu erlösen; auch hat er
sich nicht damit zufrieden gegeben,
für uns einzutreten, obwohl er
wusste, dass Gott, der Vater, sein
Gebet immer erhörte. Er wollte bis
zum Äußersten gehen, weil es keine
größere Liebe gibt, als wenn einer sein
Leben für seine Freunde hingibt[4].

Die Worte, die Christus, unser
Erlöser, während seiner Agonie am



Kreuz spricht, sind bewegend. Das
erste war: Vater, vergib ihnen, denn
sie wissen nicht, was sie tun.[5] Er
dachte nicht an die Demütigungen
und Schmerzen, die er durchmachte,
und auch nicht an die Grausamkeit
jener, die ihn kreuzigten, sondern an
die Gott zugefügte Beleidigung. Er
war gekommen, uns die Vergebung
der Sünden zu erwirken, und sein
erster Satz ist eine Bitte um
Erbarmen. Das zweite, das sich an
den guten Schächer richtet, geht in
eine ähnliche Richtung. Angesichts
der ehrlichen Reue jenes Mannes
verheißt er ihm die Vergebung seiner
Sünden und das ewige Leben: Amen,
ich sage dir: Heute noch wirst du mit
mir im Paradies sein.[6] Man kann
die tiefe Frömmigkeit, mit der unser
Vater das Kruzifix küsste, gut
verstehen. Sie war für diejenigen, die
ihn sahen, ein Anlass zur Bekehrung
und eine Aufforderung, von Christus
und seinem Beispiel zu sprechen.



Dieses Vorbild Jesu in Wort und Tat
machte sich der hl. Josefmaria zu
eigen, um es mit seinem Beispiel und
seinem Wort an andere
weiterzugeben: „Vergeben! Aus
ganzem Herzen vergeben und ohne
das Geringste nachzutragen! Das ist
eine großartige Haltung, die immer
Frucht bringt.

Es war die Haltung Jesu Christi am
Kreuz: »Vater, vergib ihnen, denn sie
wissen nicht, was sie tun.« Dort
entsprang die Quelle des Heiles für
dich und für mich.“[7] Welches
Vorbild ist das für uns! Bitten wir
Gott, dass wir es verstehen,
nachsichtig zu sein und jene, die uns
beleidigt haben, sofort und ohne
Groll zu entschuldigen.

Beleidigungen zu verzeihen ist in
gewisser Weise das Göttlichste, was
Menschen tun können. Dieser Akt ist
nicht nur ein Werk der
Barmherzigkeit, sondern er ist



Voraussetzung und Bitte zugleich,
dass Gott unsere Sünden vergibt, wie
es der Meister uns im Gebet des
Vaterunser gelehrt hat: Erlass uns
unsere Schulden, wie auch wir sie
unseren Schuldnern erlassen.[8]

Eines der großen Defizite der
heutigen Gesellschaft zeigt sich in
der Schwierigkeit zu vergeben.
Einzelne Menschen und ganze Völker
kommen immer wieder auf das
erlittene Unrecht zurück, sie 
plantschen in diesen Erinnerungen
herum wie in einer schmutzigen
Pfütze und wollen einfach nicht
vergeben und vergessen. Und doch
gibt es noch eine – absolut eindeutige
– Anweisung unseres Herrn Jesus
Christus, die die Geschichte des
Erbarmens Gottes mit der
Menschheit in folgende Worte fasst: 
Selig die Barmherzigen; denn sie
werden Erbarmen finden.[9]



Wir erinnern uns sicher an viele
Szenen aus dem Evangelium, in
denen diese Haltung Jesu offenbar
wird: wie er der Sünderin im Haus
des Simon verzeiht, das Gleichnis
vom Verlorenen Sohn oder vom
verlorenen Schaf, seine Milde
gegenüber der Ehebrecherin … Das
ist der Weg, dem die Christen folgen
sollen, um dem Meister ähnlich zu
werden. „Dieser Weg lässt sich in
einem einzigen Wort
zusammenfassen: Lieben. Lieben
heißt, ein großes Herz haben, die
Sorgen unserer Mitmenschen teilen,
verzeihen können und verstehen
können: sich mit Jesus Christus für
alle Seelen aufopfern. Wenn wir mit
dem Herzen Christi lieben, werden
wir lernen zu dienen, und wir
werden die Wahrheit klar und in
Liebe verteidigen.“[10]

Um so zu lieben ist es aber, wie der
hl. Josefmaria klar machte,
unerlässlich, dass „jeder aus seinem



eigenen Leben alles das ausmerzt,
was das Leben Christi in uns
beeinträchtigt: der starke Hang zur
Bequemlichkeit, die Versuchungen
des Egoismus, die Neigung, uns selbst
ins Licht zu stellen. Nur wenn wir in
uns dieses Leben Christi nachbilden,
werden wir es an die anderen
weitergeben können; nur wenn wir
das Sterben des Weizenkorns in uns
erfahren, werden wir gegenwärtig
sein in den Aufgaben der Welt,
werden wir die Welt von innen her
umgestalten, sie fruchtbar
machen.“[11]

Die Szenen des Leidens und Sterbens
Christi, die wir vor kurzem
nachvollzogen haben, stellen uns
unausweichlich Fragen, auf die wir
ehrlich antworten sollten: Können
wir die erlittenen Beleidigungen vom
ersten Moment an verzeihen, zumal
sie oft gar nicht objektiv sind,
sondern Frucht unserer Einbildung
oder Übertreibungen unserer



Empfindlichkeit? Bemühen wir uns,
sie aus unserem Herzen zu
verbannen, ohne ein ums andere Mal
auf diese Themen zurückzukommen?
Bitten wir Gott und die Muttergottes
um Hilfe, wenn wir merken, dass es
uns schwerfällt zu verzeihen?

Diese Haltung muss uns zur
Gewohnheit werden, denn es reicht
nicht, einmal oder zweimal oder
dreimal zu vergeben … Erinnern wir
uns an die Antwort Christi auf die
Frage des Petrus: Wie oft muss ich
meinem Bruder vergeben, wenn er
sich gegen mich versündigt?
Siebenmal? Jesus sagte zu ihm: Nicht
siebenmal, sondern
siebenundsiebzigmal[12]; und das
heißt: immer. Damit uns diese
Lektion im Gedächtnis bliebe,
erzählte er übrigens im Anschluss
das Gleichnis vom hartherzigen
Diener, der sich hinsichtlich einer
lächerlichen Schuld eines seiner
Mitknechte in törichter Weise



unnachgiebig zeigte, nachdem ihm
sein Herr eine riesige Summe
erlassen hatte.[13] Bemühen wir uns
in diesem Jahr der Barmherzigkeit –
und immer –, uns ernsthaft diesen
Anforderungen an einen wahren
Jünger Christi zu stellen.

Es reicht nicht, von unserer Seite aus
äußere Beleidigungen zu vermeiden,
es ist vielmehr das Bemühen nötig,
alle Gedanken und Urteile gegen die
Nächstenliebe zu ersticken. Unsere
irdische Wanderschaft ist gleichzeitig
ein Pilgerweg zur Herrlichkeit des
Himmels; und Christus zeigt uns, in
welchen Etappen wir dieses Ziel
erreichen. Eine erläutert der Papst in
seiner Bulle Misericordiae vultus mit
einem Kommentar zu den Worten
Jesu: Richtet nicht, dann werdet auch
ihr nicht gerichtet werden. Verurteilt
nicht, dann werdet auch ihr nicht
verurteilt werden.[14]



Der Papst schreibt: „Er sagt also vor
allem, dass wir nicht richten und
nicht verurteilen sollen. Wer sich
nicht dem Gericht Gottes ausliefern
will, darf sich nicht zum Richter
seines eigenen Bruders machen. Der
Mensch bleibt in seinem Urteilen in
der Tat an der Oberfläche, der Vater
dagegen sieht bis ins Innerste. Wie
viel Übel richten Worte an, wenn sie
von Neid und Eifersucht bestimmt
sind! Schlecht über den abwesenden
Bruder, die abwesende Schwester
sprechen heißt so viel wie diese in
ein schlechtes Licht zu rücken, ihren
Ruf zu schädigen und sie dem Gerede
auszusetzen. Nicht zu urteilen und
nicht zu verurteilen bedeutet daher
im Positiven, das Gute in einer jeden
Person wahrzunehmen und nicht
zuzulassen, dass diese wegen
unseres begrenzten Urteils und
unserer Anmaßung, vermeintlich
alles genau zu wissen, leiden muss.
Aber das reicht noch nicht, um
Barmherzigkeit zum Ausdruck zu



bringen. Jesus bittet uns zu vergeben
und uns selbst hinzugeben,
Werkzeuge der Vergebung zu sein,
weil wir zuerst Gottes Vergebung
erfahren haben, großzügig zu sein
allen gegenüber im Wissen darum,
dass auch Gott sein Wohlwollen uns
gegenüber großzügig handhabt.“[15]

Hier taucht eine weitere Dimension
der christlichen Vergebung auf: Sie
von den anderen zu erbitten, wenn
wir merken, dass wir sie verletzt
haben. Das stellt keine Demütigung
dar, ganz im Gegenteil, es ist ein
Beweis geistiger Größe, ein Zeichen
von Herzensweite und Großmut.
Auch darin war uns der hl.
Josefmaria ein Vorbild. Mit welcher
Leichtigkeit und echten Demut bat er
um Verzeihung, wenn er dachte, dass
jemand durch einen Tadel seinerseits
getroffen war, selbst wenn er diesen
zu Recht erteilt hatte. Einmal sagte er
offen, er habe Gott viele Male um
Verzeihung gebeten für alles, was



seinem Empfinden nach mangelnde
Erwiderung seiner Liebe gewesen
war. „Jedoch“ – so fügte er hinzu –
„wage ich gleichzeitig zu behaupten,
dass ich euch das Beste meiner Seele
geschenkt habe; was Gott mir
geschenkt hat, habe ich versucht,
euch mit absoluter Treue weiter zu
geben; und wenn ich es nicht zu tun
verstanden hatte, habe ich meinen
Irrtum sofort zugegeben, Gott und
meine Umgebung um Verzeihung
gebeten und mich sogleich wieder
neu bemüht.“[16]

Am 20. April beginnt ein weiteres
Jahr meines Dienstes an der Kirche
als Prälat des Opus Dei. Und am 23.
werde ich einer recht großen Gruppe
eurer Brüder, die Diakone der
Prälatur sind, die Priesterweihe
spenden. Betet viel für sie und für
mich und für alle Priester der Kirche.
Leben wir stets consummati in
unum[17], vollendet in der Einheit
des Gebetes, der Anliegen und der



Werke, damit Gott uns immer voll
Erbarmen anschaut. Und habt
immer, wie ich auch, im Gebet den
Papst mit all seinen Anliegen vor
Augen.

In Liebe segnet Euch

Euer Vater

+ Javier

Rom, 1. April 2016

[1] Joh 3, 16-17

[2] Röm 5, 6

[3] Papst Franziskus, Ansprache bei
der Generalaudienz, 20.2.2016

[4] Joh 15, 13

[5] Lk 23, 34



[6] Ebd., 43

[7] Hl. Josefmaria, Die Spur des
Sämanns, Nr. 805

[8] Mt 6, 12

[9] Mt 5, 7

[10] Hl. Josefmaria, Christus
begegnen, Nr. 158

[11] Ebd.

[12] Mt 18, 21-22

[13] Vgl. Mt 18, 23-35

[14] Lk 6, 37

[15] Papst Franziskus, Bulle 
Misericordiae vultus, 11.4.2015, Nr.
14

[16] Hl. Josefmaria, Aufzeichnungen
aus einer Betrachtung, 29.3.1959

[17] Joh 17, 23



pdf | automatisch generiertes
Dokument von https://opusdei.org/de-at/

article/brief-des-pralaten-abril-2016/
(07.01.2026)

https://opusdei.org/de-at/article/brief-des-pralaten-abril-2016/
https://opusdei.org/de-at/article/brief-des-pralaten-abril-2016/

	Brief des Prälaten (April 2016)

