
opusdei.org

Brief des Prälaten
(28.10.2020) über die
Berufung zum Opus
Dei

In seinem neuen Pastoralbrief,
betrachtet Prälat Fernando
Ocáriz den Geist des Opus Dei
und wie er sich je nach den
persönlichen Lebensumständen
jedes Einzelnen verwirklicht.

06.11.2020

Inhalt

I. Das Geschenk der Berufung



II. Die Berufung zum Werk als
Numerarierin und Numerarier

III. Die Berufung zum Werk als
Auxiliarnumerarierin

IV. Die Berufung zum Werk als
Assoziierte und Assoziierter

V. Die Priester der Prälatur

VI. Über den apostolischen Zölibat
der Numerarier und Assoziierten

VII. Die Berufung zum Werk als
Supernumerarierin und
Supernumerarier

VIII. Die Berufung zum Werk als
Assoziierter und Supernumerarier
der Priestergesellschaft vom
Heiligen Kreuz

Gott schütze euch, meine lieben
Töchter und Söhne!

1 Der hundertste Jahrestag der
Geburt des Werkes leuchtet schon



am Horizont auf, und Gott stellt uns
ein weites apostolisches Panorama
vor Augen. Dies veranlasst mich, mit
euch zusammen in Ruhe und mit
Tiefgang die Lehre des heiligen
Josefmaria zu betrachten, wie sich
die universale christliche Berufung
zur Heiligkeit für jeden einzelnen
Menschen konkretisiert. Von Anfang
an verstand unser Vater, dass die
Universalität des Rufes die
Möglichkeit beinhaltet, mitten in der
Welt die Fülle der Liebe zu Gott und
zu den Mitmenschen anzustreben –
in unserer realen Welt mit ihren
Licht- und Schattenseiten.

I. Das Geschenk der Berufung

Eine erhabene Gnade

2 Gott erwählt und ruft alle: „Denn in
ihm hat er uns erwählt vor der
Grundlegung der Welt, damit wir
heilig und untadelig leben vor
ihm“ (Eph 1,4). Das Bewusstsein
dieses Geschenks und die daraus



erwachsende Verantwortung – in
unserer Seele präsent wie am ersten
Tag – werden uns dazu führen, an
der Heiligung der Welt
mitzuarbeiten. Gemeinsam mit der
ganzen Kirche wollen wir versuchen,
auf unsere konkrete christliche
Berufung zum Opus Dei eine
großherzige Antwort zu geben.

Schauen wir auf die Größe dieses
Rufes, der unserem Dasein in dieser
Welt eine Dimension der Ewigkeit
verleiht – und das trotz unserer
Begrenzungen und Irrtümer und der
Schwierigkeiten auf dem Weg, eben
„trotz allem“, wie unser Vater zu
sagen pflegte.

Der heilige Josefmaria sprach von
„der erhabenen Gnade der
Berufung“. Es handelt sich nicht um
eine momentane Verfassung,
sondern um eine dauerhafte Gnade:
„Es ist eine neue Sicht des Lebens
(…), so als entzünde sich ein Licht in



uns“; und gleichzeitig ist es „ein
geheimnisvoller Impuls“, eine „vitale
Kraft, die etwas von einer
mitreißenden Lawine hat“[1]. Kurz
gesagt handelt es sich um eine
Gnade, die unser gesamtes Leben
umfasst und sich als Licht und Kraft
zeigt. Licht, das uns den Weg sehen
lässt, den Gott uns führen will; und
Kraft, um fähig zu sein, auf den Ruf
mit einem Ja zu antworten und in
Treue diesen Weg zu gehen.

In einem seiner Briefe schreibt unser
Vater, dass „bei der Berufung nur
Gottes Gnade – als eigentliche
Ursache – und die Großzügigkeit des
von dieser Gnade bewegten
Menschen zusammenwirken“[2]. Der
Herr möchte, dass unsere Freiheit,
die durch die Gnade nicht
genommen, sondern
vervollkommnet wird, immer eine
entscheidende Rolle bei unserer
Antwort spielt und daher die
Berufung selbst mitgestaltet. Eine



Freiheit, die für die vorausgehende
Unterscheidung der Berufung auch
mit dem Rat jener rechnet, die ihn
geben können und müssen.

Ein und derselbe Geist

3 Wir alle im Werk – jeder innerhalb
seiner persönlichen Lebensumstände
– haben ein und dieselbe Berufung,
nämlich Opus Dei zu sein und das
Opus Dei zu verwirklichen, im selben
Geist, mit derselben apostolischen
Sendung und mit denselben Mitteln.

Wir alle haben denselben Geist, der
uns antreibt, das alltägliche Leben
und insbesondere die Arbeit zu
heiligen. „Auf der Erde gibt es keine
rechtschaffene Tätigkeit, die wir
nicht vergöttlichen können, die nicht
geheiligt werden kann. Es gibt keine
Arbeit, die wir nicht heiligen sollen
und die uns nicht heiligt.“[3] Dieser
Geist führt uns dazu, in dem, was wir
in jedem Augenblick unseres Lebens
tun, die Verbindung mit Gott zu



suchen. Darum ist die Heiligung der
Arbeit die Achse, um die, dem
Wirken der Gnade entsprechend,
unser Streben nach Heiligkeit, nach
der Gleichförmigkeit mit Christus
kreist.

Diese Haltung schließt eine positive
Sicht unserer gottgegebenen
Aufgaben in der Welt ein. Wir lieben
diese Welt, ohne zu übersehen, was
sich in ihr dem Guten widersetzt (vgl.
1 Joh 2,15). Ihre Sorgen sind auch die
unseren, und wenn schon ihre
Freuden es uns normalerweise
leichtmachen, sie zu lieben, so sollen
ihre Traurigkeiten uns dazu führen,
sie noch mehr zu lieben. Welchen
Trost und welches
Verantwortungsbewusstsein wecken
in uns die Worte des heiligen Paulus:
„Alles gehört euch; ihr aber gehört
Christus, und Christus gehört Gott“ (1
Kor 3,22-23).



Wenn die Heiligung der Arbeit die 
Achse unserer Heiligkeit ist, so ist das
Bewusstsein der Gotteskindschaft ihr
Fundament. Eine Kindschaft, die
aufgrund der heiligmachenden
Gnade unsere Einführung in das
göttliche Leben der Dreifaltigkeit ist:
als Kinder des Vaters im Sohn durch
den Heiligen Geist. „Die Taufgnade
hat uns zu Kindern Gottes gemacht.
Durch diesen freien Ratschluss
Gottes ist die natürliche Würde des
Menschen unvergleichlich geadelt
worden. Und auch wenn die Sünde
dieses Wunder zerstört hat, so hat
doch die Erlösung es noch
wunderbarer erneuert, indem sie
uns befähigt, noch enger an der
göttlichen Sohnschaft des Wortes
teilzuhaben.“[4]

Da die Gotteskindschaft die
Grundlage ist, formt sie unser ganzes
Leben, sie lässt uns mit dem
Vertrauen von Kindern Gottes beten,
mit der Leichtigkeit von Kindern



Gottes durch das Leben gehen, mit
der Freiheit von Kindern Gottes
argumentieren und entscheiden, den
Schmerzen und dem Leid mit der
Gelassenheit von Kindern Gottes
begegnen und die schönen Dinge
schätzen, wie das ein Kind Gottes tut.
Schließlich „ist die Gotteskindschaft
gegenwärtig in jedem Gedanken, in
jedem Wunsch, in jeder
Gemütsregung“[5]. Und sie weitet
sich unbedingt aus zur
Geschwisterlichkeit. „Der Geist selber
bezeugt unserem Geist, dass wir
Kinder Gottes sind“ (Röm 8,16).
Dieses Zeugnis erfolgt in uns durch
die kindliche Liebe zu Gott[6], die die
geschwisterliche Liebe einschließt.
„Andere nähren sich aus anderen
Quellen. Für uns liegt die Quelle der
Menschenwürde und
Geschwisterlichkeit im Evangelium
Jesu Christi.“[7]

Und schließlich ist das eucharistische
Opfer Mitte und Wurzel unseres



geistlichen Lebens. Es ist objektiv die
Wurzel, denn „sooft das
Kreuzesopfer, in dem Christus, unser
Osterlamm, dahingegeben wurde (1
Kor 5,7), auf dem Altar gefeiert wird,
vollzieht sich das Werk unserer
Erlösung“[8].

Dass aber subjektiv das Leben
wirklich in der Eucharistie seine
Mitte hat, hängt auch von der
persönlichen Antwort auf die Gnade
ab: „Bemühe dich mit allen Kräften
darum, dass das Heilige Messopfer
Mitte und Wurzel deines inneren
Lebens ist. Der ganze Tag wird so –
zuerst als Verlängerung der
vergangenen Heiligen Messe, dann
als Vorbereitung auf die kommende –
zu einem Gottesdienst, der sich
immer neu entfaltet: in Stoßgebeten,
im Aufsuchen des Altarsakramentes,
in der Darbringung deiner
beruflichen Arbeit und deines
Familienlebens.“[9]



Aus der eucharistischen Mitte des
christlichen Lebens entspringt auch
die Entfaltung und die Wirksamkeit
der apostolischen Sendung: „Wie
viele Früchte der Heiligkeit und des
Apostolates wirst du ernten, wenn
dein ganzes Denken und Hoffen auf
den Tabernakel gerichtet ist!“[10]

Ein und dieselbe apostolische Sendung

4 Wir haben ein und dieselbe
apostolische Sendung. Wir sind alle
gleichermaßen gerufen, uns zu
heiligen und an der Sendung der
Kirche mitzuwirken, die Welt
christlich umzugestalten – in
unserem Fall, indem wir nach dem
Geist des Opus Dei leben. Die dem
Werk eigene Sendung versteht man
nur innerhalb der großen Sendung
der Kirche, in der „wir alle gerufen
sind, den anderen ein klares Zeugnis
der heilbringenden Liebe des Herrn
zu geben, der uns jenseits unserer
Unvollkommenheiten seine Nähe,



sein Wort und seine Kraft schenkt
und unserem Leben Sinn
verleiht“[11].

Nur im mystischen Leib Christi, der
Kirche, empfangen wir die Kraft, um
dieser unserer Welt fruchtbar zu
dienen. So teilen wir trotz all unserer
Begrenzungen die Mühen, Sorgen
und Leiden der Kirche in jeder
Epoche und an jedem Ort. Wir alle –
jeder und jede von uns – können uns
jene Haltung des heiligen Paulus zu
eigen machen: „Wer ist schwach, und
ich bin nicht schwach? Wer kommt
zu Fall, und ich werde nicht von
brennender Sorge verzehrt?“ (2 Kor
11,29).

5 Die apostolische Sendung
beschränkt sich nicht auf einige
bestimmte Tätigkeiten, denn in der
Liebe Christi können wir alles in
einen christlichen Dienst an den
Menschen verwandeln. Jeder
verwirklicht mit seinem ganzen



Leben die Sendung des Werkes: in
der Familie, am Arbeitsplatz, dort,
wo er lebt, unter seinen Freunden
und Bekannten. Deshalb betonte der
heilige Josefmaria immer wieder,
dass im Werk „die persönliche
apostolische Spontaneität und die
freie und verantwortliche, vom
Wirken des Heiligen Geistes geleitete
Initiative von grundlegender und
erstrangiger Bedeutung sind. Das ist
uns wichtiger als durchstrukturierte
Organisation“[12]. Und deshalb ist
das erste Apostolat des Werkes das
vertrauensvolle Gespräch unter
Freunden, das von jedem und jeder
Einzelnen persönlich verwirklicht
wird.

In diesem Licht verstehen wir besser,
in welchem Sinn „alle apostolischen
Aufgaben und die Mittel, um sie zu
verwirklichen, onus et honor sind,
Last und Ehre aller, der Numerarier,
der Assoziierten, der
Supernumerarier und auch der



Mitarbeiter“[13]. Die apostolische
Aufgabe erfüllen wir durch die
Gemeinschaft der Heiligen, überall
und alle gemeinsam. Als der heilige
Josefmaria sich auf alle Glieder der
Kirche bezog, erinnerte er daher
daran, dass „wir – wenn wir nur die
Mittel anwenden – das Salz, das
Licht, der Sauerteig der Welt sein
werden und die Wonne Gottes“[14].

Dieselben Mittel

6 Um unsere Sendung zu erfüllen, ist
Christus der Weg. Und um ihm als
Jünger und Apostel zu folgen, haben
wir im Opus Dei alle dieselben Mittel:
dieselben Normen und christlichen
Gebräuche und dieselben Mittel der
geistlichen und doktrinellen Bildung.
Je nach den persönlichen
Lebensumständen werden sie in den
Alltag integriert, aber das Ganze ist
in seiner Substanz immer dasselbe.

Es handelt sich dabei wohlgemerkt
um Mittel und nicht um Ziele. Sie



helfen mit Gottes Gnade, im
kontemplativen Leben mitten in den
weltlichen Beschäftigungen zu
wachsen, da wir von der Überfülle
des Lebens in Christus genährt
werden, die uns die Sakramente,
besonders die Eucharistie,
vermitteln.

Die Frömmigkeitsübungen sind Teil
eines Gespräches voller Liebe, das
unser ganzes Leben umfasst. So
führen sie zu einer persönlichen
Begegnung mit Christus. Es sind
Augenblicke, in denen Gott uns
erwartet, um sein Leben mit uns zu
teilen. Das Bemühen, sie zu erfüllen,
macht uns frei, denn „Heiligkeit hat
etwas von der Geschmeidigkeit
entspannter Muskeln. (…) Heiligkeit
ist nicht starr wie Karton – sie
vermag zu lächeln, ist biegsam und
kann warten. Sie ist Leben –
übernatürliches Leben.“[15]



Auf diese Weise werden wir im
Vertrauen auf die Barmherzigkeit
Gottes danach streben, in unserem
Leben stets die Vollkommenheit der
Liebe zu suchen, gemäß dem Geist,
den Gott uns gegeben hat. Heilig sein
bedeutet nicht, jeden Tag mehr zu
tun oder bestimmte Standards zu
erfüllen, die wir uns auferlegt haben.
Der Weg zur Heiligkeit besteht, wie
der heilige Paulus uns erklärt, darin,
dem Wirken des Heiligen Geistes zu
entsprechen, bis Christus in uns
Gestalt angenommen hat (vgl. Gal
4,19).

Einheit und Vielfalt

7 Unser Vater verstand die Arbeit des
Werkes als „ein einziges Gewebe“,
zusammengesetzt aus den
unterschiedlichen Weisen, ein und
dieselbe Berufung zu leben. Deshalb
betonte er, dass es im Werk keine
Mitglieder erster oder zweiter Klasse
gibt, weder aufgrund der



verschiedenen Modalitäten, in denen
die Berufung gelebt wird, noch
aufgrund der beruflichen Arbeit, die
man verrichtet. Wie in jeder
Wirklichkeit übernatürlichen
Charakters ist das, worauf es
ankommt, die Antwort auf die Liebe
Gottes – etwas, das sich jedem
menschlichen Urteil entzieht.

Der heilige Josefmaria drückte diese
Einheit der Berufung
folgendermaßen aus: „Eine einzige
göttliche Berufung, ein einziges
geistliches Phänomen, das sich
flexibel den persönlichen
Lebensumständen und dem Stand
eines jeden anpasst. Die Identität der
Berufung bringt eine gleiche Hingabe
mit sich, indes innerhalb der
natürlichen Grenzen, die diese
unterschiedlichen Lebensumstände
mit sich bringen.“[16]

Natürlich schließen Einheit und
Vielfalt im Werk die von Männern



und Frauen ein: also Einheit des
Geistes, der apostolischen Sendung
und der Mittel bei gleichzeitiger
Trennung der jeweils eigenen
Initiativen. Im Hinblick auf
gemeinsame Angelegenheiten des
ganzen Werkes besteht für Männer
und Frauen außerdem eine
einheitliche Leitung auf zentraler
und regionaler Ebene. Dabei kommt
den Leitungsorganen der Männer
und denen der Frauen dieselbe
Initiative und Verantwortung zu. In
bestimmten Fällen von besonderer
Wichtigkeit, die vom Recht festgelegt
sind, haben sie dieselbe Kompetenz,
die Vorschläge des Prälaten – in den
Regionen die des Regionalvikars –
anzunehmen oder abzulehnen.

Mit unserem ganzen Leben

8 Es könnte den Anschein haben, als
widmeten sich die einen mehr, die
anderen weniger der Sendung des
Werkes. Das stimmt nicht. Alle leben 



dieselbe Hingabe, denn Opus Dei sein
und das Opus Dei verwirklichen
besteht nicht nur – und nicht einmal
in erster Linie – darin, bei
bestimmten Aufgaben oder in den
körperschaftlichen Einrichtungen
mitzuwirken. Die Berufung und die
dazugehörige Sendung umfassen
unser ganzes Leben, nicht nur einen
Teil. Das ganze Leben ist Gelegenheit
und Mittel, um Christus zu begegnen
und apostolisch zu wirken.

Gerade zu diesem Thema schrieb der
heilige Josefmaria, dass unser Ruf ein
„vollständiges Ja zur Berufung
voraussetzt, denn, wie immer der
gesellschaftliche Status des Einzelnen
ist, er widmet sich ganz seiner Arbeit
und der treuen Erfüllung seiner
Standespflichten nach dem Geist des
Opus Dei. Gott im Opus Dei zu dienen
bedeutet daher nicht, bestimmte
Tätigkeiten auszuführen, und es
verlangt nicht, mehr oder weniger
Zeit unseres Lebens für gute Werke



einzusetzen und dafür andere zu
lassen. Das Opus Dei ist in unserem
ganzen Leben gegenwärtig.“[17] Es
ist ein vollständiges Ja zur Berufung,
unser ganzes Leben umfassend, mit
vollständiger Widmung. Denn in
allem ist ein Ruf Gottes enthalten,
ihn zu lieben und den anderen aus
innerer Freiheit in Liebe zu dienen.
Wie Don Alvaro sagte, „erfordert das
Werk eine große Elastizität. Es
verlangt ein Minimum an Reglement,
weil das notwendig ist, aber so wenig
wie möglich, damit der Buchstabe
nicht den Geist tötet: Littera enim
occidit, spiritus autem vivificat (2 Kor
3,6).“[18]

9 Mit diesen Seiten möchte ich euch
auch einladen, eure Dankbarkeit für
das Geschenk der Berufung Gott
gegenüber zu erneuern. Eine frohe
Dankbarkeit, nicht nur für die
Schönheit des Werkes, wenn wir es
anschauen, wie Gott es als Ganzes
gewollt hat; und Dankbarkeit auch,



wenn jeder betrachtet, wie diese
Schönheit sich vollständig
verwirklicht in der persönlichen Art
und Weise, in der jeder Gläubige der
Prälatur diese selbe Berufung lebt:
als Numerarier – bei den Frauen
auch als Auxiliarnumerarierinnen –
als Assoziierte, als Supernumerarier
oder als Mitglieder der
Priestergesellschaft vom Heiligen
Kreuz.

In diesem Zusammenhang möchte
ich noch einmal auf das eingehen,
was ich euch vor einigen Monaten
geschrieben habe: Die Erfahrung der
persönlichen Schwachheit – bei uns
selbst und bei den anderen – darf
uns, im Vergleich mit dem
großartigen Angebot des christlichen
Glaubens und des Geistes des
Werkes, nicht entmutigen.
Angesichts der Ernüchterung, die die
Unverhältnismäßigkeit zwischen
dem hohen Ideal und der armseligen
Realität unseres Lebens hervorrufen



kann, dürfen wir trotzdem die
Sicherheit haben, dass wir jeden Tag
mit der wirksamen Gnade des
Heiligen Geistes wieder neu
beginnen können.[19]

II. Die Berufung zum Werk als
Numerarierin und Numerarier

10 „Im Herzen des Werkes stellen
sich die Numerarier, die zu einer
besonderen Aufgabe des Dienens
gerufen sind, allen ihren
Geschwistern ganz zur Verfügung,
um ihnen den Weg der Heiligkeit
liebenswert zu machen, ihnen in all
ihren seelischen und körperlichen
Bedürfnissen beizustehen, in ihren
Schwierigkeiten zu helfen und mit
ihrer eigenen Opferbereitschaft ein
fruchtbares Apostolat aller zu
ermöglichen.“[20] Auf diese Weise 
beleben die Numerarier ihre
Geschwister, denn ihr Einsatz, „der
in allen den Geist aktiv und wach
hält, stärkt die Geschwisterlichkeit



und die Einheit in
außerordentlichem Maße“[21].

Bei den Numerarierinnen und
Numerariern gehört zur Berufung
zum Opus Dei das Geschenk des
apostolischen Zölibats und der
vollständigen Verfügbarkeit für die
Aufgaben der Bildung und der
apostolischen Arbeit. Diese
Verfügbarkeit, die sie als eine
besondere Sendung zum Dienst an
den anderen verstehen und
verwirklichen, wird im Prinzip
dadurch erleichtert, dass die
Numerarier in einem Zentrum des
Werkes leben. Dennoch können sich
mancherlei Umstände ergeben, die es
nahelegen, dass es in bestimmten
Fällen nicht so ist. Das berührt aber
weder ihre Identität noch ihre
Aufgabe, denn sie werden sich, ganz
gleich wo sie wohnen, bewusst sein,
dass sie für die anderen da sind.

Ein allzeit bereites Herz



11 Die Verfügbarkeit der Numerarier,
den anderen zu dienen, besteht in
einer echten Bereitschaft des
Herzens, im freien Entschluss, nur
für Gott und um seinetwillen für die
anderen zu leben. Dieser freie
Entschluss ist verbunden mit dem
Willen, sich um die Aufgaben zu
kümmern, die für das Werk
erforderlich sind.

Für einige wird sich die
Verfügbarkeit darin konkretisieren,
dass sie bei Bildungsaufgaben und in
apostolischen Initiativen
mitarbeiten, während sie
entsprechend ihren Begabungen,
Studien und Präferenzen in einem
Beruf tätig sind, um dort die Freude
des Evangeliums zu verbreiten.
Andere werden als berufliche Arbeit
die Verwaltung der Zentren des
Werkes oder Bildungs-, Leitungs-
oder Führungsaufgaben
übernehmen oder bei apostolischen
Projekten mitwirken.



Andererseits beschränkt sich die
Verfügbarkeit nicht auf eine passive
Haltung, zu tun, um was man mich
halt bittet, sondern sie äußert sich
voll und ganz, wenn wir uns vor
Augen halten, welche Talente wir
von Gott erhalten haben und wie wir
sie für die apostolische Sendung
einsetzen können. Wir bieten uns an,
aus eigener Initiative. Verfügbarkeit
ist daher nicht passive
Unbeweglichkeit, sondern ganz im
Gegenteil der beständige Wunsch, im
Schrittmaß Gottes voranzugehen.

Diese vollständige Verfügbarkeit
kann man nur als Ausdruck der
Freiheit begreifen und leben, in dem
Sinn, keine andere Bindung zu haben
als die der Liebe – also nicht
notwendigerweise an eine Arbeit,
einen Wohnort usw. gebunden zu
sein, obwohl wir da, wo wir uns
jeweils befinden, gut verwurzelt
sind. Was uns frei sein lässt, sind
nicht die äußeren Umstände,



sondern die Liebe, die wir im Herzen
tragen.

Als eine Konkretisierung dieser
besonderen Aufgabe des Dienens hat
unser Vater vorgesehen, dass die
Leitungsarbeit im Opus Dei den
Numerarierinnen und Numerariern
zufällt. Sich diesen Tätigkeiten zu
widmen ist notwendig für die
Vitalität des Ganzen. Allerdings wäre
es ein Irrtum zu denken, dass
diejenigen, die sich den Aufgaben
der Leitung oder der Bildung
widmen, verfügbarer wären oder das
Opus Dei mehr verwirklichten. In
diesem Sinn schrieb Don Javier in
einem seiner Briefe: „Es gibt keine
andere Wahl, als dass einige meiner
Töchter und Söhne ihre berufliche
Tätigkeit einschränken. Manchmal
müssen sie sie sogar ganz aufgeben,
wenigstens für eine gewisse Zeit, um
sich ihren Brüdern bzw. Schwestern
zu widmen, ihnen in ihrem



geistlichen Leben zu helfen und die
apostolische Arbeit zu leiten.“[22]

Unser Vater bringt an vielen Stellen
diese vollständige innere
Bereitschaft zum Ausdruck, etwa
wenn er schreibt: „Innerhalb der
göttlichen Berufung aller ist es die
Aufgabe der Numerarier, sich direkt
und unmittelbar Gott als Ganzopfer
darzubringen, alles Ihrige
hinzugeben – ihr ganzes Herz, ihre
Tätigkeiten ohne Einschränkung,
ihren Besitz, ihre Ehre.“[23] Es geht
darum, dass sie in Freiheit alles, was
sie tun, bedingungslos zur Verfügung
stellen, um das Werk zu
verwirklichen. Natürlich ist klar,
dass manchmal Umstände vorliegen,
die objektiv die Möglichkeit
einschränken, zu einem bestimmten
Zeitpunkt Aufträge oder Aufgaben
anzunehmen. Daher möchte ich noch
einmal betonen, dass das Wichtige
die innere Bereitschaft ist, aus Liebe



zu Christus für den Dienst an den
anderen ganz verfügbar zu sein.

Eine Gruppe, die ans Kreuz geheftet ist

12 Erinnern wir uns auch an diese
anderen Worte des heiligen
Josefmaria: „Unser Herr möchte sein
Werk nicht für einige Zeit lang. Er
verlangt von uns einen Einsatz auf
immer, weil er möchte, dass es in
ihm – im Werk – eine Gruppe gibt,
die ans Kreuz geheftet ist. Das Heilige
Kreuz wird uns Beständigkeit
verleihen, immer mit demselben
Geist des Evangeliums, der das tätige
Apostolat als köstliche Frucht des
Gebetes und des Opfers
hervorbringen wird.“[24] Unser
Vater erklärt nicht, wer diejenigen
sind, die diese ans Kreuz geheftete
Gruppe bilden. Aber Don Alvaro
weist in seinem Kommentar darauf
hin, dass man schon hier – als
Ankündigung oder Anspielung – die
verschiedenen Arten, die Berufung



im Werk zu leben, erkennt. Aus dem
Zusammenhang können wir
schließen, dass er sich in diesem Fall
vor allem auf die Numerarier und
Numerarierinnen bezieht.

An einigen anderen Stellen spricht
der heilige Josefmaria auch von den
Priestern, die besonders ans Kreuz
geheftet sind. Nun, in Wirklichkeit
müssen wir alle, auch die
Assoziierten und die
Supernumerarier, ans Kreuz geheftet
sein; denn dort finden wir den
Herrn, wie unser Vater es als
Ausdruck seiner tiefen persönlichen
Erfahrung widergibt: „Am Kreuz
teilhaben bedeutet, Christus ähnlich
sein, bedeutet, Christus zu sein und
darum Kind Gottes zu sein.“[25]

Auch wenn es manchmal den
Numerarierinnen und Numerariern
menschlich schwerfallen kann, einen
erlernten Beruf eine Zeitlang
aufzugeben, um beruflich eine



andersartige Tätigkeit zu
übernehmen – sei es die Verwaltung
der Zentren des Werkes, die Leitung,
die Bildung oder die Mitarbeit in
apostolischen Initiativen –, so
handelt es sich doch immer um eine
fruchtbare Begegnung mit dem
Kreuz, wo wir Christus in tiefstem
Maße ähnlich werden und die häufig
unerwartete Quelle einer großen
übernatürlichen Freude finden.

13 Wenn wir um die Aufnahme ins
Werk bitten, kennen wir diese
Haltung der Verfügbarkeit, die uns
dazu führt, uns einem göttlichen
Projekt anzuschließen, und wir
machen sie uns aus freien Stücken –
aus Liebe! – zu eigen. Zugleich
entwickelt sich die wirkliche Reife in
der Hingabe, wie alles im geistlichen
Leben, im Laufe der Zeit. Dieses
Wachstum erfolgt durch die Bildung,
das innere Leben und anhand
mannigfaltiger Erfahrungen mit
dieser Verfügbarkeit, wie etwa



kleinen Änderungen von Plänen,
Aufträgen etc., die die Seele auf
große Veränderungen vorbereiten,
falls sie nötig werden. Natürlich
werden die Leiter vorher immer die
Meinung der Betroffenen einholen,
wenn es sich um Aufträge oder
Wechsel größeren Ausmaßes
handelt. Diese äußern in aller
Einfachheit, welche Schwierigkeiten
sie eventuell sehen, sind aber
weiterhin bereit, aus Liebe zu Gott
und zu den Seelen für alles, was
nötig ist, da zu sein.

Das Entscheidende ist, ich sage es
noch einmal, dass jeder
gewohnheitsmäßig diese innere
Bereitschaft zur Hingabe an seine
Geschwister und an viele andere
Menschen hat, die mit unserem
christlichen Dienst rechnen: „Erhebt
eure Augen und seht, dass die Felder
schon weiß sind zur Ernte!“ (Joh
4,35).



Diese Haltung ist vollkommen
vereinbar mit einem gesunden
beruflichen Ehrgeiz und mit einer
logischen und verantwortlichen
Sorge darum, sich finanziell zu
tragen und die Bedürfnisse unserer
übernatürlichen Familie zu
berücksichtigen. Die Bereitschaft, die
berufliche Arbeit zu wechseln, wenn
das Werk dies verlangt, um sich für
die Bildung anderer einzusetzen,
geht Hand in Hand mit der
Überzeugung, Frauen und Männer
zu sein, die sich wie ihresgleichen
den Herausforderungen dieser Welt
stellen, weil sie helfen sollen, sie zu
verwandeln und zu Gott zu führen.
Und das tut man auf sehr wirksame
Weise auch vom Platz der Leitung
und der Bildung innerhalb des
Werkes aus.

Ihr, Numerarierinnen und
Numerarier, erlebt das Geschenk des
apostolischen Zölibats als Fülle der
Liebe in Christus, die sich zu einer



geistlichen Vater- und Mutterschaft
hin öffnet. Ihr seid gerufen, ein
lebendiges Zeugnis der Ganzhingabe
an Gott mitten in der Welt zu sein,
vollständig verfügbar für den Dienst
an allen Menschen: in Jesus, die
Mitmenschen und die Welt verliebte
Frauen und Männer. Ihr empfangt
einen besonderen Ruf, über eine
übernatürliche Familie zu wachen
und euch um eure Geschwister zu
sorgen.

Vor euch öffnet sich ein wunderbar
weiter Horizont. Mit eurem
hingegebenen Leben, das manchmal
vielleicht verborgen und menschlich
gesehen nicht glanzvoll ist, reicht
eure Fruchtbarkeit bis in den letzten
Winkel der Erde.

III.Die Berufung zum Werk als
Auxiliarnumerarierin

14 Ihr, die ihr
Auxiliarnumerarierinnen seid, übt
einen spezifischen Dienst aus, durch



den ihr in den Zentren des Werkes
das Ambiente einer christlichen
Familie schafft und bewahrt. Ihr
verwirklicht diese Aufgabe mit eurer
beruflichen Arbeit, die in eurem Fall
die Hauswirtschaft ist. Wie ihr wisst,
geht es nicht nur darum, eine Reihe
materieller Arbeiten zu verrichten,
die wir mehr oder weniger auch
unter uns aufteilen können und
sollen. Eure Aufgabe ist es, sie zu
planen, zu organisieren und zu
koordinieren, so dass genau die
Familie Wirklichkeit wird, in der sich
alle zu Hause fühlen, angenommen, 
bejaht, umsorgt und zugleich
verantwortlich. Dies – was übrigens
für jeden Menschen von großer
Bedeutung ist – schlägt sich in der
Physiognomie und in der geistlichen
Verfassung des ganzen Werkes, aller
Mitglieder und eines jedes Einzelnen
nieder. So werdet ihr Frauen „zu
einer unersetzlichen Stütze und
einer Quelle geistiger Kraft für die



anderen, die die große Stärke eures
Geistes wahrnehmen“[26].

Der Vorrang der Einzelperson und der
Familie

15 Mit eurer Arbeit tragt ihr Sorge
für das Leben im Werk und dient
ihm, da für euch der einzelne
Mensch im Mittelpunkt eurer Arbeit
steht. Das bringt sehr konkret zum
Ausdruck, dass das Werk Familie ist,
nicht in einem übertragenen Sinn,
sondern eine echte Familie. Ihr
erinnert euch sicher, dass unser
Vater uns sehr oft gesagt hat, dass
das Werk stärkere Bande verleiht als
die des Blutes mit Konsequenzen für
die Affektivität und die herzliche
Liebe zueinander.

Der heilige Josefmaria betrachtete
häufig, dass die Arbeit der
Verwaltung dieselbe ist, die die
Gottesmutter verrichtete. Daher
muss das familiäre Ambiente des
Werkes wie ein Abbild, eine



Weiterführung der Atmosphäre sein,
die im Haus von Nazaret herrschte –
die wir zwar nicht erlebt haben, uns
aber doch vorstellen können.

Auch wenn die hauswirtschaftliche
Arbeit für die Zentren in den
unterschiedlichen Kulturkreisen
jeweils anders benannt wird, seid ihr
Auxiliarnumerarierinnen in
Wirklichkeit Schwestern und Mütter
– ein wesentlicher Teil der Familie,
genauso wie der Vater selbst und
seine anderen Töchter und Söhne.
Aufgrund der Gnade, die ihr von Gott
dafür empfangt, euch um alle im
Werk zu kümmern, sagte der heilige
Josefmaria, dass er – wenn er
gekonnt hätte –
Auxiliarnumerarierin geworden
wäre. Er nannte euch seine kleinen
Töchter, weil ihr als letzte zum Werk
gekommen seid, und nicht, weil er
euch als minderjährig betrachtet
hätte. Ganz im Gegenteil, er
vertraute besonders auf eure reife



und unverbrüchliche Treue, um die
großen Anliegen des Werkes
voranzubringen.

Aus allen Milieus

16 Es ist eine wunderbare
Wirklichkeit, dass die
Auxiliarnumerarierinnen aus allen
Milieus hervorgehen. In der Tat
zweifelt manchmal die eine oder
andere junge Frau, ob Gott sie darum
bittet, Numerarierin oder
Auxiliarnumerarierin zu werden. Ein
Faktor, den man unter anderem vor
Augen haben sollte, ist die
persönliche Neigung zu Arbeiten, die
unmittelbar auf die Versorgung und
Pflege von Menschen ausgerichtet ist.
Die Unterscheidung des
Berufungswegs hängt letztlich
natürlich von jeder Einzelnen ab,
wobei sie mit der Hilfe der
geistlichen Begleitung und der
Leiterinnen rechnen kann.



So versteht man, dass die Arbeit der
Verwaltung eine große Würde
besitzt, nämlich die, die Wärme eines
familiären Zuhauses zu schaffen und
zu bewahren. Außerdem üben
diejenigen, die in der Verwaltung
arbeiten, „dieser großartigen,
lohnenden Aufgabe, die einen
wirklichen und wertvollen Beruf
darstellt, mit ihrer Tätigkeit oft eine
erheblich weiterreichende Wirkung
aus als viele andere Berufstätige,
denn ihr positiver Einfluss umfasst,
außer der eigenen Familie auch
einen großen Kreis von Freunden,
Bekannten und anderen Menschen,
mit denen sie zu tun haben.“[27]

Apostolat der Apostolate

17 Für den heiligen Josefmaria hatte
die Arbeit der Verwaltung einen so
großen Wert, dass er sie sogar als 
Apostolat der Apostolate ansah, denn
ohne sie könnte das Werk nicht
gedeihen.



Apostolat der Apostolate ist sie in
erster Linie, weil sie in sich ein ganz
unmittelbares Apostolat ist. Ich
wiederhole: Sie beschränkt sich nicht
darauf, materielle Dienste zu leisten,
die in sich notwendig und wichtig
sind. Nein, diese Aufgabe – in Gebet
verwandelt – hat vor allem einen
ganz direkten Einfluss auf die
menschliche und geistliche Bildung
der Menschen, die in dem Zentrum,
das ihr betreut, wohnen. Die
Atmosphäre, die ihr schafft, bildet,
und sie bildet in hohem Maß.

Eure gute Arbeit materialisiert einen
Geist und vermittelt ihn durch
greifbare Taten, konkret und
beständig. Daher bemüht ihr euch,
die Hausarbeit mit der
größtmöglichen Professionalität zu
verrichten, wie jedes meiner Kinder
mit seiner eigenen Arbeit. Und
indem ihr sie auf die Ebene der
geheiligten Arbeit hebt, stellt ihr die
berufliche Kompetenz direkt in den



Dienst der Menschen. So wird dieser
Dienst zu einem Faktor der
Menschlichkeit und inspiriert die
Berufsarbeit aller.

An zweiter Stelle ist die Arbeit der
Verwaltung Apostolat der Apostolate,
weil sie die anderen Apostolate
ermöglicht. Dabei ist sie eine Art
kraftvoller Antrieb, besonders in
dem Maße, in dem ihr euch bemüht,
sie in einen Dialog mit Gott zu
verwandeln. „Mit eurer Arbeit in der
Verwaltung“, schrieb euch der heilige
Josefmaria, „seid ihr in allen
Apostolaten aktiv dabei, arbeitet ihr
in der ganzen apostolischen Arbeit
mit. Ihr gutes Funktionieren ist
unerlässlich und der größte Ansporn
für das ganze Werk, wenn ihr sie aus
Liebe zu Gott verrichtet.“[28] Man
merkt es sehr, wenn in einem Land
oder einer Stadt zu Beginn der
apostolischen Arbeit noch keine
Verwaltung da ist. Und man merkt
auch, dass das Werk lebendiger und



dynamischer wird, wenn sie dann da
ist. Außerdem arbeitet ihr
Auxiliarnumerarierinnen
logischerweise in anderen
apostolischen Tätigkeiten mit, soweit
das jeweils möglich ist.

Wir sagen auch, dass die Verwaltung
das Rückgrat des Werkes ist, weil sie
den ganzen Körper stützt, der sich
andernfalls nicht aufrechthalten
könnte. Gott sei Dank ist es so. Es
handelt sich um einen Aspekt, den
wir immer wieder bedenken und
wertschätzen sollen. Natürlich seid
auch ihr anderen Numerarierinnen,
die ihr in der Verwaltung arbeitet,
dieses Rückgrat und verwirklicht
dieses Apostolat der Apostolate.

Ihr, meine Töchter
Auxiliarnumerarierinnen, habt die
begeisternde Aufgabe, diese Welt, die
heutzutage so voller Individualismus
und Gleichgültigkeit ist, in ein echtes
Zuhause zu verwandeln. Wenn ihr



eure Aufgabe mit Liebe erfüllt, kann
sie alle Milieus erreichen. Ihr schafft
eine menschlichere und göttlichere
Welt, denn ihr verleiht ihr Würde –
mit eurer in Gebet verwandelten
Arbeit, mit eurer liebevollen
Zuwendung und dank der
Professionalität, mit der ihr für den
ganzen Menschen sorgt.

IV. Die Berufung zum Werk als
Assoziierte und Assoziierter

Mit eigenem Charakter

18 Ihr, die ihr Assoziierte seid,
verwirklicht das Opus Dei in erster
Linie durch ein tiefgehendes
persönliches Apostolat in eurem
beruflichen und familiären Umfeld
und ihr kümmert euch zusammen
mit den Numerariern um die übrigen
Gläubigen des Werkes. Mit eurem
Leben zeigt ihr den absolut freien
Charakter, den die apostolische
Aktivität jedes Getauften hat, und
bringt sie mit der ganzen Energie



eines zölibatären Herzens voran.
Daher konnte der heilige Josefmaria
zu euch sagen: „Ich beneide euch,
denn eure Hingabe an Gott ist so
umfassend und vollständig wie die
meine, aber ihr habt eine größere
Reichweite.“[29] Was wollte er damit
zum Ausdruck bringen? Er wollte
damit herausstellen, dass das
Wesentliche darin besteht, mitten in
der Welt zu sein – mitten in allen
Geschehnissen und beruflichen
Tätigkeiten, mitten in den Familien –,
um dort ein christliches Leben zu
führen.

Eure Lebensumstände sind sehr
unterschiedlich und eure beruflichen
Situationen äußerst vielfältig. Vor
euch liegt ein unbegrenztes Feld an
Möglichkeiten, um den Geist des
Opus Dei zu verwirklichen und zu
verbreiten. Aufgrund der Vielfalt
eurer Herkunft gelangt ihr in alle
gesellschaftlichen Schichten; da ihr
an jedem Ort eher dauerhaft lebt,



erleichtert ihr dort die Verwurzelung
der Apostolate; euer Lebensstil
erlaubt euch, viele unterschiedliche
Beziehungen dauerhaft zu pflegen:
in der Familie, im Beruf, in der
Nachbarschaft, im Dorf, in der Stadt
oder in dem Land, wo ihr wohnt.
„Ihr gelangt viel weiter“, bestätigte
auch der heilige Josefmaria, nicht
nur bei der Ausbreitung des
Apostolates, sondern auch durch
ihren Tiefgang, weil eure Umgebung
spürt und erlebt, was eine Hingabe
an Gott mitten in der Welt, mit
ungeteiltem Herzen, bedeutet.

Deshalb versteht man gut, dass unser
Vater wünschte, dass es doppelt so
viele Assoziierte wie Numerarier
gäbe; denn das Wesentliche ist nun
einmal der apostolische Einsatz in
den normalen Lebensumständen
und der beruflichen Arbeit einer
jeden und eines jeden von euch.



Wenn jemand, der über seine
mögliche Berufung zum Werk
nachdenkt, Zweifel hätte, ob er
Numerarier oder Assoziierter
werden sollte, könnte es nötig sein
klarzustellen, dass es ein Irrtum ist
zu denken, Numerarier zu sein sei
mehr als Assoziierter. Dies ist für die
richtige Unterscheidung der
Berufung von großer Bedeutung. Es
gibt Fälle, in denen die Art, wie sich
jemandes Berufung zum Werk
konkretisiert, eindeutig ist. Zum
Beispiel kann ein verheirateter Mann
Supernumerarier sein, jedoch weder
Assoziierter noch Numerarier. Aber
es gibt auch Fälle, die weniger
offensichtlich sind. Die letzte
Entscheidung muss natürlich die
Person selbst treffen, denn sie spürt,
was Gott innerhalb der einen und
gemeinsamen Berufung konkret von
ihr will. Verständlicherweise ist es
aus Klugheit sehr angebracht, sich in
der geistlichen Begleitung Rat zu
holen, und ebenso bei den Leitern,



die diese Person kennen und deren
Wunsch es sein wird, mit ihr zu
prüfen, was Gottes Wille ist.

Der Wohlgeruch Christi

19 In Bezug auf die Assoziierten
schrieb der heilige Josefmaria:
„Durch ihre berufliche Arbeit – die
sie manchmal auch in
körperschaftlichen Einrichtungen
leisten – verbreiten sie überall, in
allen gesellschaftlichen
Gegebenheiten, an allen Orten, an
den verschiedensten Ecken der Erde
mitten unter ihren Kollegen den
Wohlgeruch Christi. Und sie
bemühen sich, allen sozialen,
beruflichen, wirtschaftlichen usw.
Tätigkeiten – öffentlicher oder
privater Art – ihrer jeweiligen
Gesellschaftsschicht eine christliche
Orientierung zu geben. Das tun sie,
ohne dass es für sie normalerweise
erforderlich ist, ihren Wohnort oder
ihre Arbeit zu wechseln.“[30] So



habe ich von Don Javier selbst
gehört, der eine Lehre des heiligen
Josefmaria aufgriff, dass die
Assoziierten, Männer wie Frauen, in
besonders klarer Weise zum
Ausdruck bringen, was das Opus Dei
ist, nämlich den normalen Alltag, den
Beruf und das Familienleben zu
heiligen, ohne ihren Platz zu
wechseln.

In manchen Fällen arbeitet ihr
Assoziierten in körperschaftlichen
Bildungseinrichtungen oder anderen
apostolischen Initiativen. Dennoch
ist das nicht eure erste und
wichtigste Art und Weise, an der
Sendung des Werkes teilzuhaben,
denn das ganze Werk ist in euren
Händen. Manchmal ist es nötig, dass
ihr diese Aufgaben übernehmt, aber
das Entscheidende ist und bleibt die
Heiligung des Alltags, der
freundschaftliche Umgang und das
persönliche Gespräch mit den Leuten
und, je nach Situation, eure Freunde



zu den Bildungsmitteln der Arbeit
vom Heiligen Raphael und vom
Heiligen Gabriel zu begleiten … Mit
einem Wort, Gott ruft euch, Sauerteig
in der Masse zu sein. Das Wichtige
für euch – ich möchte es noch einmal
sagen – ist der tätige Einsatz in den
alltäglichen Gegebenheiten und der
beruflichen Arbeit eines jeden.

V. Die Priester der Prälatur

20 Aus den Numerariern und
Assoziierten gehen die Berufungen
zum Priestertum im Werk hervor, die
für die theologische und juristische
Wirklichkeit der Prälatur ebenso
wesentlich sind wie die Laien. Dieser
Ruf ist nicht als Krönung der
Berufung zum Werk zu verstehen,
sondern als eine neue Art und Weise,
sie zu leben, mit „einer größeren
Verpflichtung wie die anderen, das
Herz wie einen Teppich auf den Boden
zu legen, damit ihre Geschwister
weich auftreten“[31].



Neben dem, was den priesterlichen
Dienst in der Kirche ausmacht –
dessen Mittelpunkt die Eucharistie ist
–, widmen sich die Priester der
Prälatur an erster Stelle dem
pastoralen Dienst an den anderen
Gläubigen und der priesterlichen
Betreuung ihrer apostolischen
Aktivitäten. Aufgrund der
spezifischen pastoralen Sendung der
Prälatur feiern sie vor allem die
Sakramente der Eucharistie und der
Buße, predigen das Wort Gottes und
stehen für die geistliche Begleitung
sowie für alle Arten theologischer
Bildung zur Verfügung.

Die Tatsache, dass die Priester der
Prälatur wie alle anderen den Geist
des Werkes leben, impliziert einen
bestimmten priesterlichen Stil: sie
spiegeln in ihrem Dienst ganz
selbstverständlich die Säkularität
wider; sie respektieren und fördern
mit großem Takt die Verantwortung
und die Initiative der Laien; sie



führen die Menschen auf
übernatürliche Weise zu Gott und
fördern in allen die Freiheit des
Geistes, was schlicht heißt zu lieben;
aktiv kümmern sie sich darum,
reichlich priesterliche Arbeit zu
haben. Natürlich arbeiten sie im
Rahmen des Möglichen auch in
Aktivitäten der Diözesen mit.

Im Dienst an den anderen

21 Am Anfang einer der Briefe, die
der heilige Josefmaria besonders an
seine Priestersöhne richtete, schrieb
er: „Meine priesterlichen Söhne, ihr
seid geweiht worden, um zu dienen.
Lasst mich euch zu Beginn daran
erinnern, dass eure Sendung als
Priester eine Sendung zum Dienen
ist. Ich kenne euch, und ich weiß,
dass dieses Wort – dienen – all eure
Wünsche, euer ganzes Leben,
zusammenfasst und euer Stolz und
mein Trost ist. Denn dieser gute und
aufrichtige Wille bewegt euch – wie



eure Brüder, die Laien sind, und eure
Schwestern –, stets voller Eifer bereit
zu sein, den anderen Gutes zu tun.
Das gibt mir das Recht zu sagen, dass
ihr gaudium meum, et corona mea
(Phil 4,1), meine Freude und meine
Krone seid.“[32]

Dieser Geist der Dienstbereitschaft
bewegt euch Priester, euch als einer
mehr unter euren Brüdern zu fühlen
und es in der Tat auch zu sein, weil
ihr wisst, dass es im Werk „nur eine
Klasse gibt, auch wenn sie aus
Priestern und Laien besteht“[33].
Gleichzeitig aber bemüht ihr euch
mit eurem Beispiel und eurem Wort,
in den anderen den Wunsch nach
Heiligkeit zu wecken und Werkzeuge
der Einheit im Opus Dei zu sein. Seid
allen immer sehr nahe, aber wahrt
einen angemessenen Umgangston
sowie die priesterliche Würde im
Auftreten, in Unterhaltungen usw.



Meine Söhne, wenn der heilige
Josefmaria allen sagte: „Um Christus
muss es uns zu tun sein, nicht um
uns“[34], dann ist es für euch
Priester ganz besonders angebracht,
nicht glänzen und Hauptperson sein
zu wollen. Vielmehr soll Christus in
eurem Leben glänzen und die
Hauptrolle spielen, und in jedem Fall
sollen eure Schwestern und Brüder
glänzen. Dazu – das wisst ihr gut und
versucht, so zu leben – ist ganz
besonders eure Verbindung mit Gott
nötig, euer Gebet und euer freudiges
Opfer, in der Einheit des Lebens.

VI. Über den apostolischen Zölibat
der Numerarier und Assoziierten

22 Die Berufung zum Werk der
Numerarier und Assoziierten,
Männer wie Frauen, ist an den
apostolischen Zölibat gebunden; er
ist ein Geschenk Gottes und Antwort
auf dieses Geschenk, die die Liebe
Gottes mit Liebe erwidert. „Habt



immer vor Augen, dass die Liebe zu
Gott – die größte aller Lieben – das
Motiv unseres Zölibates ist.“[35] Den
Zölibat darf man daher nicht allein
und nicht hauptsächlich rein
funktional betrachten, das heißt, als
ein geeignetes Mittel, damit wir uns
mehr der Arbeit des Werkes widmen
oder von einem Ort zum anderen
wechseln können. Natürlich wird
beides durch den Zölibat ermöglicht
oder erleichtert, aber im Tiefsten ist
er eine besondere Gabe, die unser
Leben dem Leben Christi ähnlich
macht. „Zölibat muss ein Zeugnis des
Glaubens sein: Glaube an Gott wird
konkret in der Lebensform, die nur
von Gott her Sinn hat. Das Leben auf
ihn setzen, unter Verzicht auf Ehe
und Familie, das sagt aus, dass ich
Gott als Wirklichkeit annehme und
erfahre und ihn deshalb zu den
Menschen bringen kann.“[36]

Der apostolische Zölibat trennt uns
nicht von unseren Mitmenschen. Da



er aber die Verpflichtung zu einem
ungeteilten Herzen für Gott
einschließt, muss er an einer
hingegebenen Lebensweise
wahrzunehmen sein, wie bei einer
verheirateten Person, die sich nicht
so verhält, als hätte sie keine
Treueverpflichtung gegenüber ihrem
Gatten.

Eine Berufung, die radikal gelebt
wird, stößt manchmal mit den
Standards der Welt zusammen. Auch
darauf können wir diese allgemein
gehaltenen Worte des heiligen
Josefmaria beziehen: „›Wenn mein
Leben mit diesem verheidnischten
oder heidnischen Milieu
zusammenstößt, wird meine
Natürlichkeit da nicht künstlich
wirken?‹ fragst du mich. Ich
antworte dir: Ohne Zweifel wird dein
Leben mit dem Leben anderer
zusammenstoßen; der Kontrast, der
dadurch entsteht, dass du deinen
Glauben in deinen Werken bestätigst,



ist genau die Natürlichkeit, die ich
von dir erwarte.“[37]

Erneuern wir immer wieder die
Überzeugung, dass das Geschenk des
apostolischen Zölibats Zeichen einer
göttlichen Vorliebe ist, der Ruf zu
einer spezifischen Gleichförmigkeit
mit Christus, der zudem – sogar
menschlich, vor allem aber
übernatürlich – eine größere
Fähigkeit mit sich bringt, alle
Menschen zu lieben. Darin liegt auch
begründet, dass der Zölibat, der auf
die physische Vaterschaft und
Mutterschaft verzichtet, eine noch
viel größere geistliche Mutter- oder
Vaterschaft ermöglicht. In jedem Fall
wird aber de facto derjenige Christus
ähnlicher sein, der Gott mehr liebt,
ob er nun zölibatär oder verheiratet
ist, denn auch die Ehe ist ein
„göttlicher Weg auf Erden“[38].



VII. Die Berufung zum Werk als
Supernumerarierin und
Supernumerarier

Eine große Gnade Gottes

23 Den größten Teil der Gläubigen
des Opus Dei bildet ihr
Supernumerarier, die ihr darauf
bedacht seid, alle Facetten eures
Lebens zu heiligen, ganz besonders –
das ist das Normale – das Leben in
Ehe und Familie. Im Jahr 1947
schrieb der heilige Josefmaria
folgendermaßen an seine Söhne in
Spanien, als Antwort auf einige
Überlegungen über die
Supernumerarier, die er erhalten
hatte: „Ich habe deine Anmerkungen
zu den Supernumerariern gelesen
(…). In der nächsten Woche werde
ich sie dir mit dem einen oder
anderen konkreten Hinweis
zurückgeben. Jedenfalls sage ich dir
schon jetzt, was wir nicht aus dem
Blick verlieren dürfen: es geht nicht



darum, dass sich einige Herren in
einen bestimmten Verein
einschreiben (…). Es ist eine große
Gnade Gottes, Supernumerarier zu
sein!“[39] Es ist Gott, der diese Gnade
gibt. „Viel Gnade“, wie der heilige
Josefmaria sagt, und daher eine
große Gnade, nämlich die der
Berufung zum Werk. Für die
Supernumerarier geht diese
Berufung mit einer besonderen Hilfe
für den eigenen Weg der Heiligung
einher, den Weg, der von der Taufe
und in den meisten Fällen vom
Empfang des Ehesakramentes und
der Gründung einer Familie
gekennzeichnet ist.

Der Ruf setzt eine Erwählung voraus
und zielt, wie ich zuvor geschrieben
habe, auf eine Sendung: in der
Kirche Opus Dei sein und das Opus
Dei verwirklichen. In der Instruktion
vom Heiligen Gabriel schreibt der
heilige Josefmaria in Bezug auf die
Supernumerarierinnen und



Supernumerarier: „Ich sehe diese
große Auswahl und ihr Wirken (…).
Alle – jeder Einzelne im Bewusstsein,
von Gott erwählt zu sein, seine
persönliche Heiligkeit mitten in der
Welt zu erreichen; und zwar gerade
an dem Platz, den er in der Welt
einnimmt, mit einer soliden und
theologisch fundierten Frömmigkeit,
bereit, die Pflicht jeden Augenblicks
freudig zu erfüllen, selbst wenn es
schwerfällt.“[40] Daher sollen wir
niemals die Berufung als ein Bündel
von Forderungen und
Verpflichtungen verstehen, auch
wenn es diese logischerweise gibt,
sondern vor allem als eine
Erwählung Gottes, als ein großes
Geschenk Gottes.

Der Horizont, der eurer Sendung
ihren Sinn verleiht, ist der,
„Sauerteig zu sein, der die Menschen
vergöttlicht und sie gerade dadurch
zugleich wahrhaft menschlich
macht“[41]. Wie Aquila und Priscilla,



die den heiligen Paulus in Korinth
aufnahmen (vgl. Apg 18,2) und
diejenigen waren, die Apollos und
vielen anderen das Evangelium
verkündeten (vgl. Apg 18,26; Röm
16,3; 1 Kor 16,19); wie so viele jener
ersten Christen, die ein normales
Leben wie das ihrer Zeitgenossen
führten, gleichzeitig aber Salz und
Licht in einer Welt waren, die im
Dunkeln lag.

„Unter den Supernumerariern gibt es
die ganze Bandbreite der
gesellschaftlichen Schichten, der
Berufe und sonstigen Tätigkeiten.
Alle Umstände und Situationen des
Lebens werden von diesen meinen
Kindern – Männern und Frauen –
geheiligt, die innerhalb ihres Standes
und ihrer beruflichen Position mit
ganzem Herzen und aus einer
vollgültigen Berufung heraus die
christliche Vollkommenheit
suchen.“[42] Beachtet, wie unser
Vater auf der „vollgültigen Berufung“



besteht. Was die Vielfalt angeht, so
ergibt sie sich aus der Tatsache, dass
das Werk ein Weg der Heiligung und
des Apostolates im Alltag, in einem
gewöhnlichen Leben ist, und daher
alles, was menschlich und
rechtschaffen ist, zulässt.

Ehe und Familie

24 Die Berufung als
Supernumerarier entfaltet sich in
erster Linie im Umfeld der Familie.
„Euer erstes Apostolat vollzieht sich
in eurem Zuhause.“[43] Der heilige
Josefmaria wünschte sehnlich, dass
die Häuser der Supernumerarier und
Supernumerarierinnen „hell und
freundlich“ seien, „Zentren, die die
Botschaft des Evangeliums
ausstrahlen“[44]. Denn das ist das
Erbe, das ihr der Gesellschaft
hinterlasst. Daher schrieb er euch
auch: „Die Bildung, die euch das
Werk gibt, lässt euch die Schönheit
der Familie schätzen, die Gründung



eines Zuhauses als übernatürliches
Werk erkennen und die Quelle der
Heiligung entdecken, die sich in den
ehelichen Pflichten verbirgt.“[45]

Außerdem seid ihr gerufen, positiven
Einfluss auf andere Familien
auszuüben. Insbesondere sollt ihr
ihnen helfen, ihr Familienleben
christlich zu gestalten, und ihr sollt
die Jugendlichen auf die Ehe
vorbereiten, damit viele junge Leute
sich darauf freuen, weitere
christliche Familien zu gründen, und
auch in der Lage sind, es zu tun. Aus
diesen Familien können wiederum
die zahlreichen Berufungen zum
apostolischen Zölibat kommen, die
Gott will.

Auch die Ledigen und die Witwen –
und selbstverständlich die
kinderlosen Eheleute – können in der
Familie ihr erstes Apostolat sehen,
denn ihr werdet immer auf die eine
oder andere Weise ein familiäres



Umfeld haben, für das ihr Sorge
tragt.

Auf die eigene Umgebung einwirken

25 Der heilige Josefmaria sah euch
als eine umfassende Mobilisierung
von Christen, die in ihre Arbeitswelt
und ihr gesellschaftliches Umfeld die
Liebe Christi ausstrahlt, und das
insbesondere durch ihr Apostolat der
Freundschaft und des
vertrauensvollen Umgangs. Dadurch
trägt sie auch dazu bei, die
gesellschaftlichen Strukturen zu
verbessern, sie immer menschlicher
werden zu lassen, sie in Einklang zu
bringen mit dem Leben, das die
Kinder Gottes führen, und wirkt
damit aktiv mit an der Lösung der
Probleme unserer Zeit. „Euer
Apostolat wird sehr fruchtbar sein,
wenn ihr euch bemüht, die Berufe,
Institutionen und Einrichtungen, in
denen ihr arbeitet und euch bewegt,



in christlichem Geist zu
orientieren.“[46]

Es ist klar, dass die Berufung und die
daraus folgende Sendung der
Supernumerarierinnen und
Supernumerarier sich nicht darauf
beschränkt, ein paar
Frömmigkeitsübungen zu verrichten,
an einigen Bildungsveranstaltungen
teilzunehmen und bei dem einen
oder anderen apostolischen
Unternehmen mitzumachen. Nein,
sie umfasst euer gesamtes Leben,
weil euer ganzes Leben eine
Begegnung mit Gott und ein
Apostolat sein kann. Das Opus Dei
verwirklichen bedeutet, es im
eigenen Leben zu verwirklichen und
aufgrund der Gemeinschaft der
Heiligen dabei mitzuwirken, es in
der ganzen Welt Wirklichkeit werden
zu lassen. Anders gesagt, mit einem
anschaulichen Satz unseres
Gründers: das Opus Dei zu



verwirklichen, indem jeder Opus Dei
ist.

Das Werk als etwas Eigenes zu
betrachten bringt euch dazu,
lebendiges Interesse an der
persönlichen Ausbildung zu haben,
um die anderen Menschen zu
Christus zu führen und
wohlbegründet über euren Glauben
sprechen zu können. In der Tat „ist
die Bildung, die man euch vermittelt,
flexibel, sie passt sich eurer
persönlichen und gesellschaftlichen
Situation an wie ein Handschuh der
Hand. (…) Wir haben alle denselben
Geist und dieselben asketischen
Mittel, aber sie können und sollen in
jedem Einzelfall ohne Starrheit
verwirklicht und angewendet
werden.“[47]

Die Flexibilität, die Starrheit
vermeidet, bedeutet nicht, dass die
Berufung zum Supernumerarier
weniger Heroismus oder



Entschiedenheit in der Nachfolge
Christi verlangt. Es ist darum
angebracht, nicht so sehr die
Verschiedenheit der Situationen in
den Blick zu nehmen, als vielmehr
uns auf das Wesen dessen zu
besinnen, was in diesen Situationen
der Anruf Gottes, ein von Gott
gegebener Auftrag ist. Ganz gleich,
wie die Umstände sind, es handelt
sich darum, bei Christus zu sein,
Christus zu lieben, mit Christus zu
arbeiten und ihn überall
hinzubringen.

Als der heilige Josefmaria schrieb,
dass „die Supernumerarier sich
teilweise dem Dienst am Werk
widmen“[48], bezog er sich auf die
faktische Verfügbarkeit für die
konkreten apostolischen Initiativen,
nicht aber auf eine teilweise
Verwirklichung des Werkes, denn
diese Aufgabe – ich möchte es noch
einmal sagen – vollzieht sich mit dem
ganzen Leben. Als er über die



apostolische Sendung der
Supernumerarierinnen und
Supernumerarier sprach, schrieb
daher unser Vater auch: „Es handelt
sich nicht um ein Apostolat, das sie
nur sporadisch oder unter
bestimmten Umständen ausüben,
sondern beständig und aus Berufung,
da es ein Ideal für das ganze Leben
ist.“[49]

Gott rechnet damit, dass ihr euch
spontan und initiativ wie ein Fächer
öffnet und zu allen Menschen die
Freude des Evangeliums bringt. „In
eurer apostolischen Tätigkeit sollt ihr
Initiativen ergreifen innerhalb des
weiten Rahmens, den unser Geist
vorgibt. So werdet ihr an jedem Ort,
in jedem Umfeld und zu jeder Zeit
die Aktivitäten ausfindig machen, die
am besten zu den jeweiligen
Umständen passen.“[50]

Das ist die großartige Sendung
meiner Töchter und Söhne



Supernumerarier, die keine Grenzen
kennt: „Es soll kein Dorf mehr geben,
wo nicht irgendein Supernumerarier
unseren Geist ausstrahlt.“[51]

VIII. Die Berufung zum Werk als
Assoziierter und Supernumerarier
der Priestergesellschaft vom
Heiligen Kreuz

26 „Ihr seid genauso vom Opus Dei
wie ich.“ Das sagte der heilige
Josefmaria zu den Priestern und
Diakonen, Assoziierte und
Supernumerarier der
Priestergesellschaft vom Heiligen
Kreuz, die nicht in die Prälatur
inkardiniert sind.

Natürlich betrifft der Ruf zur
Heiligkeit mitten in der Welt auch die
in den Diözesen inkardinierten
Weltpriester. Die Berufung zum
Werk ist dieselbe: Der göttliche Ruf,
die Heiligkeit anzustreben und
apostolisch zu wirken in den jeweils
eigenen Lebensumständen und in



der Erfüllung der eigenen Pflichten,
mit demselben Geist und denselben
asketischen Mitteln als Teil der
Familie des Opus Dei.

Gewiss ist der Rechtscharakter der
Zugehörigkeit zum Werk verschieden
für die Gläubigen der Prälatur und
die Mitglieder der
Priestergesellschaft vom Heiligen
Kreuz, die nicht in die Prälatur
inkardiniert sind. Trotzdem
vermindert die Verschiedenheit der
rechtlichen Bindung (unter
Jurisdiktion die einen, die anderen
assoziativ) in keiner Weise die
Identität des Rufes, nämlich die
Heiligkeit in demselben Geist und
mit den spezifischen Mitteln des
Opus Dei anzustreben.

Der juristische Unterschied macht es
möglich, dass der Ruf zum Werk
euch nicht von eurem Platz
wegnimmt, denn ihr bleibt in eure
jeweiligen Bistümer inkardiniert.



Auch ändert sich nicht im Geringsten
die Beziehung zu eurem Bischof und
den übrigen Priestern. Eure
Berufung stärkt und erleichtert dank
der geeigneten Mittel die treue und
großzügige Erfüllung der
priesterlichen Verpflichtungen und
der Aufgaben eures Amtes und
macht euren Weg der Heiligkeit
liebenswerter. Außerdem kommt es
euch vor allem zu,
Priesterberufungen zu fördern, und
ihr seid auch gerufen, ein Ferment
der Einheit mit den Bischöfen und
der Brüderlichkeit innerhalb des
Presbyteriums eures Bistums zu sein.

Wie sehr ermutigte euch unser Vater
in dieser Hinsicht! „Bemüht euch,
einander beizustehen, auch
menschlich. Habt ein Herz aus
Fleisch, denn aus Fleisch ist das Herz,
mit dem wir Jesus, Gott Vater und
den Heiligen Geist lieben. Wenn ihr
seht, dass es einem eurer Brüder



schlechtgeht, dann geht zu ihm und
wartet nicht, bis er euch ruft.“[52]

Der Gedanke, dass die Heiligung der
Arbeit – die Achse des geistlichen
Lebens – für die Mitglieder der
Priestergesellschaft vom Heiligen
Kreuz im Wesentlichen bedeutet, die
priesterliche Tätigkeit zu heiligen, ist
ein Grund zur Freude. In ihren
wichtigsten Aspekten ist sie schon
objektiv eine sakrale Tätigkeit. Aber
gleichzeitig ist sie, wie jede Arbeit,
Ort und Weg persönlicher Heiligung
und apostolischen Wirkens.

***

27 Der hundertste Jahrestag jenes 2.
Oktober 1928, an dem Gott den
heiligen Josefmaria das Werk sehen
ließ, rückt näher. Auch damals gab es
in der Welt und in der Kirche – und
daher auch im Werk – viel Freude
und viel Leid, und so wird es bleiben.



Am 27. März 1975 hielt unser Vater
eine Betrachtung, bei der er sich die
noch relativ kurze Geschichte des
Opus Dei in Erinnerung rief: „Welch
unermessliches Panorama: so viel
Schmerz, so viel Freude! Und jetzt
nur noch Freude, nur Freude … denn
wir haben die Erfahrung gemacht,
dass der Schmerz der Meißel des
Künstlers ist, mit dem er aus jedem
Einzelnen von uns, aus dieser
unförmigen Masse, die wir sind, ein
Kruzifix formen will, einen Christus,
eben den alter Christus, der wir sein
sollen. Herr, Dank für alles! Vielen
Dank!“[53]

Die Schönheit der christlichen
Berufung, so wie Gott sie im Werk
für jeden Mann und jede Frau
konkretisiert hat, sollte uns mit
Freude erfüllen. Auf der einen Seite
mit einer gesunden menschlichen
Freude angesichts so vieler guter
Menschen und Dinge. Und auf der
anderen Seite in besonderer Weise



mit dieser übernatürlichen Freude,
die, wie unser Vater versicherte,
„Wurzeln in Form des Kreuzes“ hat.
Es macht uns froh zu wissen –
betrachten wir das von neuem –,
dass „das Heilige Kreuz uns
Beständigkeit verleihen wird, immer
mit demselben Geist des
Evangeliums, der das Apostolat des
Tuns als köstliche Frucht des Gebetes
und des Opfers hervorbringen
wird“[54].

Bitten wir die Gottesmutter, sie möge
uns segnen und mütterlich daran
erinnern, dass das Werk in unser
aller Händen ist. Wenn wir dem
Willen Gottes und seiner Gnade
entsprechen, wird die Geschichte, die
am 2. Oktober 1928 begann,
weitergehen bis zum Ende der
Zeiten, trotz unserer Schwachheit
und unserer Irrtümer. Wir werden
mit großer Freude weiterarbeiten
und versuchen, Christus an die



Spitze aller menschlichen Tätigkeiten
zu stellen, zur Ehre Gottes.

In Liebe segnet euch

euer Vater

Rom, 28. Oktober 2020

[1] Brief 9.1.1932, Nr. 9.

[2] Brief 12.12.1952, Nr. 35.

[3] Brief 31.5.1954, Nr. 17.

[4] Brief 19.3.1967, Nr. 93.

[5] Freunde Gottes, Nr. 146.

[6] Vgl. Thomas von Aquin, 
Kommentar zum Römerbrief, Kap. 8,
Lekt. 3.

[7] Papst Franziskus, Enz. Fratelli
tutti, Nr. 277.



[8] II. Vatikanisches Konzil, Konst. 
Lumen gentium, Nr. 3.

[9] Im Feuer der Schmiede, Nr. 69.

[10] Ebd., Nr. 835.

[11] Papst Franziskus, Apost.
Schreiben Evangelii gaudium, Nr.
121.

[12] Gespräche, Nr. 19.

[13] Brief 31.5.1954, Nr. 34.

[14] Christus begegnen, Nr. 74.

[15] Im Feuer der Schmiede, Nr. 156.

[16] Brief 24.12.1951, Nr. 137.

[17] Brief 25.1.1961, Nr. 11.

[18] Sel. Alvaro del Portillo,
Anmerkung 135 zur Instruktion über
das Werk vom Heiligen Michael.

[19] Vgl. Botschaft, 20.7.2020.



[20] Brief 29.9.1957, Nr. 8.

[21] Ebd., Nr. 76.

[22] Javier Echevarría, Pastoralbrief,
28.11.1995, Nr. 16.

[23] Instruktion über das Werk vom
heiligen Gabriel, Nr. 113.

[24] Instruktion über den
übernatürlichen Geist des Werkes, Nr.
28.

[25] Betrachtung, 28.4.1963.

[26] Hl. Johannes Paul II., Apost.
Schreiben Mulieris dignitatem, Nr.
30.

[27] Gespräche, Nr. 88.

[28] Brief 29.7.1965, Nr. 11.

[29] Beisammensein, 15.9.1962.

[30] Brief 29.9.1957, Nr. 13.

[31] Brief 8.8.1956, Nr. 7.



[32] Ebd., Nr. 1.

[33] Ebd., Nr. 5.

[34] Christus begegnen, Nr. 163.

[35] Instruktion über das Werk vom
Heiligen Michael, Nr. 84.

[36] Benedikt XVI., Ansprache,
22.12.2006.

[37] Der Weg, Nr. 380.

[38] Gespräche, Nr. 92.

[39] Brief an den Generalrat des
Opus Dei, 18.12.1947.

[40] Instruktion über das Werk vom
Heiligen Gabriel, Nr. 9.

[41] Brief 9.1.1959, Nr. 7.

[42] Ebd., Nr. 10.

[43] Ebd., Nr. 53.

[44] Christus begegnen, Nr. 30.



[45] Brief 9.1.1959, Nr. 53.

[46] Ebd., Nr. 17.

[47] Ebd., Nr. 33.

[48] Instruktion über das Werk vom
Heiligen Gabriel, Nr. 23.

[49] Ebd., Nr. 15.

[50] Brief 24.10.1942, Nr. 46.

[51] Brief 9.1.1959, Nr. 13.

[52] Aufzeichnungen aus einem
Familientreffen mit Priestern,
26.10.1972; im Generalarchiv der
Prälatur, Abteilung P04 1972, II, S.
767.

[53] Worte aus seiner Verkündigung,
im Generalarchiv der Prälatur,
Abteilung P01 1975, S. 809.

[54] Instruktion über den
übernatürlichen Geist des Werkes, Nr.
28.



Der Brief im PDF-Format

pdf | automatisch generiertes
Dokument von https://opusdei.org/de-at/
article/brief-des-praelaten-28-10-2020/

(17.02.2026)

https://multimedia.opusdei.org/doc/pdf/Brief%20des%20Pr%C3%A4laten%20(28.10.2020)%20-%20Opus%20Dei20230129173018273636.pdf
https://opusdei.org/de-at/article/brief-des-praelaten-28-10-2020/
https://opusdei.org/de-at/article/brief-des-praelaten-28-10-2020/

	Brief des Prälaten (28.10.2020) über die Berufung zum Opus Dei

