
opusdei.org

Blicke

Andere anblicken, Christus
anblicken, selbst angeblickt
werden... In diesem Artikel
wird erklärt, dass betrachten –
vor allem Gott zu betrachten –
bedeutet, mit reinen Augen
sehen zu können, wodurch das
Leben an Schönheit gewinnt.

05.06.2015

Das christliche Leben besteht aus
einer ständigen Suche nach Jesus
und aus einem Ihm Nachfolgen, aus
dem Wissen heraus, dass wer Ihn
sieht, den Vater gesehen hat1. Es



bedeutet aber auch, sich von Ihm
anblicken zu lassen. Der Herr ist in
seiner Kirche gegenwärtig geblieben
und erwartet, dass wir Ihn
betrachten. Bei der Liturgie der
Eucharistie werden Brot und Wein
nach der Wandlung hochgehoben,
damit die Gläubigen Ihn anblicken
können. Täglich trachten wir danach,
Ihm im Sakrament, in dem Er
wahrhaft – mit seinem Fleisch und
mit seinem Blut, mit seiner Seele
und mit seiner Gottheit2 -
gegenwärtig ist, zu begegnen; sowie
auf den Seiten des Evangeliums, die
von seinem Weg unter den
Menschen erzählen.

Wie wird wohl der freudige Blick
Jesu gewesen sein! Genauso wie
der, der in den Augen seiner
Mutter glänzte: Sie kann ihren
Jubel nicht zurückhalten -
"Magnificat anima mea
Dominum!" -, und ihre Seele
jauchzt dem Herrn zu, den sie im



Schoße trägt und an ihrer Seite
weiß. Mutter! Unsere Freude soll
wie die deine darin gründen, dass
wir bei Ihm sind und Ihn bei uns
haben3.

Der Blick Gottes

„Wenn wir den Beginn dieses Blickes
suchen, müssen wir bis zum Buch
Genesis zurückgehen, bis zu jenem
Moment, da Gott nach der
Erschaffung des Menschen als ‚Mann
und Frau’ sah, dass ‚alles sehr gut
war’. Dieser allererste Blick des
Schöpfers findet sich im Blick Christi
wieder“4.

Das Fleisch gewordene Wort
betrachtet uns mit einem
menschlichen Gesicht und mit
menschlichen Augen. Im Blick Jesu
Christi finden wir die Quelle unserer
Freude, die bedingungslose Liebe
und den Frieden durch das Wissen
geliebt zu sein. Darüber hinaus
sehen wir in seinen Augen unser



authentisches Ebenbild, erkennen
wir unsere wirkliche Identität. Wir
sind eine Frucht der Liebe Gottes,
wir existieren, weil Gott uns liebt,
und wir sind dazu bestimmt, Ihn
eines Tages von Angesicht zu
Angesicht zu sehen und an seinem
Leben selbst teilzuhaben. Er will uns
ganz zu den Seinen machen, so sehr,
dass wir mit dem Sohn eins sein
werden, wie der Sohn eins mit dem
Vater ist5.

Johannes Paul II sagte 1985: „Ich
wünsche jedem und jeder von euch,
diesen Blick Christi zu entdecken und
ihn bis in die Tiefe zu erfahren (...)“.
„Man kann sogar sagen, dass in
diesem liebenden Blick Christi
gleichsam eine Zusammenfassung der
ganzen Frohbotschaft enthalten ist“6.

Jesus blickt auf jeden einzelnen und
auf die ganze Menschheit. Er hat
Mitleid mit der Menge, betrachtet sie
aber nicht als anonyme Masse. Von



allen, von jedem einzelnen verlangt
Er Liebe. Er blickt auf den über eine
mögliche Hingabe beunruhigten
reichen Jüngling, er blickt auf Petrus
nach der Verleugnung; er blickt auf
die großzügige arme Witwe, die
etwas in den Opferkasten wirft und
meint, dass sie niemand beachtet.
Jesus heftet seinen Blick auf jeden
von uns.

Der Blick Christi lädt zur Hingabe
ein, weil Er selbst sich ganz hingibt
und uns bei sich haben möchte. Er
lehrt uns, die Augen auf Großes zu
richten, bei dem es keine irdischen
Fesseln gibt: Eines fehlt dir noch:
Geh, verkaufe, was du hast, gib es
den Armen und du wirst einen
Schatz im Himmel haben: dann
komm und folge mir nach!7 – so
sagt Er zum reichen Jüngling.

Wenn wir es wagen, auf den Erlöser
zu schauen, werden wir Schmerz
über unsere Sünden empfinden und



die Notwendigkeit zu Umkehr, Buße
und Apostolat erkennen. Als Petrus
nach der Verleugnung dem Blick des
Herrn begegnete, wurde ihm klar,
was er getan hatte: Und er ging
hinaus und weinte bitterlich8.
Dieser Schmerz wandelte sich später
in die Kühnheit des Apostels, in die
Entschlossenheit, den Namen Jesu
Christi nie mehr zu verbergen, und
in Freude, selbst in den
Schwierigkeiten des Apostolats: Sie
aber gingen weg vom Hohen Rat
und freuten sich, dass sie
gewürdigt worden waren, für
seinen Namen Schmach zu
erleiden9.

Auch wenn wir uns wie jene kranke
Frau, die nur sein Gewand berühren
wollte, schüchtern an Ihn wenden,
strahlen seine Augen Frieden und
Zuversicht aus: Jesus wandte sich
um, und als er sie sah, sagte er:
Hab keine Angst, meine Tochter,
dein Glaube hat dich gerettet! Und



von dieser Stunde an war die Frau
geheilt10.

Mein Herr und mein Gott, ich glaube
fest, dass Du hier zugegen bist, dass
Du mich siehst, dass Du mich hörst.
Mit diesen Worten begann der
heilige Josefmaria seine täglichen
Gebetszeiten. Im Gebet ist es wichtig,
Ihn zu betrachten und sich von Ihm
angeblickt zu wissen. Im Himmel
werden wir Ihn ewig und ohne
Schatten sehen, aber wir können Ihn
auch hier auf Erden, im
gewöhnlichen Leben entdecken: bei
der Arbeit, zu Hause, in den anderen
und besonders in den Leidenden. Um
diese Klarheit zu fördern,
wiederholen wir vor dem Tabernakel
mit Glauben: Ich glaube fest, dass Du
mich immer siehst. Und wenn wir
uns wie Blinde vorkommen, wenn
wir nicht im Stande sind, Ihn an
unserer Seite zu sehen, bitten wir
Ihn demütig: ut videam! – Herr,
mach, dass ich sehe!



Der Blick der heiligen Maria

„Die Betrachtung Christi hat in Maria
ihr unübertreffliches Vorbild (...).
Niemand hat sich der Betrachtung des
Antlitzes Christi mit gleicher
Beharrlichkeit hingegeben (...). Von
jetzt an wird ihr Blick, der immer
mehr anbetendem Staunen gleicht,
nicht mehr von Ihm weichen. Es wird
zuweilen ein fragender Blick sein, wie
beim Ereignis der Wiederauffindung
im Tempel: ‚Kind, wie konntest du uns
das antun?’ (Lk 2,48); in jedem Fall
wird es ein durchdringender Blick
sein, der fähig ist, im Innersten Jesu
seine verborgenen Gefühle
wahrzunehmen und seine Absichten
zu erahnen, wie in Kana (vgl. Joh 2,5).
Andere Male wird es ein
schmerzlicher Blick sein, vor allem
unter dem Kreuz, wo es wieder in
gewissem Sinn der Blick der
‚Gebärenden’ sein wird, da Maria sich
nicht darauf beschränkt das Leiden
und den Tod des Erstgeborenen



mitzuvollziehen, sondern im
Lieblingsjünger (vgl. Joh 19,26-27) den
neuen Sohn aufzunehmen. Am
Ostermorgen wird es ein strahlender
Blick in der Freude der Auferstehung
sein, und schließlich am Pfingsttag ein
durch die Ausgießung des Geistes (vgl.
Apg 1,14) ein glühender Blick“11.

Im Leben gibt es eine Abfolge von
Freuden und Leiden, Hoffnungen
und Enttäuschungen, Wonnen und
Bitternissen. Der Herr erwartet, dass
wir Ihn in jeder äußeren und
innerlichen Situation suchen. Lernen
wir von Maria, Ihn mit fragenden,
schmerzhaften, glühenden oder
strahlenden Blicken, aber immer
vertrauensvoll anzusehen. Lernen
wir von ihr, indem wir uns auch der
uns im Leben begleitenden Bilder
der Jungfrau bedienen. Die
Gewohnheit, derartige Abbildungen
zu suchen und zu betrachten, und
die Liebe, mit der wir das tun,
werden uns für ein Treffen mit dem



Sohn, der gebenedeiten Frucht ihres
Leibes, vorbereiten. Suchen wir das
Antlitz Jesu unter der Anleitung
seiner Mutter: das Gesicht des Kindes
in Bethlehem, sein
schmerzverzerrtes Antlitz am
Kalvarienberg und sein verklärtes
nach der Auferstehung. Dieses
Suchen ist in Wirklichkeit die Suche
nach dem Antlitz Gottes, die dazu
führt, das ganze Leben auf eine
Begegnung mit Jesus auszurichten.

„Im Betrachten dieses Angesichtes
öffnen wir uns, um das Geheimnis des
dreifaltigen Lebens in uns
aufzunehmen und um stets aufs Neue
die Liebe des Vaters zu erfahren und
die Freude des Heiligen Geistes zu
verkosten. So verwirklicht sich auch
für uns das Wort des heiligen Paulus: 
Wir alle aber schauen mit
enthülltem Angesicht die
Herrlichkeit des Herrn wie in
einem Spiegel und werden so in
sein eigenes Bild verwandelt, von



Herrlichkeit zu Herrlichkeit, durch
den Geist des Herrn (2 Kor 3,18)“12.
Der Christ hat die mitreißende
Aufgabe, Christus aufleuchten zu
lassen, um den auf jeden Menschen
gerichteten Blick Gottes zu zeigen, so
wie das die Heiligen getan haben.
Während der Anbetung des Herrn in
der heiligsten Eucharistie, wie
beispielsweise beim eucharistischen
Segen, sehen wir den von uns
Durchbohrten, voll Blut und
Wunden, und entdecken das
Geheimnis der Liebe Gottes, das
wahre Antlitz des Herrn13.

Der Blick auf den Nächsten

Der Blick ist nicht nur ein
körperlicher Akt. Er ist eine
menschliche Handlung, welche die
Haltung der Seele ausdrückt. Der
heilige Josefmaria regte an, die
anderen mit von Liebe geweiteten
Pupillen zu betrachten, denn
anzuschauen, zu verstehen heißt



lieben zu können. Sicherlich gibt es
liebevolle und gleichgültige Blicke,
solche die offen sind und
Bereitschaft zu Verständnis,
Annahme und Dienstbereitschaft
signalisieren und andererseits
solche, die besitzergreifend und von
Egoismus getrübt sind. Durch die
Predigt des Meisters ermutigt,
wollen wir um einen lauteren Blick
bemüht sein: Selig, die reinen
Herzens sind, denn sie werden
Gott schauen14.

Trachten wir danach, die Tugenden
im Bewusstsein auszuüben, dass wir
darum kämpfen müssen, alle
Aspekte unserer Existenz zu heiligen,
auch den Blick und die übrigen
Sinne. Die Augen sind nicht nur ein
„Fenster“, durch das wir die Welt
sehen und Bilder aufnehmen,
sondern der Kanal, durch den wir
unsere Haltungen und Wünsche
ausdrücken. Durch die Augen
verströmen wir Liebe, Mitleid,



Reinheit des Herzens, Armut im
Geiste und Dienstbereitschaft.

Der apostolische Eifer beginnt mit
der Entdeckung der Nöte der
anderen: der Wehrlosigkeit, der die
Freiheit erstickenden Fesseln, der
Verwirrungen, etc. Man muss sich in
die Lage des Nächsten
hineinversetzen und bereit sein,
selbst zu dessen Nächstem zu
werden15. Man muss weniger edle
Interessen vergessen, aus dem
Wirrwarr der persönlichen Sorgen
ausbrechen und wie der gute
Samariter anhalten, Zeit aufwenden
und uns für die Probleme und
Sorgen der anderen interessieren. Es
ist notwendig, die Augen gut
aufzumachen, um die geistige
Bedürftigkeit der Menschen in
unserer Umgebung zu erahnen.

Der apostolische Eifer des Christen
führt dazu, das Angesicht von den
Problemen und Bedürfnissen der



Menschen nicht abzuwenden: der
Blick des Apostels bejaht den Wert
jedes Menschen an sich, und nicht
nach dem Maßstab einer
Befriedigung eigener Interessen. Die
sittliche Wahrheit, im Sinn des
wahren, unwiederholbaren Wertes
jeder Person als Abbild Gottes, ist mit
Anforderungen an die Freiheit
beladen16.

Unreine Wünsche, Besitzstreben und
krankhafte Neugier nehmen
hingegen zu, wenn man den Blick
nicht zum Guten erzieht, und
machen das Herz schließlich blind.
Wir müssen den Blick für Gott und
die anderen bewahren.
Vorstellungen, die uns von Ihm
trennen, muss man zurückweisen, da
sie dem alten Menschen mit seinem
traurigen Blick und seinem
egoistischen Herzen Vorschub
leisten.



Blicken lernen

Den Blick zu schulen ist ein wichtiger
Kampfpunkt, der die Öffnung und
die Qualität unseres Innenlebens
beeinflusst. Es geht darum, in allem
Gott zu entdecken und vor allem zu
fliehen, was uns von Ihm trennen
könnte.

Sehen lernen ist ein Ausüben des
Betrachtens: Wenn wir uns
angewöhnen, das Höchste und das
Schönste zu betrachten, dann wird
unser Blick Abscheu vor Niedrigkeit
und Schmutz empfinden. Wer
beständig den Herrn in der
Eucharistie und auf den Seiten des
Evangeliums betrachtet, der lernt Ihn
auch in den anderen zu entdecken,
sowie hinter den Naturschönheiten
oder Kunstwerken. Er wird das Gute
mehr genießen und erwirbt die
Fähigkeit, alles den Blick Trübende
zurückzuweisen.



Da auf dieser Erde alles Kampf ist,
sind wir ständig in Gefahr zum Staub
zurückzukehren. Schauen zu lernen
heißt auch, den Blick zu bewahren: 
Man soll nicht anzuschauen, was man
nicht begehren darf17.

Die Beleidigungen Gottes zeigen sich
unseren Augen auf verschiedene
Weise: fallweise sind sie menschlich
abstoßend, so dass es ganz natürlich
erscheint, sie zurückzuweisen, so wie
etwa Grausamkeiten. Andere Male
tritt das Böse in Form von
Versuchungen auf und zeigt sich in
der Anziehung des Fleisches, im
Egoismus oder im Luxus.

In jedem Auf jeden Fall kann man
eine ablehnende Haltung aber
immer in eine konstruktive Haltung
verwandeln, und zwar durch den
erlösenden Wert von Sühneakten.
Sühne setzt voraus, dass wir in den
Gegebenheiten eine Beleidigung
Gottes sehen, nicht nur etwas



Unangenehmes, das uns stört, auch
nicht nur eine Ablehnung einer
Versuchung, sondern etwas, das Gott
beleidigt.

Jesus stellt klar, was ein
ungeordneter Blick ist, wenn er
sagt:Jeder, der eine Frau ansieht,
um sie zu begehren, hat in seinem
Herzen schon Ehebruch mit ihr
begangen18. Es handelt sich dabei
nicht nur um den schlechten
Gebrauch eines äußeren Sinnes,
sondern es geht um etwas viel
Tieferes: dieser Blick bedeutet eine
falsche Sicht der Person, die den ihr
als Tochter Gottes zukommenden
Respekt vermissen lässt. Der Blick,
mit dem ich einen anderen
betrachte, entscheidet über meine
Menschlichkeit19.

Wenn wir die anderen mit reinen
Augen, mit Respekt betrachten,
entdecken wir in ihnen unsere
eigene Würde als Kinder Gottes. Wir



werden uns immer als Söhne des
göttlichen Vaters fühlen. Wenn der
Blick hingegen getrübt ist, dann
verzerrt sich auch unser inneres
Bild. „So wie ich den anderen
akzeptieren oder auf eine benutzbare
oder zerstörbare Sache reduzieren
kann, so muss ich auch die Folgen der
eigenen Art zu schauen hinnehmen,
die sich auf mich selbst auswirken“20.
Der Blick entscheidet: So wie jemand
schaut, so fühlt er sich betrachtet,
denn so wie jemand liebt, so fühlt er
sich geliebt.

Der heilige Josefmaria hat uns
gelehrt, das Herz – mit einem
Stoßgebet, einem Kuss, einer
Verneigung oder einem kurzen Blick
– den Kreuzen zuzuwenden und es
nicht zu unterlassen, Die Bilder
unserer Lieben Frau wenigstens mit
einem Blick zu grüßen. Das sind
kleine Gesten, die uns zu einem
kontemplativen Leben verhelfen und



zur Hoffnung, Gott einst von
Angesicht zu Angesicht zu sehen.

„Vultum tuum, Domine,
requiram” (Ps 27,8), Dein
Angesicht, Herr, will ich suchen.
Gern schließe ich die Augen und
stelle mir die Stunde vor – wann
immer es Gott gefällt -, da ich Ihn
nicht mehr wie in einem Spiegel ...
und in rätselhaften Umrissen
schaue, sondern von Angesicht zu
Angesicht (1 Kor 13,12). Meine
Seele dürstet nach Gott, nach dem
lebendigen Gott: Wann darf ich
kommen und Gottes Antlitz
schauen? (Ps 42,3)21.

Diese Worte des heiligen Josefmaria
beschreiben die tiefe Sehnsucht des
Christen, der noch zwischen Schatten
wandert und aus ganzem Herzen
wünscht, in das klare Licht Gottes zu
gelangen, was Gegenstand seiner
Hoffnung ist.

C. Ruiz



M. de Sandoval

1 Vgl. Joh 14,7.

2 Die Spur des Sämanns, Nr. 684.

3 Ebd., Nr. 95.

4 Johannes Paul II, Ap. Schr. Dilecti
Amici an die Jugendlichen in der
Welt, zum Internationalen Jahr der
Jugend, 31.3.1985, Nr.7.

5 Vgl. Joh 17,2.

6 Johannes Paul II, Ap. Schr. Dilecti
Amici..., Nr. 7.

7 Mk 10,21.

8 Lk 22,62.

9 Apg 5,41-42.

10 Mt 9,22.

11 Johannes Paul II, Ap. Schr. 
Rosarium Virginis Mariae, 16.10.2002,
Nr. 10.



12 Ebd. Nr. 9.

13 Vgl. J. Ratzinger, Wortmeldung am
Kongress Il volto nascosto e
transfigurato di Cristo, Rom,
20.10.2001.

14 Freunde Gottes, Nr. 175; Mt 5,8.

15 Vgl. J. Ratzinger, Das Europa
Benedikts in der Kulturkrise, S. 84;
vgl. Lk 10,29-37.

16 Ebd. S. 81-82.

17 Gregor der Große, Moralia, 21,2,4.

18 Mt 5,28.

19 Vgl. J. Ratzinger, L’Europa di
Benedetto nella crisi delle culture,
Seiten 81-91.

20 Ebd. Seiten 86-87.

21 Der Rosenkranz, Anhang, IV. Die
lichtreichen Geheimnisse.



pdf | automatisch generiertes
Dokument von https://opusdei.org/de-at/

article/blicke/ (12.01.2026)

https://opusdei.org/de-at/article/blicke/
https://opusdei.org/de-at/article/blicke/

	Blicke
	Der Blick der heiligen Maria
	Der Blick auf den Nächsten
	Blicken lernen


