
opusdei.org

Über die berufliche
Bildung (III) Bürger,
die mit anderen
zusammenarbeiten

Durch unsere Arbeit und durch
die Beziehungen, die sich aus
ihr ergeben, tragen wir als
Bürger zum Aufbau einer
Gesellschaft – und einer
Geschichte – bei, die der Würde
der Person und ihrer Suche
nach Sinn entsprechen. Sich für
eine vollwertige Arbeit
einsetzen heißt gewöhnlich,
etwas Wertvolles schaffen und
zur Verbesserung der
Gesellschaft beitragen zu
wollen.



13.03.2023

Papst Franziskus weist darauf hin,
„dass der Mensch fähig ist, in eigener
Verantwortung sein materielles
Wohl, seinen sittlichen Fortschritt,
seine geistige Entfaltung in die Hand
zu nehmen. Die Arbeit sollte der
Bereich dieser vielseitigen
persönlichen Entfaltung sein, wo
viele Dimensionen des Lebens ins
Spiel kommen: Kreativität,
Zukunftsplanung, Entwicklung der
Fähigkeiten, die Verwirklichung von
Werten, Kommunikation mit
anderen, eine Haltung der
Anbetung.“[1]

Allerdings kann die Lage vielerorts
diese Sicht verdunkeln. In manchen
Ländern sind die
Arbeitsbedingungen unmenschlich,
in anderen kann man kaum
überleben, und in den westlichen



Ländern haben die wiederholten
Krisen vielfach Notlagen verursacht,
die irgendwie eine pessimistische
Einstellung ausgelöst haben. Das
vorherrschende Narrativ oder die
persönliche Erfahrung können uns in
der Arbeit eine Tätigkeit sehen
lassen, auf die wir zum Überleben
angewiesen sind, die uns aber oft
unglücklich macht und frustriert.
Das gilt besonders für junge
Menschen, die zwar sehr gut
ausgebildet sind und anspruchsvolle
Abschlüsse haben, es aber kaum
schaffen, ihr Leben zu finanzieren
und für die Zukunft zu planen.
Manche wandern aus, um bessere
Möglichkeiten in einem anderen
Land zu finden, und viele streben
nach Selbstverwirklichung
außerhalb des beruflichen Umfelds.

In einer Lage, in der viele Menschen
ernsthafte und konkrete Gründe für
eine solche Haltung haben, bringt die
Hoffnung des Evangeliums Licht,



gerade durch Lehre über die Arbeit,
die der hl. Josefmaria verkündet.
Papst Franziskus erklärt: „Wer die
Krise nicht im Licht des Evangeliums
betrachtet, beschränkt sich darauf,
die Autopsie einer Leiche
durchzuführen: Er betrachtet die
Krise ohne die Hoffnung des
Evangeliums, ohne das Licht des
Evangeliums. Die Krise ist nicht nur
deswegen so erschreckend für uns,
weil wir verlernt haben, sie so zu
sehen, wie das Evangelium es uns
nahelegt, sondern weil wir vergessen
haben, dass allem voran das
Evangelium selbst uns in eine Krise
bringt. Es ist das Evangelium, das
uns in die Krise führt. Wenn wir aber
wieder den Mut und die Demut
finden, laut auszusprechen, dass die
Zeit der Krise eine Zeit des Heiligen
Geistes ist, dann werden wir uns
auch angesichts der Erfahrung von
Dunkelheit, Schwäche,
Zerbrechlichkeit, Widersprüchen
und Verwirrung nicht mehr



niedergeschlagen fühlen, sondern
immer ein inniges Vertrauen darauf
bewahren, dass die Dinge gerade
eine neue Form annehmen, die allein
aus der Erfahrung einer im Dunklen
verborgenen Gnade entsprang.“[2]

Das Licht, das vom Glauben her auf
die Wirklichkeit der menschlichen
Arbeit fällt, lässt die ursprüngliche
Wahrheit erstrahlen, dass der
Mensch in den Garten Eden gesetzt
wurde ut operaretur[3], damit er
arbeite und mit Gott mitarbeite bei
der Gestaltung der Welt, beim
Aufbau des gesellschaftlichen Lebens
und der Kultur. Zweifelsohne ist die
Arbeit etwas Positives, ein Bereich
persönlicher und gemeinschaftlicher
Verwirklichung, die Achse unserer
Heiligkeit „als verbindendes Band
mit den anderen Menschen und als
Mittel, das beiträgt zum Fortschritt
der ganzen Menschheit, als Quelle
von Ressourcen zum Erhalt der
eigenen Familie und als Gelegenheit



der persönlichen
Vervollkommnung“[4].

In den folgenden Zeilen nehmen wir
die soziale Bedeutung der Arbeit in
den Blick, die sich von dem Ort, an
dem sie verrichtet wird, in
konzentrischen Kreisen weit über
das direkte Umfeld (das Viertel, das
Dorf, die Stadt) ausbreitet, um die
Welt wirksam zu verwandeln.

Die Welt lieben

Die Liebe zur Welt und der Wunsch,
sie zu verbessern und zu Gott zu
führen, ist ein zentraler Aspekt der
Berufung zum Werk, denn sie gehört
zum Kern seiner Botschaft. Dieser
Geist führt dazu, in allen Umständen
des täglichen Lebens einen Ruf
Gottes wahrzunehmen, wie der hl.
Josefmaria sagt: „Wir müssen Gott
lieben, seinen Willen lieben, mit dem
Wunsch, dem Ruf zu folgen, den er
an uns durch die Pflichten des
Alltags richtet: im eigenen Stand, im



Beruf und in der Arbeit, in Familie
und Gesellschaft, im eigenen wie im
fremden Leid, in der Freundschaft
und im Bemühen, gut und gerecht zu
sein.“[5]

Der Blick auf die Tragödien,
Ungerechtigkeiten und Leiden oder
auf die Oberflächlichkeit, der wir in
Alltag begegnen, kann zu dem
Gedanken führen, dass unsere Welt
nicht liebenswert ist, wenigstens
solange sie sich nicht bessert. Und
der Eindruck, wenig zu dieser
Besserung beitragen zu können,
kann uns verleiten, uns in den
kleinen Kreis unserer Beziehungen,
Probleme, Interessen und Projekte
zurückzuziehen. Da haben wir
wenigstens die Möglichkeit, etwas zu
bewirken.

Und doch drängt uns das
Bewusstsein, dass Gott unser Vater
ist, aus dieser Komfortzone
herauszutreten und uns an die Worte



des 2. Psalms zu erinnern: Ich gebe
dir die Welt zu eigen.[6] Der Sohn
empfängt das Erbe mit dem
Verlangen, aus ihm etwas zu
machen, voller Hoffnung, dem
Vertrauen seines Vaters zu
entsprechen, und im
Verantwortungsbewusstsein
gegenüber der Welt, die Gott in
unsere Hände legt. Nichts ist dem
Herzen eines Sohnes bzw. einer
Tochter Gottes fremd, denn die Welt
selbst – alle und alles – ist dieses
Erbe.

Die Liebe zur Welt als Gabe, die Gott
Vater uns anvertraut, weckt in uns
den Wunsch, „die Zeit, in der wir
leben, die Kräfte, die sie bewegen, die
Möglichkeiten, die sie
charakterisieren, und die Grenzen
und manchmal schwerwiegenden
Ungerechtigkeiten, die sie belasten,
kennenzulernen“[7]. Es geht dabei
nicht um ein bloß intellektuelles
Verstehen der konkreten Menschen



mit ihren Träumen und Hoffnungen,
mit ihrer Sensibilität, ihren Nöten
und ihrer Kritik. Das Kennenlernen
wird zu Empathie, zum Zuhören,
zum Bemühen, sich des anderen
anzunehmen und mit echter Liebe
das Gute für ihn zu wollen. Benedikt
XVI. erläutert das in der Enzyklika 
Caritas in veritate: „Jemanden lieben
heißt, sein Wohl im Auge haben und
sich wirkungsvoll dafür einsetzen.
Neben dem individuellen Wohl gibt
es eines, das an das Leben der
Menschen in der Gesellschaft
gebunden ist: das Gemeinwohl. Es ist
das Wohl, jenes ‚Wir alle‘, das aus
Einzelnen, Familien und kleineren
Gruppen gebildet wird, die sich zu
einer sozialen Gemeinschaft
zusammenschließen. Es ist nicht ein
für sich selbst gesuchtes Wohl,
sondern für die Menschen, die zu der
sozialen Gemeinschaft gehören und
nur in ihr wirklich und
wirkungsvoller ihr Wohl erlangen
können. Das Gemeinwohl wünschen



und sich dafür verwenden ist ein
Erfordernis von Gerechtigkeit und
Liebe.“[8]

Aus der Liebe – zu Gott, zu den
anderen, zur Welt – kommt die
wertschätzende und umgestaltende
Kraft der Arbeit, die uns erlaubt, von
den Möglichkeiten und dem
spezifischen Beitrag unseres eigenen
Berufes aus mit anderen für das
Gemeinwohl zusammenzuarbeiten.
Leitbild für mitfühlende Liebe ist das
Gleichnis vom barmherzigen
Samariter. Papst Franziskus erklärt:
„Dieser Text lädt uns ein, unsere
Berufung als Bürger unseres Landes
und der ganzen Welt, als Erbauer
einer neuen sozialen Verbundenheit
wieder aufleben zu lassen.“[9] In
seinem Kommentar unterstreicht er,
dass „auch der barmherzige
Samariter ein Gasthaus zur
Unterstützung brauchte, weil er es
momentan nicht allein schaffen
konnte“[10]. Gerade die Arbeit



ermöglicht uns, zur Bewältigung der
menschlichen Bedürfnisse
beizutragen.

Eine Weise des In-der-Welt-Seins

Fundament der laikalen Mentalität
ist die Überzeugung, dass für den
gewöhnlichen Christen die Arbeit,
die gesellschaftlichen und politischen
Beziehungen ebenso wie die Freizeit
Orte der Begegnung mit Gott sind.
Mehr noch, die Arbeit ist für jeden
der eigentliche Weg, das Erbe zu
hüten und am Aufbau der
Gesellschaft mitzuwirken. Unser
Leben ist undenkbar ohne Bauern,
Lehrer, Lieferanten, Ingenieure und
Drehbuchautoren. Der hl. Josefmaria
drückt das so aus: „Die Arbeit ist das
Vehikel, durch das der Mensch sich
in die Gesellschaft einfügt, das Mittel,
mit dem er am Netz der
menschlichen Beziehungen teilhat
und durch das sein Platz im
Miteinander der Menschen bestimmt



wird. Die berufliche Arbeit und das
Leben in der Welt sind zwei Seiten
derselben Medaille, zwei
Wirklichkeiten, die einander
bedingen. Die eine ist ohne die
andere nicht zu verstehen.“[11]

Dieser konkrete Ort, an dem Gott den
Einzelnen erwartet, ist das
privilegierte Umfeld, um die eigene
Freiheit auszuüben als die Fähigkeit,
Gutes mit anderen und für andere zu
tun, die ihrerseits für uns ein Gut
sind. „Wenden wir uns der
Förderung des Guten zu, für uns
selbst und für die ganze Menschheit,
und so werden wir gemeinsam auf
ein echtes und ganzheitliches
Wachstum zugehen.“[12] Beim
Friseur, im Büro, in der Aula, im
Garten oder in der Garderobe – an
dem Platz, an dem jemand hier und
heute arbeitet – stellt er die
entscheidende Frage: Herr, was
erwartest du hier Gutes von mir?
Und dieses Bestreben, im Beruf die



christliche Vollkommenheit zu
suchen, „indem jeder an seinem Platz
gutes Beispiel gibt, bedeutet schon,
der ganzen Menschheit Gutes zu
erweisen“[13].

Zugleich ist leicht einsichtig, dass
diese Aufgabe den Einzelnen
überfordert; es ist eine gemeinsame
Aufgabe, ein gemeinsamer Kampf,
wie uns die Pandemie gelehrt hat.
Papst Franziskus schreibt: „Niemand
kann auf sich allein gestellt das
Leben meistern […]. Es braucht eine
Gemeinschaft, die uns unterstützt,
die uns hilft und in der wir uns
gegenseitig helfen, nach vorne zu
schauen. Wie wichtig ist es,
gemeinsam zu träumen! […] Allein
steht man in der Gefahr der Illusion,
die einen etwas sehen lässt, das gar
nicht da ist; zusammen jedoch
entwickelt man Träume. Träumen
wir als eine einzige Menschheit, als
Weggefährten von gleichem
menschlichem Fleisch, als Kinder der



gleichen Erde, die uns alle
beherbergt, jeden mit dem Reichtum
seines Glaubens oder seiner
Überzeugungen, jeden mit seiner
eigenen Stimme, alle Brüder und
Schwestern.“[14] Aus Erfahrung
wissen wir, dass gemeinsame Arbeit
die ideologischen Barrieren, die
unterschiedlichen Lebensstile und
den Mangel an Glauben überwindet.

Immer wird es in der Kirche
Institutionen geben, die sich der
Sozialhilfe widmen, und als Christen
sind wir alle gerufen, für den
verletzten Bruder barmherzige
Samariter zu sein. Aber als Laien
fällt uns die unverzichtbare Aufgabe
zu, dort präsent zu sein, wo die
Gesellschaft Gestalt annimmt,
besonders an den Orten, die mit
unserem Beruf zusammenhängen.
Ein Architekt zum Beispiel kann sich
gegen Umweltverschmutzung
aussprechen, eine Partei wählen, die
familienfreundlich ist, und denen



beistehen, die in seiner Stadt
obdachlos sind. Aber wenn er im
Bereich der Stadtplanung arbeitet, ist
er unersetzlich, sobald es darum
geht, mit seinen Kollegen ein
gesünderes,
generationenübergreifendes und
sicheres Umfeld zu schaffen, mit
grundlegenden Dienstleistungen,
guter Kommunikation,
Gemeinschaftsräumen usw., und
zwar in einer Weise, die sich direkt
auf die Luftqualität, die
Familienbeziehungen und den
Zugang zu Wohnraum auswirkt.

Mit Gerechtigkeit und Liebe

Dieses christliche In-der-Welt-Sein,
um mit anderen und für andere zu
arbeiten, birgt in sich das größte
Verwandlungspotential für die
Gesellschaft. Der Glaube „erleuchtet
unser Gewissen und treibt uns an, an
den Aufgaben und Problemen der
Menschheitsgeschichte



teilzunehmen. In dieser Geschichte,
die mit der Erschaffung der Welt
ihren Anfang nahm und mit der
Vollendung der Zeiten enden wird,
ist der Christ kein Heimatloser; er ist
Bürger der irdischen Stadt, seine
Seele ist erfüllt vom Verlangen nach
Gott.“[15]

Wenn wir an die Arbeit denken,
können wir uns fragen, welche
Merkmale des Christlichen für die
Umgestaltung der Gesellschaft
besonders förderlich sind. Die
Antwort kann unterschiedlich
ausfallen, aber es gibt doch zwei
Tugenden, die hier besonders
wertvoll sind, wenn man sie in ihrer
sozialen Dimension betrachtet: die
Liebe und die Gerechtigkeit. Beide
führen zu einer Reihe von
Haltungen, die heute allgemein
Anerkennung genießen, für ein
gemeinsames Unternehmen
unentbehrlich sind und von der
Soziallehre der Kirche



hervorgehoben werden. Letztere
bietet Orientierungen, die mit dem
Licht der Wahrheit des Evangeliums
mögliche Vorgehensweisen in
verschiedenen sozialen und
kulturellen Zusammenhängen
beleuchten und unter anderen in den
nun darzulegenden Punkten zum
Ausdruck kommen.

Soziale Freundschaft, Solidarität und
Teilhabe führen dazu, „Beziehungen
zu schaffen, die weit über die bloße
Arbeit hinausgehen und die
Verbindung im Guten stärken“[16].
In einem Brief aus 1939 über die
Aufgaben des Christen in der
Gesellschaft schrieb der hl.
Josefmaria: „Ein Christ kann kein
Individualist sein, ihm können die
anderen nicht gleichgültig sein, er
kann nicht egoistisch leben und der
Welt die kalte Schulter zeigen. Er ist
wesentlich gesellschaftsbezogen. Er
ist ein verantwortliches Glied des
Mystischen Leibes Christi.“[17]



Die Förderung der integralen
menschlichen Entwicklung – aller
Menschen und jedes Einzelnen –
setzt die verantwortliche Freiheit der
Person und der Völker voraus; denn
keine Struktur ist imstande, diese
Entwicklung jenseits menschlicher
Verantwortung von außen zu
garantieren[18]. Zusammenarbeit
entspringt der Überzeugung, dass die
Probleme nicht von einer einzigen
Perspektive aus gelöst werden
können, und führt so zur proaktiven
Offenheit, zur Teamarbeit – selbst
mit denen, die anders denken als wir
– und zum ehrlichen Dialog.

Gerechtigkeit bedeutet, dem anderen
das Seine zu geben: das, was ihm
seinem Sein und Handeln
entsprechend zusteht. Gerechtigkeit
ist der erste Schritt der Liebe und
untrennbar mit ihr verbunden[19].
Zugleich verlangt sie eine höhere
Logik; denn die Gesellschaft „wird
nicht nur durch Beziehungen auf der



Grundlage von Rechten und Pflichten
gefördert, sondern noch mehr und
zuerst durch Verbindungen, die
durch Unentgeltlichkeit,
Barmherzigkeit und Gemeinsamkeit
gekennzeichnet sind“[20].

Auch wenn Transparenz, Ehrlichkeit
und Verantwortung als soziale
Werte[21] kurzfristig Nachteile mit
sich bringen können – die zum Risiko
des Vertrauens auf andere gehören –,
sind sie doch solides Fundament für
eine Atmosphäre und eine
Arbeitsweise, die gegenseitige
Pflichten anerkennt und so viel
stärker motiviert als das bloße
Einfordern von Rechten[22].

Es gibt je nach den Umständen des
Einzelnen unendlich viele
Möglichkeiten. Die Teilnahme an
Berufsverbänden, das mentoring von
Mädchen in MINT-Fächern,
gemeinsame Projekte open source
oder die Alphabetisierung



Erwachsener können beispielsweise
Initiativen sein, die mit Kollegen
angegangen werden. Die bevorzugte
Erforschung vernachlässigter
Krankheiten, unentgeltlicher Einsatz
für wertvolle Aufgaben, das
Engagement für einen saubereren
Industrieprozess, Ablehnung von
Bestechungsgeldern oder die
Verbesserung der
Arbeitsbedingungen können
Initiativen sein, die man innerhalb
des Unternehmens oder der
Institution, in der man arbeitet,
fördert.

Die Arbeitswelt umgestalten

Verbunden mit dem Bewusstsein der
eigenen Freiheit und Verantwortung,
führt die Liebe zur Welt in der
persönlichen Arbeit zum Einsatz für
die Verbesserung der Gesellschaft.
Die Arbeit ist nicht bloß Ort der
„Selbstverwirklichung“ des
Individuums, sondern eine



Plattform, von der aus die Sorge um
den Nächsten und die sozialen
Verhältnisse und deren mögliche
Entwicklung sich in ihrer ganzen
Brandbreite entfalten kann.[23]

Wenn man die Arbeit als Mittel sieht,
zum Fortschritt der Menschheit
beizutragen, dann ist es an erster
Stelle der eigene Arbeitsbereich, an
dessen Humanisierung man sich
beteiligen wird. Die Lösung der
Probleme erfolgt zuerst im nächsten
Umfeld[24], etwa bei Konflikten, die
bei der Arbeit wie in allen
zwischenmenschlichen Beziehungen
auftreten. Wichtig ist, sich weder von
ihnen beherrschen zu lassen noch zu
erlauben, dass sich aus ihnen die
„Logik des Konflikts“[25] entwickelt,
wie Papst Franziskus sie nennt, die
immer Schuldige sucht, um sie an
den Pranger zu stellen und zu
verachten, und Gerechte, um sie mit
Lob zu überhäufen. „Wenn wir in
einer konfliktiven Situation



steckenbleiben, verlieren wir den
Sinn für die tiefe Einheit der
Wirklichkeit.“[26]

Das Arbeitsumfeld verlangt auch ein
ständiges und entschlossenes
Engagement für die Liebe. Es gilt,
sich für jeden Einzelnen zu
interessieren, um seine Nöte zu
kennen, denn wir sind alle „Arme“,
die bedürftig sind, „nicht nur auf der
Ebene des Materiellen, sondern auch
auf der des Geistigen, Emotionalen
und Moralischen“[27]. Die
persönliche Erfahrung der Liebe
Gottes, der Familie und der
Freundschaften lehrt uns das.

All das kann auf ganz
unterschiedlichen Wegen
verwirklicht werden, indem man
zum Beispiel eine Kollegin
unterstützt, die ein Kind erwartet,
einem älteren Menschen hilft,
jemandem einen Gefallen erweist,
der einem selbst nichts einbringt, die



Geburtstage der anderen feiert, über
kleine Differenzen hinwegsieht, loyal
ist und nicht kritisiert.

Zu dieser menschlichen Gestaltung
des nächsten Umfelds gehört auch,
dass man Probleme sieht und sich
ihrer persönlich annimmt, dass man
versucht, das Böse im Überfluss des
Guten zu ersticken, indem man die
Schwächen anderer übergeht und
Initiativen ergreift, die Energien
wecken und bündeln, die eine
konkrete Situation verbessen
können[28]. So überwindet man eine
rein individualistische,
utilitaristische Perspektive und
entdeckt mit einem Blick, der von
der Liebe erhellt wird, „einzigartige
Konvergenzen und konkrete
Lösungsmöglichkeiten, ohne dabei
auf eine grundlegende Komponente
des Lebens zu verzichten"[29].

Es gibt also viel zu tun, und vielleicht
verlieren wir wie Mose den Mut. Es



lohnt sich, den Schluss der Enzyklika 
Caritas in veritate vor Augen zu
haben: „Die Entwicklung beinhaltet
Aufmerksamkeit für das geistliche
Leben, ernsthafte Beachtung der
Erfahrungen des Gottvertrauens, der
geistlichen Brüderlichkeit in
Christus, des Sich-Anvertrauens an
die göttliche Vorsehung und
Barmherzigkeit, der Liebe und
Vergebung, des Selbstverzichts, der
Annahme des Nächsten, der
Gerechtigkeit und des Friedens. Das
alles ist unverzichtbar, um die
»Herzen von Stein« in »Herzen von
Fleisch« zu verwandeln (Ez 36,26),
um so das Leben auf der Erde
„göttlich“ und damit
menschenwürdiger zu machen.“[30]

[1] Franziskus, Laudato sí, Nr.127.

[2] Franziskus,Rede vor der
römischen Kurie aus Anlass der
Weihnachtswünsche, 21.12.2020, Nr.
6.



[3] Gen 2,15.

[4] Hl. Josefmaria, Brief Nr. 14 vom
15.10.1948, Nr. 4.

[5] Hl. Josefmaria, Christus begegnen,
Nr. 17.

[6] Vgl. Ps. 2,8: Fordere von mir, und
ich gebe dir die Völker zum Erbe, die
Enden der Erde zum Eigentum.

[7] Fernando Ocáriz, Botschaft,
7.7.2017.

[8] Benedikt XVI., Caritas in veritate,
Nr. 7.

[9] Franziskus,Fratelli tutti, Nr. 66.

[10] Ebd., Nr. 165.

[11] Hl. Josefmaria, Brief Nr. 11 vom
6.5.1945, Nr. 13.

[12] Franziskus,Fratelli tutti, Nr. 113.



[13] Hl. Josefmaria, Brief Nr. 3 vom
9.1.1932, Nr. 4.

[14] Franziskus,Fratelli tutti, Nr. 8.

[15] Hl. Josefmaria, Christus
begegnen, Nr. 99.

[16] Franziskus,Rede vor der
römischen Kurie beim traditionellen
Weihnachtsempfang, 23.12.2021.

[17] Hl. Josefmaria, Brief Nr. 5 vom
2.10.1939, Nr. 37.

[18] Benedikt XVI., Caritas in veritate,
Nr. 17.

[19] Ebd., Nr. 6.

[20] Ebd.

[21] Ebd., Nr. 36.

[22] Ebd., Nr. 43.

[23] Ana Marta González, “Mundo y
condición humana en san Josemaría



Escrivá. Claves cristianas para una
filosofía de las ciencias sociales”, in 
Romana Nr. 65, Juli-Dezember 2017.

[24] Vgl. Hl. Josefmaria, Gespräche,
Nr. 10: „Wir sehen in der Arbeit, in
dem guten schöpferischen Mühen
des Menschen nicht nur einen der
höchsten menschlichen Werte, ein
unersetzliches Mittel für den
Fortschritt der Gesellschaft und für
eine gerechtere Ordnung der
zwischenmenschlichen Beziehungen;
wir sehen in ihr auch zugleich ein
Zeichen der Liebe Gottes zu seinen
Geschöpfen und ein Zeichen unserer
Liebe zu den Mitmenschen und zu
Gott: So ist sie Mittel der
persönlichen Vervollkommnung und
Weg der Heiligkeit.“

[25] Franziskus,Rede vor der
römischen Kurie beim
traditionellenWeihnachtsempfang,
23.12.2021, Nr. 7.



[26] Franziskus,Evangelii gaudium,
Nr. 226.

[27] Franziskus,Rede vor der
römischen Kurie beim traditionellen
Weihnachtsempfang, 23.12.2021.

[28] Ana Marta González, “Mundo y
condición humana en san Josemaría
Escrivá. Claves cristianas para una
filosofía de las ciencias sociales”,
a.a.O.

[29] Benedikt XVI., Caritas in veritate,
Nr. 32.

[30] Ebd., Nr. 79.

Susana López

pdf | automatisch generiertes
Dokument von https://opusdei.org/de-at/

article/berufliche-bildung-iii-buerger-
die-mit-anderen-zusammenarbeiten/

(18.02.2026)

https://opusdei.org/de-at/article/berufliche-bildung-iii-buerger-die-mit-anderen-zusammenarbeiten/
https://opusdei.org/de-at/article/berufliche-bildung-iii-buerger-die-mit-anderen-zusammenarbeiten/
https://opusdei.org/de-at/article/berufliche-bildung-iii-buerger-die-mit-anderen-zusammenarbeiten/

	Über die berufliche Bildung (III) Bürger, die mit anderen zusammenarbeiten

