opusdei.org

Uber die berufliche
Bildung (III) Biirger,
die mit anderen
zusammenarbeiten

Durch unsere Arbeit und durch
die Beziehungen, die sich aus
ihr ergeben, tragen wir als
Burger zum Aufbau einer
Gesellschaft — und einer
Geschichte - bei, die der Wirde
der Person und ihrer Suche
nach Sinn entsprechen. Sich fur
eine vollwertige Arbeit
einsetzen heifst gewohnlich,
etwas Wertvolles schaffen und
zur Verbesserung der
Gesellschaft beitragen zu
wollen.



13.03.2023

Papst Franziskus weist darauf hin,
»dass der Mensch fahig ist, in eigener
Verantwortung sein materielles
Wohl, seinen sittlichen Fortschritt,
seine geistige Entfaltung in die Hand
zu nehmen. Die Arbeit sollte der
Bereich dieser vielseitigen
personlichen Entfaltung sein, wo
viele Dimensionen des Lebens ins
Spiel kommen: Kreativitét,
Zukunftsplanung, Entwicklung der
Fahigkeiten, die Verwirklichung von
Werten, Kommunikation mit
anderen, eine Haltung der
Anbetung.“[1]

Allerdings kann die Lage vielerorts
diese Sicht verdunkeln. In manchen
Landern sind die
Arbeitsbedingungen unmenschlich,
in anderen kann man kaum
uberleben, und in den westlichen



Landern haben die wiederholten
Krisen vielfach Notlagen verursacht,
die irgendwie eine pessimistische
Einstellung ausgelost haben. Das
vorherrschende Narrativ oder die
personliche Erfahrung konnen uns in
der Arbeit eine Tatigkeit sehen
lassen, auf die wir zum Uberleben
angewiesen sind, die uns aber oft
ungliicklich macht und frustriert.
Das gilt besonders fiir junge
Menschen, die zwar sehr gut
ausgebildet sind und anspruchsvolle
Abschlusse haben, es aber kaum
schaffen, ihr Leben zu finanzieren
und fir die Zukunft zu planen.
Manche wandern aus, um bessere
Moglichkeiten in einem anderen
Land zu finden, und viele streben
nach Selbstverwirklichung
aufderhalb des beruflichen Umfelds.

In einer Lage, in der viele Menschen
ernsthafte und konkrete Griinde fir
eine solche Haltung haben, bringt die
Hoffnung des Evangeliums Licht,



gerade durch Lehre uber die Arbeit,
die der hl. Josefmaria verkiindet.
Papst Franziskus erklart: ,Wer die
Krise nicht im Licht des Evangeliums
betrachtet, beschrankt sich darauf,
die Autopsie einer Leiche
durchzufihren: Er betrachtet die
Krise ohne die Hoffnung des
Evangeliums, ohne das Licht des
Evangeliums. Die Krise ist nicht nur
deswegen so erschreckend fir uns,
welil wir verlernt haben, sie so zu
sehen, wie das Evangelium es uns
nahelegt, sondern weil wir vergessen
haben, dass allem voran das
Evangelium selbst uns in eine Krise
bringt. Es ist das Evangelium, das
uns in die Krise fiihrt. Wenn wir aber
wieder den Mut und die Demut
finden, laut auszusprechen, dass die
Zeit der Krise eine Zeit des Heiligen
Geistes ist, dann werden wir uns
auch angesichts der Erfahrung von
Dunkelheit, Schwiche,
Zerbrechlichkeit, Widersprichen
und Verwirrung nicht mehr



niedergeschlagen fihlen, sondern
immer ein inniges Vertrauen darauf
bewahren, dass die Dinge gerade
eine neue Form annehmen, die allein
aus der Erfahrung einer im Dunklen
verborgenen Gnade entsprang.“[2]

Das Licht, das vom Glauben her auf
die Wirklichkeit der menschlichen
Arbeit fallt, 1asst die ursprungliche
Wahrheit erstrahlen, dass der
Mensch in den Garten Eden gesetzt
wurde ut operaretur[3], damit er
arbeite und mit Gott mitarbeite bei
der Gestaltung der Welt, beim
Aufbau des gesellschaftlichen Lebens
und der Kultur. Zweifelsohne ist die
Arbeit etwas Positives, ein Bereich
personlicher und gemeinschaftlicher
Verwirklichung, die Achse unserer
Heiligkeit ,,als verbindendes Band
mit den anderen Menschen und als
Mittel, das beitragt zum Fortschritt
der ganzen Menschheit, als Quelle
von Ressourcen zum Erhalt der
eigenen Familie und als Gelegenheit



der personlichen
Vervollkommnung“[4].

In den folgenden Zeilen nehmen wir
die soziale Bedeutung der Arbeit in
den Blick, die sich von dem Ort, an
dem sie verrichtet wird, in
konzentrischen Kreisen weit tiber
das direkte Umfeld (das Viertel, das
Dorf, die Stadt) ausbreitet, um die
Welt wirksam zu verwandeln.

Die Welt lieben

Die Liebe zur Welt und der Wunsch,
sie zu verbessern und zu Gott zu
fihren, ist ein zentraler Aspekt der
Berufung zum Werk, denn sie gehort
zum Kern seiner Botschaft. Dieser
Geist fiihrt dazu, in allen Umstdnden
des taglichen Lebens einen Ruf
Gottes wahrzunehmen, wie der hl.
Josefmaria sagt: ,,Wir mussen Gott
lieben, seinen Willen lieben, mit dem
Wunsch, dem Ruf zu folgen, den er
an uns durch die Pflichten des
Alltags richtet: im eigenen Stand, im



Beruf und in der Arbeit, in Familie
und Gesellschaft, im eigenen wie im
fremden Leid, in der Freundschaft
und im Bemiuhen, gut und gerecht zu
sein.“[5]

Der Blick auf die Tragddien,
Ungerechtigkeiten und Leiden oder
auf die Oberflachlichkeit, der wir in
Alltag begegnen, kann zu dem
Gedanken fiithren, dass unsere Welt
nicht liebenswert ist, wenigstens
solange sie sich nicht bessert. Und
der Eindruck, wenig zu dieser
Besserung beitragen zu konnen,
kann uns verleiten, uns in den
kleinen Kreis unserer Beziehungen,
Probleme, Interessen und Projekte
zuruckzuziehen. Da haben wir
wenigstens die Moglichkeit, etwas zu
bewirken.

Und doch dréangt uns das
Bewusstsein, dass Gott unser Vater
ist, aus dieser Komfortzone
herauszutreten und uns an die Worte



des 2. Psalms zu erinnern: Ich gebe
dir die Welt zu eigen.[6] Der Sohn
empfangt das Erbe mit dem
Verlangen, aus ihm etwas zu
machen, voller Hoffnung, dem
Vertrauen seines Vaters zu
entsprechen, und im
Verantwortungsbewusstsein
gegenuber der Welt, die Gott in
unsere Hande legt. Nichts ist dem
Herzen eines Sohnes bzw. einer
Tochter Gottes fremd, denn die Welt
selbst — alle und alles — ist dieses
Erbe.

Die Liebe zur Welt als Gabe, die Gott
Vater uns anvertraut, weckt in uns
den Wunsch, ,die Zeit, in der wir
leben, die Krafte, die sie bewegen, die
Moglichkeiten, die sie
charakterisieren, und die Grenzen
und manchmal schwerwiegenden
Ungerechtigkeiten, die sie belasten,
kennenzulernen“[7]. Es geht dabei
nicht um ein blof intellektuelles
Verstehen der konkreten Menschen



mit ihren Trdumen und Hoffnungen,
mit ihrer Sensibilitat, ihren Noten
und ihrer Kritik. Das Kennenlernen
wird zu Empathie, zum Zuhoren,
zum Bemtuhen, sich des anderen
anzunehmen und mit echter Liebe
das Gute fiir ihn zu wollen. Benedikt
XVI. erlautert das in der Enzyklika
Caritas in veritate: ,Jemanden lieben
heifst, sein Wohl im Auge haben und
sich wirkungsvoll dafiir einsetzen.
Neben dem individuellen Wohl gibt
es eines, das an das Leben der
Menschen in der Gesellschaft
gebunden ist: das Gemeinwohl. Es ist
das Wohl, jenes ,Wir alle‘, das aus
Einzelnen, Familien und kleineren
Gruppen gebildet wird, die sich zu
einer sozialen Gemeinschaft
zusammenschliefSen. Es ist nicht ein
fur sich selbst gesuchtes Wohl,
sondern fiir die Menschen, die zu der
sozialen Gemeinschaft gehdren und
nur in ihr wirklich und
wirkungsvoller ihr Wohl erlangen
konnen. Das Gemeinwohl wiinschen



und sich dafiir verwenden ist ein
Erfordernis von Gerechtigkeit und
Liebe.“[8]

Aus der Liebe - zu Gott, zu den
anderen, zur Welt — kommt die
wertschatzende und umgestaltende
Kraft der Arbeit, die uns erlaubt, von
den Moglichkeiten und dem
spezifischen Beitrag unseres eigenen
Berufes aus mit anderen fiir das
Gemeinwohl zusammenzuarbeiten.
Leitbild fir mitfithlende Liebe ist das
Gleichnis vom barmherzigen
Samariter. Papst Franziskus erklart:
,2Dieser Text ladt uns ein, unsere
Berufung als Buirger unseres Landes
und der ganzen Welt, als Erbauer
einer neuen sozialen Verbundenheit
wieder aufleben zu lassen.“[9] In
seinem Kommentar unterstreicht er,
dass ,auch der barmherzige
Samariter ein Gasthaus zur
Unterstiitzung brauchte, weil er es
momentan nicht allein schaffen
konnte“[10]. Gerade die Arbeit



ermoglicht uns, zur Bewaltigung der
menschlichen Bedirfnisse
beizutragen.

Eine Weise des In-der-Welt-Seins

Fundament der laikalen Mentalitat
ist die Uberzeugung, dass fiir den
gewohnlichen Christen die Arbeit,
die gesellschaftlichen und politischen
Beziehungen ebenso wie die Freizeit
Orte der Begegnung mit Gott sind.
Mehr noch, die Arbeit ist fiir jeden
der eigentliche Weg, das Erbe zu
hiiten und am Aufbau der
Gesellschaft mitzuwirken. Unser
Leben ist undenkbar ohne Bauern,
Lehrer, Lieferanten, Ingenieure und
Drehbuchautoren. Der hl. Josefmaria
druckt das so aus: ,,Die Arbeit ist das
Vehikel, durch das der Mensch sich
in die Gesellschaft einfuigt, das Mittel,
mit dem er am Netz der
menschlichen Beziehungen teilhat
und durch das sein Platz im
Miteinander der Menschen bestimmt



wird. Die berufliche Arbeit und das
Leben in der Welt sind zwei Seiten
derselben Medaille, zwei
Wirklichkeiten, die einander
bedingen. Die eine ist ohne die
andere nicht zu verstehen.“[11]

Dieser konkrete Ort, an dem Gott den
Einzelnen erwartet, ist das
privilegierte Umfeld, um die eigene
Freiheit auszuuben als die Fahigkeit,
Gutes mit anderen und fiir andere zu
tun, die ihrerseits fiir uns ein Gut
sind. ,,Wenden wir uns der
Forderung des Guten zu, fir uns
selbst und fir die ganze Menschheit,
und so werden wir gemeinsam auf
ein echtes und ganzheitliches
Wachstum zugehen.“[12] Beim
Friseur, im Biiro, in der Aula, im
Garten oder in der Garderobe — an
dem Platz, an dem jemand hier und
heute arbeitet — stellt er die
entscheidende Frage: Herr, was
erwartest du hier Gutes von mir?
Und dieses Bestreben, im Beruf die



christliche Vollkommenheit zu
suchen, ,indem jeder an seinem Platz
gutes Beispiel gibt, bedeutet schon,
der ganzen Menschheit Gutes zu
erweisen“[13].

Zugleich ist leicht einsichtig, dass
diese Aufgabe den Einzelnen
uberfordert; es ist eine gemeinsame
Aufgabe, ein gemeinsamer Kampf,
wie uns die Pandemie gelehrt hat.
Papst Franziskus schreibt: ,Niemand
kann auf sich allein gestellt das
Leben meistern [...]. Es braucht eine
Gemeinschaft, die uns unterstiitzt,
die uns hilft und in der wir uns
gegenseitig helfen, nach vorne zu
schauen. Wie wichtig ist es,
gemeinsam zu traumen! [...] Allein
steht man in der Gefahr der Illusion,
die einen etwas sehen lasst, das gar
nicht da ist; zusammen jedoch
entwickelt man Traume. Traumen
wir als eine einzige Menschheit, als
Weggefahrten von gleichem
menschlichem Fleisch, als Kinder der



gleichen Erde, die uns alle
beherbergt, jeden mit dem Reichtum
seines Glaubens oder seiner
Uberzeugungen, jeden mit seiner
eigenen Stimme, alle Brider und
Schwestern.“[14] Aus Erfahrung
wissen wir, dass gemeinsame Arbeit
die ideologischen Barrieren, die
unterschiedlichen Lebensstile und
den Mangel an Glauben uberwindet.

Immer wird es in der Kirche
Institutionen geben, die sich der
Sozialhilfe widmen, und als Christen
sind wir alle gerufen, fir den
verletzten Bruder barmherzige
Samariter zu sein. Aber als Laien
fallt uns die unverzichtbare Aufgabe
zu, dort prasent zu sein, wo die
Gesellschaft Gestalt annimmt,
besonders an den Orten, die mit
unserem Beruf zusammenhéngen.
Ein Architekt zum Beispiel kann sich
gegen Umweltverschmutzung
aussprechen, eine Partei wahlen, die
familienfreundlich ist, und denen



beistehen, die in seiner Stadt
obdachlos sind. Aber wenn er im
Bereich der Stadtplanung arbeitet, ist
er unersetzlich, sobald es darum
geht, mit seinen Kollegen ein
gesunderes,
generationenubergreifendes und
sicheres Umfeld zu schaffen, mit
grundlegenden Dienstleistungen,
guter Kommunikation,
Gemeinschaftsraumen usw., und
zwar in einer Weise, die sich direkt
auf die Luftqualitat, die
Familienbeziehungen und den
Zugang zu Wohnraum auswirkt.

Mit Gerechtigkeit und Liebe

Dieses christliche In-der-Welt-Sein,
um mit anderen und fiir andere zu
arbeiten, birgt in sich das grofite
Verwandlungspotential fur die
Gesellschaft. Der Glaube ,erleuchtet
unser Gewissen und treibt uns an, an
den Aufgaben und Problemen der
Menschheitsgeschichte



teilzunehmen. In dieser Geschichte,
die mit der Erschaffung der Welt
ihren Anfang nahm und mit der
Vollendung der Zeiten enden wird,
ist der Christ kein Heimatloser; er ist
Burger der irdischen Stadt, seine
Seele ist erfillt vom Verlangen nach
Gott.“[15]

Wenn wir an die Arbeit denken,
konnen wir uns fragen, welche
Merkmale des Christlichen fir die
Umgestaltung der Gesellschaft
besonders forderlich sind. Die
Antwort kann unterschiedlich
ausfallen, aber es gibt doch zwei
Tugenden, die hier besonders
wertvoll sind, wenn man sie in ihrer
sozialen Dimension betrachtet: die
Liebe und die Gerechtigkeit. Beide
fihren zu einer Reihe von
Haltungen, die heute allgemein
Anerkennung geniefSen, flr ein
gemeinsames Unternehmen
unentbehrlich sind und von der
Soziallehre der Kirche



hervorgehoben werden. Letztere
bietet Orientierungen, die mit dem
Licht der Wahrheit des Evangeliums
mogliche Vorgehensweisen in
verschiedenen sozialen und
kulturellen Zusammenhdngen
beleuchten und unter anderen in den
nun darzulegenden Punkten zum
Ausdruck kommen.

Soziale Freundschaft, Solidaritat und
Teilhabe fiihren dazu, ,,Beziehungen
zu schaffen, die weit Uiber die blofse
Arbeit hinausgehen und die
Verbindung im Guten starken“[16].
In einem Brief aus 1939 tber die
Aufgaben des Christen in der
Gesellschaft schrieb der hl.
Josefmaria: ,,Ein Christ kann kein
Individualist sein, ihm konnen die
anderen nicht gleichgltig sein, er
kann nicht egoistisch leben und der
Welt die kalte Schulter zeigen. Er ist
wesentlich gesellschaftsbezogen. Er
ist ein verantwortliches Glied des
Mystischen Leibes Christi.“[17]



Die Forderung der integralen
menschlichen Entwicklung — aller
Menschen und jedes Einzelnen -
setzt die verantwortliche Freiheit der
Person und der Volker voraus; denn
keine Struktur ist imstande, diese
Entwicklung jenseits menschlicher
Verantwortung von aufden zu
garantieren[18]. Zusammenarbeit
entspringt der Uberzeugung, dass die
Probleme nicht von einer einzigen
Perspektive aus gelost werden
konnen, und fihrt so zur proaktiven
Offenheit, zur Teamarbeit — selbst
mit denen, die anders denken als wir
—und zum ehrlichen Dialog.

Gerechtigkeit bedeutet, dem anderen
das Seine zu geben: das, was ihm
seinem Sein und Handeln
entsprechend zusteht. Gerechtigkeit
ist der erste Schritt der Liebe und
untrennbar mit ihr verbunden[19].
Zugleich verlangt sie eine hohere
Logik; denn die Gesellschaft ,,wird
nicht nur durch Beziehungen auf der



Grundlage von Rechten und Pflichten
gefordert, sondern noch mehr und
zuerst durch Verbindungen, die
durch Unentgeltlichkeit,
Barmherzigkeit und Gemeinsamkeit
gekennzeichnet sind“[20].

Auch wenn Transparenz, Ehrlichkeit
und Verantwortung als soziale
Werte[21] kurzfristig Nachteile mit
sich bringen konnen - die zum Risiko
des Vertrauens auf andere gehoren —,
sind sie doch solides Fundament fur
eine Atmosphdre und eine
Arbeitsweise, die gegenseitige
Pflichten anerkennt und so viel
starker motiviert als das blofse
Einfordern von Rechten[22].

Es gibt je nach den Umstanden des
Einzelnen unendlich viele
Moglichkeiten. Die Teilnahme an
Berufsverbanden, das mentoring von
Madchen in MINT-Fachern,
gemeinsame Projekte open source
oder die Alphabetisierung



Erwachsener konnen beispielsweise
Initiativen sein, die mit Kollegen
angegangen werden. Die bevorzugte
Erforschung vernachlassigter
Krankheiten, unentgeltlicher Einsatz
fur wertvolle Aufgaben, das
Engagement fiir einen saubereren
Industrieprozess, Ablehnung von
Bestechungsgeldern oder die
Verbesserung der
Arbeitsbedingungen konnen
Initiativen sein, die man innerhalb
des Unternehmens oder der
Institution, in der man arbeitet,
fordert.

Die Arbeitswelt umgestalten

Verbunden mit dem Bewusstsein der
eigenen Freiheit und Verantwortung,
fuhrt die Liebe zur Welt in der
personlichen Arbeit zum Einsatz fir
die Verbesserung der Gesellschaft.
Die Arbeit ist nicht blofs Ort der
»Selbstverwirklichung® des
Individuums, sondern eine



Plattform, von der aus die Sorge um
den Nachsten und die sozialen
Verhaltnisse und deren maogliche
Entwicklung sich in ihrer ganzen
Brandbreite entfalten kann.[23]

Wenn man die Arbeit als Mittel sieht,
zum Fortschritt der Menschheit
beizutragen, dann ist es an erster
Stelle der eigene Arbeitsbereich, an
dessen Humanisierung man sich
beteiligen wird. Die Losung der
Probleme erfolgt zuerst im nachsten
Umfeld[24], etwa bei Konflikten, die
bei der Arbeit wie in allen
zwischenmenschlichen Beziehungen
auftreten. Wichtig ist, sich weder von
ihnen beherrschen zu lassen noch zu
erlauben, dass sich aus ihnen die
,Logik des Konflikts“[25] entwickelt,
wie Papst Franziskus sie nennt, die
immer Schuldige sucht, um sie an
den Pranger zu stellen und zu
verachten, und Gerechte, um sie mit
Lob zu tiberhaufen. ,Wenn wir in
einer konfliktiven Situation



steckenbleiben, verlieren wir den
Sinn fir die tiefe Einheit der
Wirklichkeit.“[26]

Das Arbeitsumfeld verlangt auch ein
standiges und entschlossenes
Engagement fir die Liebe. Es gilt,
sich fiir jeden Einzelnen zu
interessieren, um seine Note zu
kennen, denn wir sind alle ,,Arme*,
die bedurftig sind, ,nicht nur auf der
Ebene des Materiellen, sondern auch
auf der des Geistigen, Emotionalen
und Moralischen“[27]. Die
personliche Erfahrung der Liebe
Gottes, der Familie und der
Freundschaften lehrt uns das.

All das kann auf ganz
unterschiedlichen Wegen
verwirklicht werden, indem man
zum Beispiel eine Kollegin
unterstiitzt, die ein Kind erwartet,
einem alteren Menschen hilft,
jemandem einen Gefallen erweist,
der einem selbst nichts einbringt, die



Geburtstage der anderen feiert, iber
kleine Differenzen hinwegsieht, loyal
ist und nicht kritisiert.

Zu dieser menschlichen Gestaltung
des nachsten Umfelds gehort auch,
dass man Probleme sieht und sich
ihrer personlich annimmt, dass man
versucht, das Bose im Uberfluss des
Guten zu ersticken, indem man die
Schwéchen anderer tibergeht und
Initiativen ergreift, die Energien
wecken und bundeln, die eine
konkrete Situation verbessen
konnen[28]. So iberwindet man eine
rein individualistische,
utilitaristische Perspektive und
entdeckt mit einem Blick, der von
der Liebe erhellt wird, ,einzigartige
Konvergenzen und konkrete
Losungsmoglichkeiten, ohne dabei
auf eine grundlegende Komponente
des Lebens zu verzichten"[29].

Es gibt also viel zu tun, und vielleicht
verlieren wir wie Mose den Mut. Es



lohnt sich, den Schluss der Enzyklika
Caritas in veritate vor Augen zu
haben: ,Die Entwicklung beinhaltet
Aufmerksamkeit fiir das geistliche
Leben, ernsthafte Beachtung der
Erfahrungen des Gottvertrauens, der
geistlichen Briderlichkeit in
Christus, des Sich-Anvertrauens an
die gottliche Vorsehung und
Barmbherzigkeit, der Liebe und
Vergebung, des Selbstverzichts, der
Annahme des Nachsten, der
Gerechtigkeit und des Friedens. Das
alles ist unverzichtbar, um die
»Herzen von Stein« in »Herzen von
Fleisch« zu verwandeln (Ez 36,26),
um so das Leben auf der Erde
»gottlich“ und damit
menschenwirdiger zu machen.“[30]

[1] Franziskus, Laudato si, Nr.127.

[2] Franziskus,Rede vor der
romischen Kurie aus Anlass der
Weihnachtswiinsche, 21.12.2020, Nr.
6.



[3] Gen 2,15.

[4] HI. Josefmaria, Brief Nr. 14 vom
15.10.1948, Nr. 4.

[5] H1. Josefmaria, Christus begegnen,
Nr. 17.

[6] Vgl. Ps. 2,8: Fordere von mir, und
ich gebe dir die Volker zum Erbe, die
Enden der Erde zum Eigentum.

[7] Fernando Ocariz, Botschaft,
7.7.2017.

[8] Benedikt XVI., Caritas in veritate,
Nr. 7.

[9] Franziskus,Fratelli tutti, Nr. 66.
[10] Ebd., Nr. 165.

[11] HI. Josefmaria, Brief Nr. 11 vom
6.5.1945, Nr. 13.

[12] Franziskus,Fratelli tutti, Nr. 113.



[13] HI. Josefmaria, Brief Nr. 3 vom
9.1.1932, Nr. 4.

[14] Franziskus,Fratelli tutti, Nr. 8.

[15] HI. Josefmaria, Christus
begegnen, Nr. 99.

[16] Franziskus,Rede vor der
romischen Kurie beim traditionellen
Weihnachtsempfang, 23.12.2021.

[17] HI. Josefmaria, Brief Nr. 5 vom
2.10.1939, Nr. 37.

[18] Benedikt XVI., Caritas in veritate,
Nr. 17.

[19] Ebd., Nr. 6.
[20] Ebd.

[21] Ebd., Nr. 36.
[22] Ebd., Nr. 43.

[23] Ana Marta Gonzalez, “Mundo y
condicion humana en san Josemaria



Escriva. Claves cristianas para una
filosofia de las ciencias sociales”, in
Romana Nr. 65, Juli-Dezember 2017.

[24] Vgl. Hl. Josefmaria, Gesprdche,
Nr. 10: ,Wir sehen in der Arbeit, in
dem guten schopferischen Miithen
des Menschen nicht nur einen der
hochsten menschlichen Werte, ein
unersetzliches Mittel fiir den
Fortschritt der Gesellschaft und fiir
eine gerechtere Ordnung der
zwischenmenschlichen Beziehungen;
wir sehen in ihr auch zugleich ein
Zeichen der Liebe Gottes zu seinen
Geschopfen und ein Zeichen unserer
Liebe zu den Mitmenschen und zu
Gott: So ist sie Mittel der
personlichen Vervollkommnung und
Weg der Heiligkeit.“

[25] Franziskus,Rede vor der
romischen Kurie beim
traditionellenWeihnachtsempfang,
23.12.2021, Nr. 7.



[26] Franziskus,Evangelii gaudium,
Nr. 226.

[27] Franziskus,Rede vor der
romischen Kurie beim traditionellen
Weihnachtsempfang, 23.12.2021.

[28] Ana Marta Gonzalez, “Mundo y
condicion humana en san Josemaria
Escriva. Claves cristianas para una
filosofia de las ciencias sociales”,
a.a.o.

[29] Benedikt XVI., Caritas in veritate,
Nr. 32.

[30] Ebd., Nr. 79.

Susana Lopez

pdf | automatisch generiertes
Dokument von https://opusdei.org/de-at/
article/berufliche-bildung-iii-buerger-
die-mit-anderen-zusammenarbeiten/
(18.02.2026)


https://opusdei.org/de-at/article/berufliche-bildung-iii-buerger-die-mit-anderen-zusammenarbeiten/
https://opusdei.org/de-at/article/berufliche-bildung-iii-buerger-die-mit-anderen-zusammenarbeiten/
https://opusdei.org/de-at/article/berufliche-bildung-iii-buerger-die-mit-anderen-zusammenarbeiten/

	Über die berufliche Bildung (III) Bürger, die mit anderen zusammenarbeiten

