
opusdei.org

Apostolisches
Wirken ist ein
Überfließen des
eigenen geistlichen
Lebens

Hirtenbrief zum
Generalkongress 2017: Die
Ergebnisse in 33 Kapiteln. In
einem Hirtenbrief für die
Angehörigen der Prälatur hat
der neue Prälat des Opus Dei
Fernando Ocariz die Resultate
des Generalkongresses im
Januar 2017 zusammengefasst.



22.03.2017

Der Hirtenbrief ist auf Spanisch
verfasst, trägt das Datum vom 14.
Februar 2017, wurde Mitte März im
Internet veröffentlicht und liegt nun in
deutscher Übersetzung vor. Die
insgesamt 33 Kapitel befassen sich mit
Themen wie Liebe zum Papst und zur
Kirche, den Verdiensten des im
Dezember verstorbenen Vorgängers
Bischof Javier Echevarría und
aktuellen Herausforderungen für die
christliche Bildungsarbeit und
Katechese. Auch die Bedeutung der
Aufgaben der Priester und einen
starken Impuls für die Würde des
Menschen möchte der Brief
unterstreichen. Schließlich kommen
der Zeugnischarakter eines
christlichen Lebens, die Rolle der
Familie und die Notwendigkeit von
Projekten in der Erziehung zur
Sprache. Prioritäten sollen der



Ausbau von internationalen
Kontakten und die Zusammenarbeit
mit internationalen Einrichtungen
sein, die der Gesellschaft der Zukunft
christliche Impulse geben können. Vor
allem aber gehe es darum, Christen zu
ermuntern, Jesus Christus zu suchen,
ihn in ihrem persönlichen Leben zu
finden und ihn zu lieben. Alles
apostolische Wirken, wie es ein
Kernanliegen des Werkes Gottes ist,
sei nur ein Überfließen des eigenen
geistlichen Lebens, schreibt der Vater
und zitiert damit den heiligen
Josefmaria. Unter den 39
Literaturstellen des Hirtenbriefes
finden sich neben Zitaten des Opus-
Dei-Gründers und des seligen Bischofs
Alvaro del Portillo vor allem
Literaturhinweise auf
Veröffentlichungen von Papst
Franziskus, Benedikt XVI., Johannes
Paul II. und Paul VI. RK



INHALT

Alle mit Petrus zu Jesus durch
Maria
Auf Felsen bauen
Aktuelle Herausforderungen
beim Abenteuer der Bildung
Bildung erteilen und
empfangen
In der Kirche
Neue apostolische
Herausforderungen
Bedeutung der Familie
Das Werk in unseren Händen
Apostolat mit der Jugend
Einige Prioritäten

Gott schütze Euch, meine lieben
Töchter und Söhne!

1. Ich habe mir sehr gewünscht, Euch
wieder zu schreiben, und zwar
dieses Mal ein wenig ausführlicher.
Ich möchte, dass Ihr durch diese
Zeilen erfahrt, was im letzten
Generalkongress, der im Januar in
Rom stattgefunden hat, beschlossen

• 

• 
• 

• 

• 
• 

• 
• 
• 
• 



wurde. Ich mache es so wie Don
Javier im Jahr 2010, denn ich möchte,
dass Ihr alle die Last des Werkes und
die Seelen auf Euren Schultern spürt,
und damit auch die Verantwortung,
diese kleine Familie voranzubringen,
die wir bilden. Wie die Kirche als
Ganzes, so trachten auch wir danach,
die Welt mit Gott zu versöhnen, wie
es der heilige Paulus ausdrückt (vgl. 
2 Kor 5,19). Eine anspruchsvolle
Aufgabe, die uns völlig überfordern
würde, wenn wir nicht mit der
Gnade Gottes rechnen dürften.

Wir sollen unsere Zeit erlösen und
heiligen und die Sehnsüchte der
anderen verstehen und teilen, so
schrieb ich Euch mit Worten des
heiligen Josefmaria in meinem
ersten Brief als Vater dieses kleinen
Teils der Kirche. Ich greife jetzt den
Faden dieser Worte wieder auf: Es
stimmt nicht, dass die Menschen
von heute – im allgemeinen,
insgesamt – verschlossen oder



gleichgültig wären für alles, was
der christliche Glaube über
Schicksal und Sein des Menschen
lehrt; es ist nicht wahr, dass der
Mensch unseres Zeitalters nur an
das Irdische denkt und den
Himmel vergisst. Auch wenn es
nicht an Ideologien fehlt, die in
sich verschlossen sind, finden wir
in unserer Zeit neben Gemeinheit
große Ideale, neben Feigheit
Heroismus, neben Enttäuschung
Sehnsucht; es gibt Menschen, die
von einer neuen, gerechteren Welt
träumen, und Menschen, die –
vielleicht aus Enttäuschung über
das Scheitern ihrer
ursprünglichen Ideale – zu
egoistischer Ruhe Zuflucht
nehmen oder dem Irrtum
verhaftet bleiben.

Allen diesen Menschen, überall, wo
sie sind, und gleichgültig, ob wir
sie in einem Augenblick des Jubels
oder einer Niederlage antreffen,



müssen wir die feierlichen und
bestimmten Worte des Apostels
Petrus in der Zeit nach Pfingsten
zurufen: Christus ist der Eckstein,
der Erlöser, die Fülle unseres
Lebens, denn außerhalb von ihm
ist kein anderer Name unter dem
Himmel den Menschen gegeben, in
dem wir gerettet werden sollen
(Apg 4, 12).[1]

Alle mit Petrus zu Jesus durch Maria

2. Für die Kirche ist der Papst Petrus,
der der Welt Jesus Christus kundtut,
indem er die Freude des
Evangeliums verkündet.[2] Der
Generalkongress wollte an erster
Stelle erneut unsere kindliche
Einheit mit dem Bischof von Rom
bekräftigen und hat daher das Gebet
aufgegriffen, das uns der heilige
Josefmaria beigebracht hat: Omnes
cum Petro ad Iesum per Mariam.
[3]



Neben vielem anderen danken wir
Papst Franziskus für das Jahr der
Barmherzigkeit, für das Beispiel
seiner Frömmigkeit und seiner
Nüchternheit, für den apostolischen
Ansporn, den er weltweit gibt, und
dafür, dass er den Menschen so nahe
ist, ganz besonders denen, die es am
meisten brauchen. Wir danken ihm
auch dafür, dass er in Ausübung
seines Petrusamtes entschieden hat,
Don Alvaro seligzusprechen. Zudem
wollte der Kongress dem Papst seine
Dankbarkeit dafür ausdrücken, dass
er mich als Nachfolger des heiligen
Josefmaria, des seligen Alvaro und
Don Javiers bestätigt und noch am
Tag meiner Wahl zum Prälaten des
Opus Dei ernannt hat. Ich habe Euch
schon geschrieben, dass ich verwirrt,
gleichzeitig aber froh war über diese
Einheit, die uns der Heilige Geist
schenkt, der unendliche Liebe ist. Ich
möchte nur noch dafür leben, ein
guter Vater für jede und jeden von
Euch zu sein, indem ich ungeachtet



meiner Grenzen an der liebenden
Vaterschaft Gottes teilnehme. Auch
bewegt mich, dass mir der Papst am
1. Februar einen Brief zur
Ermutigung geschrieben und mich
unter den Schutz der Mutter Gottes
gestellt hat.

Auf Felsen bauen

3. Meine Töchter und meine Söhne,
wie können wir so reichen Gnaden
entsprechen? Fassen wir von neuem
den Vorsatz, uns den Geist des Opus
Dei treu zu eigen zu machen und ihn
weiterzugeben, so wie ihn uns der
heilige Josefmaria vermittelt hat, fest
gestützt auf ein tiefes Gespür für
unsere Gotteskindschaft in Christus
und fest entschlossen, Gott in der
beruflichen Arbeit und in den
normalen Umständen unseres
Lebens zu suchen, um so Salz und
Licht für die Welt zu werden (vgl. Mt
5, 13-14). Die christliche Berufung ist
wirklich wunderbar, sie führt uns zu



unserer geheimnisvollen
Einswerdung mit dem
fleischgewordenen Wort. Mit kühnen
Worten drückte es Johannes Paul II.
einmal so aus, wobei er eine
Wendung des II. Vatikanischen
Konzils aufgriff: „Durch die in der
Taufe empfangene Gnade erhält der
Mensch Anteil an der ewigen Geburt
des Sohnes aus dem Vater, da er ja zu
einem Adoptivsohn Gottes wird:
Sohn im Sohn.“[4]

4. Don Javier war ein guter Sohn
Gottes, weil er ein treuer Sohn des
heiligen Josefmaria war. Diese Treue
war für ihn das Fundament seines
Lebens. Der Generalkongress dankt
Gott für das Leben und die Lehren
dessen, der von 1994 bis 2016 unser
Prälat war. Um dem Wunsch aller
Gläubigen der Prälatur, der
Mitglieder der Priestergesellschaft
vom Heiligen Kreuz und der
Mitarbeiter zu entsprechen, soll hier
unterstrichen werden, wie sehr Don



Javier die Kirche und diesen Teil des
Gottesvolkes liebte, den das Opus Dei
darstellt. Don Javier hat ein
fruchtbringendes Beispiel pastoraler
Liebe hinterlassen, die sich in seiner
Einheit mit dem Heiligen Vater und
allen seinen Brüdern im
Bischofskollegium, in seinem
Seeleneifer und in seiner wachen
Sorge um die Kranken und die
besonders Bedürftigen ausdrückte.
Deshalb wird es Euch sicher freuen
zu erfahren, dass ich hiermit die
einhellige Meinung der
Kongressteilnehmer und so vieler
anderer Menschen festhalte, dass es
angemessen ist, Erinnerungen und
Zeugnisse über Don Javier, sein
hingebungsvolles Leben und seine
Lehren, zu sammeln.

Außerdem hat der Kongress betont,
wieviel Gutes die Selig- und
Heiligsprechungsprozesse über
Gläubige des Werkes in den
verschiedenen Ländern bewirken.



Deshalb ist es wichtig, ihre private
Verehrung weit zu verbreiten. So
wird vielen Menschen geholfen, die
Liebe Gottes und die Freude eines
christlichen Lebens mitten in der
Welt zu entdecken, wofür neben
vielen anderen die Diener Gottes
Isidoro Zorzano und Montserrat
Grases Zeugnis abgelegt haben.
Indem der Herr die Verdienste der
Heiligen krönt, krönt er zugleich das
Werk seiner Gnade.[5] In den
Heiligen ehren wir den Dreimal
Heiligen Gott und erneuern unseren
Wunsch nach Heiligkeit, das heißt
nach Liebe zu Gott und zu den
anderen in ihm.

5. Die Verwaltungen der Zentren des
Opus Dei, die das Apostolat aller
Apostolatedarstellen, sind gleichsam
sein Rückgrat[6]. Der Kongress hat
daher noch einmal die
entscheidende Rolle ihrer Arbeit für
die familiäre Atmosphäre des Opus
Dei unterstrichen. Sie wird durch



diese Arbeit real und kann so von
den Menschen wahrgenommen
werden, die in unsere Zentren
kommen. Zeigen wir uns für dieses
Geschenk erkenntlich, beten wir,
dass Gott diese Arbeit mit vielen
Berufungen segnet und dass sie ein
leuchtendes Beispiel für den Wert
und die Würde der Arbeit im
Haushalt ist. Die Frauen der Prälatur
werden den Dienst, den die
Verwaltungen leisten, im Hinblick
auf die aktuellen Umstände und
Bedürfnisse überprüfen, damit er
stets das Klima unseres Zuhause
bestimmt, den menschlichen und
familiären Ton, durch den jedes
Zentrum für uns wirklich ein
Bethanien wird.

6. Neben dem Dank an die Custodes
von Don Javier für ihre liebevolle
Fürsorge hat der Kongress auch die
wertvolle Hilfe herausgestellt, die die
betagten oder kranken Gläubigen der
Prälatur leisten, indem sie froh und



einfach ihre Begrenzungen
aufopfern, um so die
Evangelisierungsarbeit des Werkes
auf der ganzen Welt zu unterstützen.
Diesem stillen Impuls ist zweifellos
die aufmerksame Fürsorge all derer
hinzuzurechnen, die sich mit
herzlicher Liebe und großzügiger
Dienstbereitschaft um sie kümmern.
So folgen sie unserer Tradition,
einem Erbe des heiligen Josefmaria.
Das ist ein wichtiger Aspekt unseres
Familienlebens. Meine Töchter und
Söhne, viel hängt davon ab, wie wir
uns um die Alten und Kranken
kümmern!

Der Kongress hat auch seine
Anerkennung gegenüber Euren
Brüdern und Schwestern zum
Ausdruck gebracht, die in andere
Länder aufgebrochen sind, um dort
mit unserer apostolischen Arbeit zu
beginnen. Sie haben ihre Heimat
verlassen, um das Werk in anderen
Teilen der Welt zu verwirklichen. Ihr



werdet Euch daran erinnern, wie oft
Don Javier wiederholte, dass es
überall viele gute Menschen gibt, die
auf uns warten.

Aktuelle Herausforderungen für das
Abenteuer der Bildung

7. Die apostolische Dynamik – eine
Frucht des Heiligen Geistes – ist
immer durch die gründliche Bildung
gestützt worden, die die Prälatur
ihren Gläubigen erteilt und die
zugleich auch ihre Sendung darstellt,
eine weltweite Katechese zu
verwirklichen[7]. Der Kongress hat
angesichts der aktuellen Umstände
einige Bildungsinhalte besonders
hervorgehoben. Erlaubt mir, dass ich
sie im Folgenden aufzähle, damit uns
das Licht und die Kraft der Gnade
erkennen lassen, was wir in jeder
Region der Prälatur, in jedem
Zentrum und in jeder Familie meiner
Töchter und Söhne, ja in jeder Seele
noch tun können – und vor allem,



wie wir das, was wir schon tun,
besser machen können.

8. Als Allererstes sollte es um die
zentrale Bedeutung der Person Jesu
Christi gehen. Ihn wollen wir
kennenlernen, mit ihm wollen wir
Umgang pflegen, ihn wollen wir
lieben. Jesus in die Mitte unseres
Lebens stellen bedeutet, uns tiefer
auf das kontemplative Beten mitten
in der Welt einzulassen und den
anderen zu helfen, dass sie Wege der
Kontemplation[8] gehen; den Fokus
neu auf den anthropologischen und
christlichen Wert der verschiedenen
asketischen Mittel zu richten; jede
Person in ihrer Ganzheit zu erfassen:
ihren Verstand, ihren Willen, ihr
Herz und ihre Beziehungen zu den
anderen; die innere Freiheit zu
stärken, die dazu führt, die Dinge aus
Liebe zu tun; das Denken zu fördern,
damit jeder erkennen kann, worum
Gott ihn bittet und dann seine
Entscheidungen in voller



persönlicher Verantwortung trifft;
das Vertrauen auf die Gnade Gottes
zu nähren, um sowohl dem
Voluntarismus als auch einer
übertriebenen Gefühlsbetontheit die
Stirn zu bieten; das Ideal eines
christlichen Lebens aufzuzeigen,
ohne es mit Perfektionismus zu
verwechseln, das heißt indem man
lehrt, mit der eigenen Schwäche wie
auch mit der der anderen zu leben;
tagtäglich bis zur letzten Konsequenz
eine Haltung der vertrauensvollen
Hingabe zu leben, die sich auf die
Gotteskindschaft stützt.

Auf diese Weise werden wir uns der
Sendung, die mit unserer Berufung
verbunden ist, stärker bewusst. Sie
führt zu einer vollständigen und
frohen Hingabe. Wir sind ja berufen,
initiativ und spontan dazu
beizutragen, dass die Welt und die
Kultur unserer Zeit verbessert
werden, so dass sie sich für Gottes
Pläne mit der Menschheit öffnen: 



cogitationes cordis eius, die Pläne
seines Herzens bleiben bestehen von
Geschlecht zu Geschlecht (Ps 33, 11).

Daraus ergibt sich die Notwendigkeit,
allen zu erleichtern, mit dem Herzen
in Gott und deswegen losgelöst von
den materiellen Dingen leben zu
wollen. Frei, um lieben zu können.
Darin liegt der Sinn unseres Geistes
der Armut, der Nüchternheit und der
Loslösung, Tugenden aus dem
Evangelium, die im Lehramt von
Papst Franziskus eine große
Wertschätzung genießen.

Unsere Liebe zur Kirche wird uns
außerdem dazu bewegen, die
wirtschaftlichen Mittel für die
Entwicklung der apostolischen
Arbeit zu beschaffen und bei allen
eine große Begeisterung für ihre
berufliche Arbeit zu fördern: Sowohl
bei denen, die noch studieren, damit
sie den großen Wunsch haben, die
Gesellschaft aufzubauen, als auch bei



denen, die bereits in ihrem Beruf
arbeiten. Sie sollten – bei aller
Lauterkeit der Absicht – den guten
Ehrgeiz pflegen, es beruflich weit zu
bringen und dabei eine Spur zu
hinterlassen. Zugleich bitte ich aber
auch alle Numerarier und
Numerarierinnen um eine aktive
und großherzige Verfügbarkeit, was
bedeutet, dass sie sich, wenn es nötig
ist, mit der gleichen beruflichen
Begeisterung den Aufgaben der
Bildung oder Leitung widmen.

9. Dieses weite Panorama lädt uns
ein, unsere Sehnsucht nach weiterer
Ausbreitung neu zu beleben, um wie
in den ersten Zeiten des Werkes
vielen Menschen die Freude des
Evangeliums zu bringen, so dass sie 
die Anziehungskraft Jesu Christi[9]
spüren. Unser Vater sagte uns: Wenn
wir zahlreicher sein wollen,
müssen wir besser sein![10] Ich
wünsche mir, dass diese Überlegung
uns ermutigt und anspornt, mit Hilfe



der Gnade und der freiwilligen und
großzügigen Antwort aller, viele
Berufungen – so viele wie Gott will –
zu fördern: Berufungen von
Numerariern, Assoziierten,
Supernumerariern und Priestern der
Priestergesellschaft vom Heiligen
Kreuz.

Freiheit und Berufung: Das sind zwei
wesentliche Dimensionen
menschlichen Lebens, die sich
gegenseitig bedingen. Wir sind frei,
um einen Gott zu lieben, der ruft,
einen Gott, der die Liebe ist und in
uns die Liebe weckt, um ihn und die
Nächsten zu lieben.[11] Diese Liebe
führt uns zum vollen Bewusstsein
unserer Sendung, die eben nicht ein
Apostolat ist, das man von Zeit zu
Zeit oder eventuell ausübt,
sondern ständig und als Gerufene,
indem man es zum Ideal seines
ganzen Lebens macht[12]. Das Ideal
der Liebe zu Gott und der Liebe zu
den anderen bringt uns dazu, mit



vielen Menschen echte
Freundschaften zu pflegen: Wir
machen nicht Apostolat, sondern wir
sind Apostel! Das ist die „Kirche im
Aufbruch“, von der der Papst stets
spricht, wenn er uns daran erinnert,
wie wichtig Zartgefühl,
Großherzigkeit und persönlicher
Umgang sind.

Diese „Dynamik des ‚Aufbruchs’, die
Gott in den Gläubigen auslösen
will“[13], ist keine Strategie, sondern
die Kraft des Heiligen Geistes selbst,
der die ungeschaffene Liebe ist. In
einem Christen, in einem Kind
Gottes, bilden Freundschaft und
Nächstenliebe eine einzige Realität
– sie sind Licht Gottes, das Wärme
spendet.[14] Die derzeitigen
Umstände für die Evangelisierung
machen es noch notwendiger als
zuvor, dem persönlichen Kontakt
Vorrang einzuräumen. Dieser
Beziehungsaspekt steht im
Mittelpunkt des apostolischen



Wirkens, wie es der heilige
Josefmaria in den Berichten des
Evangeliums vorfand. Man kann
sehr wohl sagen, meine geliebten
Kinder, dass die größten Früchte
der Arbeit des Opus Dei diejenigen
sind, die seine Mitglieder ganz
persönlich mit ihrem Apostolat
des Beispiels und ihrer treuen
Freundschaft ernten.[15]

Bildung erteilen und Bildung
empfangen

10. Wenn wir die Bildungsmittel
vorbereiten und einsetzen, motiviert
uns der Gedanke, dass sie durch die
Gnade Gottes, der das Wachstum gibt
(vgl. 1 Kor 3, 6), in den Seelen
fruchtbar werden. Außer dass wir
uns immer zunächst auf die
übernatürlichen Mittel stützen,
geben wir uns Mühe, eine
verständliche Sprache zu sprechen,
in positivem und anspornendem Ton,
mit hoffnungsfrohem Blick auf die



Welt, in der wir jetzt leben und die
der Ort unserer Begegnung mit Gott
ist. Wir bemühen uns, den Zuhörern
ein aktives Teilnehmen leicht zu
machen und erkennbar werden zu
lassen, wie sich der Geist des Opus
Dei ganz praktisch auf das familiäre
und gesellschaftliche Leben
auswirkt. So kann das Leben aus
einem Guss gelingen, eine echt
christliche Kohärenz von dem, was
man denkt und was man betet, mit
dem, was man tut (vgl. Joh 4, 24; Röm
12, 1; 2 Thess 3, 6-15).

11. Für die Geschwisterlichkeit wie
für das Apostolat der Freundschaft
und des vertraulichen Gespräches
sind einige Tugenden von
besonderer Bedeutung: Neben der
Demut speziell die Freude und die
Großzügigkeit. Dringend erforderlich
ist auch ein ehrliches Interesse an
den anderen, das sich im
Verständnis, im Respekt und in der
Wertschätzung unterschiedlicher



Meinungen zeigt. Ein positiver Ton in
den Unterhaltungen ermöglicht, die
angesprochenen Themen sinnvoll zu
diskutieren. Mit einem Wort, es geht
darum, Säleute von Frieden und
Freude[16] zu sein, wie unser Vater
es uns beigebracht hat. Dazu gehört
auch, in sportlicher Haltung den
Kurs zu begradigen, wenn wir statt
Frieden eher ein wenig Zwietracht
gesät haben. Unsere Zentren und die
Häuser der Assoziierten, der
Supernumerarier und der Priester
der Priestergesellschaft vom Heiligen
Kreuz sollten immer die anziehende
Wärme eines Zuhause haben (vgl. Ps
133, 1; Joh 13, 34-35).

Ich habe in Erinnerung, wie viel
Frieden und Gelassenheit schon
allein die Anwesenheit von Don
Alvaro ausstrahlte, der genau das
lebte, was er uns lehrte: „Der
Familiensinn ist für uns so
wesentlich, dass jede meiner Töchter
und jeder meiner Söhne ihn immer



in sich trägt. Er ist so stark, dass er
um uns herum sofort spürbar wird,
so dass das Klima eines Zuhause
entsteht, wo immer wir sind.
Deswegen hat die Tatsache, Familie
zu sein und uns als Familie zu
fühlen, ihren Grund nicht in der
materiellen Tatsache, dass wir unter
einem Dach wohnen, sondern im
Geist der Kindschaft und der
Brüderlichkeit, die der Herr vom
ersten Moment an für sein Werk
gewollt hat.“[17]

12. Ich bitte den Herrn darum, dass
wir die Bildung derjenigen Laien und
Priester besonders fördern, die
persönliche geistliche Leitung
erteilen, damit sie es verstehen, sich
den anderen zu widmen und ihnen
mit Empathie und Klugheit zu helfen.
Mit Gottes Gnade sollen sie dazu
motivieren, die Anregungen des
Heiligen Geistes großzügig
aufzugreifen, der in der Tiefe des
Herzens spricht (vgl. Mt 10, 20). Das



gute Beispiel und eine gewissenhafte
Erfüllung der beruflichen, familiären
und gesellschaftlichen
Verpflichtungen sind unerlässlich,
wenn man anderen Menschen helfen
will, dem Herrn zu folgen. Unser
Vater hat uns gelehrt, dass das
berufliche Prestige, verstanden als
ein authentischer Dienst, unser 
Angelhaken als
Menschenfischer[18] ist. Der Glaube
erleuchtet den Verstand und gibt
dem Leben Sinn, er lässt uns jene
neue Dimension entdecken, die zu
einem Leben in Christus führt.

13. Es ist wichtig, mit spezifischen
Maßnahmen die ständige berufliche
Weiterbildung derer zu fördern, die
in den apostolischen Einrichtungen
an Leitungsaufgaben beteiligt sind.
Es geht darum, ihre Fähigkeit zur
Leitung und zur Führung von
Einzelpersonen wie von
Arbeitsgruppen zu verbessern. Es
braucht viel Verantwortungssinn, die



christliche Identität der
verschiedenen Einrichtungen, die
Qualität ihres Managements und den
Dienst zu stärken, den sie der
Gesellschaft leisten. Kollegiales
Arbeiten ist eine Kunst und lässt sich
nicht improvisieren. Es erfordert,
zuhören zu können, Ansichten
auszutauschen, Meinungen zu teilen
und auf die besonderen Stärken
eines jeden zu zählen.

In der Kirche

14. Damit die neue Evangelisierung
Frucht trägt, ist die Einheit unter den
Katholiken selbst von entscheidender
Bedeutung. Die gegenseitige
Wertschätzung der Gläubigen in der
Kirche und in den verschiedensten
Gruppierungen zu stärken, ist Teil
unserer Sendung in der großen
Familie der Kinder Gottes: Unser
wichtigstes Apostolat als Christen,
das beste Glaubenszeugnis
gegenüber der Welt, besteht darin,



dass wir innerhalb der Kirche für
eine Atmosphäre echter Liebe
sorgen.[19] Dafür ist es notwendig,
dass wir dem jeweiligen Einzelfall
entsprechend die Beziehungen zu
den Angehörigen anderer
Institutionen und Daseinsformen in
der Kirche fördern, dass wir
mögliche Missverständnisse
ausräumen und dem Herrn all die
Initiativen anempfehlen, die andere
unternehmen. So leben wir die
kollektive Demut.

15. Priester und Seminaristen zu
unterstützen, ist ebenfalls von
großer Bedeutung für das Wohl von
Kirche und Gesellschaft. Dafür sind
die Assoziierten und
Supernumerarier der
Priestergesellschaft vom Heiligen
Kreuz Protagonisten in vorderster
Front, weil sie voll und ganz an der
Berufung zum Opus Dei teilhaben,
die ihren verschiedenen Aufgaben
eine neue Dynamik verleiht. Dabei



respektieren sie ihre ausschließliche
Abhängigkeit von ihrem eigenen
Bischof und handeln stets im
Rahmen ihres pastoralen Dienstes,
den sie in der Regel direkt und voll
im Dienst der Diözese leisten, in der
sie inkardiniert sind und die sie
mehr und mehr lieben sollen.

Alle Gläubigen des Opus Dei sind
aufgerufen, für die Bischöfe und die
Priester ihrer Diözese zu beten, sie
mit Hochachtung und Vertrauen zu
behandeln und im Rahmen ihrer
Möglichkeiten mit ihnen
zusammenzuarbeiten, natürlich
immer so, dass es mit der Heiligung
der beruflichen Arbeit und mit ihren
familiären Verpflichtungen
vereinbar ist.

Für die Priester werde ich mich jetzt
darauf beschränken, an einige Worte
des Papstes über ihren Dienst als
Beichtväter zu erinnern: Seien wir
liebevoll zu allen, Zeugen der



Zärtlichkeit Gottes, stets darum
bemüht, zum Nachdenken
anzuregen, und klar, verfügbar, klug
und großzügig zu sein! Mit einem
großmütigen Herzen werden wir das
Geheimnis der unendlichen
Barmherzigkeit eines Gottes feiern,
der verzeiht.[20]

Des Weiteren wird es gut sein, einige
Gläubige der Prälatur, Mitarbeiter
und junge Leute bei Gelegenheit zu
ermuntern, dass sie sich anbieten,
aktiv und mit voller persönlicher
Freiheit und Verantwortung
Katechesen, Ehevorbereitungskurse
und soziale Aufgaben in den
Pfarreien zu unterstützen oder wo
immer es nötig ist. Das ist zu
befürworten, solange es sich um
Aufgaben handelt, die zu ihrer
Grundverfassung als echte Laien mit
echt laikaler Denkweise passen.
Dabei hängen sie natürlich in keiner
Weise von der Leitung der Prälatur
ab. Zugleich möchte ich ganz



ausdrücklich die Ordensleute
würdigen, die so viel Gutes für die
Kirche und die Welt getan haben und
weiterhin tun. Wer den
Ordensstand nicht liebt und
verehrt, ist kein gutes Kind von
mir[21], hat uns unser Vater gelehrt.
Außerdem denke ich gern an so viele
Ordensleute und Diözesanpriester,
deren Berufung in der hilfreichen
Atmosphäre des Werkes aufgekeimt
ist.

Um der Kirche besser dienen und
den Seelen eine aufmerksame Sorge
zuwenden zu können, hat der
Generalkongress die Weisung
gegeben, mit kreativer Phantasie und
Flexibilität zu erarbeiten, wie man
die apostolischen Unternehmungen
am besten voranbringen und
koordinieren kann: Zum Beispiel
kann man unter entsprechenden
Voraussetzungen bestimmte Zentren
des Werkes zusammenlegen, um
Energien zu bündeln und ein frohes



und herzliches Familienleben zu
erleichtern. Oder man kann für
mehr passend eingerichtete und
flexibel organisierte „Stützpunkte“
sorgen, so dass die Bildungsmittel da
angeboten werden, wo die Leute
sind. Beispielsweise an den
neuralgischen Punkten der Städte, in
Zonen hoher Arbeitsdichte oder
rapiden Wachstums oder in Schulen
und Universitäten.

Neue apostolische Herausforderungen

16. Der Generalkongress hat einen
Aufruf des Kongresses von 2002
aufgegriffen, den Don Javier so
formuliert hatte: Es gehe um die
Förderung „einer neuen Kultur, einer
neuen Gesetzgebung, einer neuen
Mode, die der Würde des Menschen
entsprechen und seiner Bestimmung
zur Herrlichkeit der Kinder Gottes in
Jesus Christus gerecht werden“[22].
Die Gläubigen der Prälatur, die
Jungen und Mädchen von Sankt



Raphael und die Mitarbeiter – sie alle
sollen sich als Protagonisten dieser
neuen Kultur verstehen, die die
gegenwärtige relativistische
Einstellung überwinden kann. Das
aber verlangt von allen je nach ihren
Möglichkeiten eine tiefe menschliche
und berufliche Bildung, eine
gründliche Kenntnis der
Glaubenslehre und ihre
entschlossene Präsenz in all den
Bereichen, zu denen sie Zugang
haben. Und es verlangt einen offenen
Blick, so dass sie mit allen ins
Gespräch kommen können.

Dafür ist einerseits ein gewisses
Ansehen nötig, welches man
gewinnt, wenn man die anderen
ernstnimmt, und andererseits eine
persönliche Sprachengabe, die
zunimmt, wenn man sich stetig zu
erneuern sucht. Auf diese Weise
fördert man die Empathie, mit der
man die christliche Sichtweise
überzeugend vermitteln kann, weil



man auch auf die Sorgen des
Anderen eingeht, ohne ihn zu
überrollen oder in einen Monolog zu
verfallen. Respekt vor der Würde
jedes Menschen unabhängig von
seinen Fehlern, Respekt vor dem
Gemeinwohl der Gesellschaft,
ruhiges und verantwortungsvolles
Arbeiten Seite an Seite mit anderen
Bürgern. Solche Verhaltensweisen
machen die Schönheit und die
Attraktivität der christlichen Werte
in den verschiedensten Bereichen
der Gesellschaft offenbar.

17. Um die Vielschichtigkeit
bestimmter Sektoren des
gesellschaftlichen Lebens zu
verstehen, bedarf es der Hilfe von
Experten, zum Beispiel in folgenden
Bereichen: Der Nutzung digitaler
Informations- und
Kommunikationsmedien; der
Umsetzung von Initiativen im
Erziehungsbereich; der
fachspezifischen Kommunikation;



der Verwaltung von
Hochschulprojekten; dem
Management und der Leitung von
Krankenhäusern; bei sozialen
Projekten; der Errichtung und dem
Betreiben von Stiftungen. Die
Forderung nach beruflicher
Kompetenz ist Teil einer laikalen
Einstellung und geht mit dem
Wunsch einer priesterlichen Seele
einher, an der Vervollkommnung der
Schöpfung und der Erlösung
mitzuwirken.

Um eine neue Kultur zu fördern,
wird es nötig sein, Experten so 
auszubilden, dass sie auf der Basis
einer christlichen Anthropologie und
mit einem gesunden
Urteilsvermögen in die Lage versetzt
werden, besonders komplexe Fragen
anzugehen wie Gender,
Gleichstellung, Gewissensfreiheit,
Religionsfreiheit, Meinungsfreiheit,
Bioethik, Kommunikationsformen,
um nur einige zu nennen.



Universitäten und
Forschungsinstitute sind die am
besten geeigneten Orte, um all diese
Fragen zu untersuchen.

Außerdem soll die Ausbildung klug
und entschieden auf jede Person
zugeschnitten werden. Angefangen
bei den jüngsten, so dass sie
wohlbegründete Überzeugungen
heranbilden. Statt sich in defensive
Haltungen zu verschließen, gilt es,
von den unterschiedlichen
Positionen das Richtige zu
übernehmen, mit anderen im
Gespräch zu bleiben, von allen zu
lernen und die Freiheit aller
gewissenhaft zu respektieren, erst
recht in diskutablen Fragen.

18. Der selige Paul VI. hat den
berühmten Satz geprägt: „Der
heutige Mensch hört lieber auf
Zeugen als auf Lehrer.“ Er fügte
hinzu: „Und wenn er auf Lehrer hört,
dann weil sie Zeugen sind.“[23] In



der gegenwärtigen Kultur braucht es
Gesichter, die eine Botschaft
glaubwürdig machen. Deswegen gilt
es, attraktive Zeugnisse christlichen
Lebens im Dienst an den
Mitmenschen vorzustellen. Gewiss
soll man Opinion leader heranbilden,
aber ebenso Initiativen entwickeln,
die über die Kirche informieren –
und in ihrem Schoß auch über das
Opus Dei. Das kann auch über die
sozialen Netzwerke geschehen, weil
sie besonders geeignet sind,
Tausende von Menschen direkt zu
erreichen. Die Entfaltung solcher
Initiativen hängt von der
Großzügigkeit und Kreativität derer
ab, die sie unterhalten.

19. Der Kongress hat betont, dass er
neben dem persönlichen Apostolat
der Freundschaft und des
vertraulichen Gespräches voll und
ganz hinter den korporativen und
persönlichen apostolischen
Einrichtungen steht. Die



ganzheitliche Bildung, die sie
vermitteln, hat ihre apostolische
Wirksamkeit unter Beweis gestellt.
Sie lehren, erziehen und machen
bereit zum Dienst an den
Mitmenschen. Sie sollten möglichst
noch viel mehr Menschen erreichen
und sie Schritt für Schritt an den
Reichtum des christlichen Glaubens
heranführen, der von Angst und
Trübsinn befreit. Damit dieser
Glaube im täglichen Leben Gestalt
annehmen kann, sind Bildungsmittel
nötig, die unter anderem auf
Familien, auf Schüler, auf Studenten
zugeschnitten sind. Dafür ist es
erforderlich, alle Beteiligten zu
motivieren und gut vorzubereiten.

20. Die Evangelisierung der
Gesellschaft und die nachhaltige
Entfaltung der apostolischen Arbeit
lassen es sinnvoll erscheinen, neue
Zentren der Erziehung zu
entwickeln, die Eltern und zugleich
ihren Kindern von klein auf



menschliche und christliche Bildung
bieten. Wenn die Gründung solcher
Bildungseinrichtungen einer
Gesetzgebung unterliegt, die
korporative oder persönliche
apostolische Einrichtungen
verhindert oder erschwert, können
sie unter Umständen trotzdem
geistlichen Beistand von Priestern
der Prälatur erhalten.

Die Bedeutung der Familie

21. Der Papst lehrt in seiner zweiten
Enzyklika: „In der Familie werden
die ersten Gewohnheiten der Liebe
und Sorge für das Leben gehegt, wie
zum Beispiel der rechte Gebrauch
der Dinge, Ordnung und Sauberkeit,
die Achtung des örtlichen
Ökosystems und der Schutz aller
erschaffenen Wesen. Die Familie ist
der Ort der ganzheitlichen
Erziehung, wo sich die
verschiedenen Momente der
persönlichen Reifung ausformen, die



eng miteinander verbunden
sind.“[24] Man reift mit der Zeit und
wenn der Blick vertrauensvoll nach
vorne gerichtet ist. Es tut not, in den
Familien ein tiefes Gespür für die
Tugend der Hoffnung zu fördern.

Es wird immer nötig sein, praktische
Formen der Ehevorbereitung zu
entwickeln, die gegenseitige Liebe
der Eheleute und ein christliches
Familienleben zu fördern und das
sakramentale Leben der Großeltern,
Eltern und Kinder zu unterstützen,
insbesondere die häufige Beichte.
Christus umarmt alle Generationen,
niemand ist nutzlos oder überflüssig.

Der Kongress würdigt den Einsatz
von Studiengruppen zur
erzieherischen, sozialen und
wirtschaftlichen Rolle der Familie,
die in der Öffentlichkeit eine positive
Einstellung gegenüber kinderreichen
Familien schaffen wollen. Es ist
angebracht, denen noch mehr



Aufmerksamkeit zu schenken, die
bereits im Kontakt mit den
verschiedenen apostolischen
Einrichtungen stehen wie
Kindergärten, Schulen, Jugendclubs,
Universitäten, Studentenheimen.

Die Elternbildung, die Don Javier so
sehr gefördert hat, bleibt weiterhin
eine Priorität, denn sie trägt wirksam
dazu bei, dass die gegenseitige Liebe
der Eheleute gefestigt wird und ihre
Offenheit für das Leben wächst. Die
Elternbildung geht von einer
natürlichen Familie aus und leitet
hin zur Freude an der Familie als
einem christlich geprägten
spirituellen Lebensraum. Zahlreiche
Initiativen dieser Art erreichen
immer mehr junge Paare und leisten
eine breite Bildungsarbeit. So kann
man vielen Leuten die Schönheit der
sakramentalen Ehe sichtbar machen,
die ein Bild für die Einheit Christi mit
seiner Kirche ist (vgl. Eph 5, 32). Mit
dem Sakrament ziehen Friede und



Freude des Heiligen Geistes in das
Zuhause ein. In der gegenseitigen
Liebe der Eltern, ebenso wie in der
Liturgie und in der Gemeinschaft der
Kirche, „liebt uns Gott, lässt uns seine
Liebe sehen und spüren, und aus
diesem ‚Zuerst’ Gottes kann als
Antwort auch in uns die Liebe
aufkeimen“[25].

22. Der Kongress wollte auch ein
apostolisches Feld aufzeigen, das in
den letzten Jahren sehr an
Bedeutung gewonnen hat, nämlich
dazu beizutragen, dass die vielen
Zuwanderer aus Ländern mit
katholischer Tradition (zum Beispiel
den Philippinen, Lateinamerika,
Polen usw.) Hilfe für ihre
Glaubenspraxis und berufliche
Ausbildung erfahren und auch
menschlich gefördert werden. Außer
dass man ihnen hilft, ihre eigene
Identität zu entfalten, macht sie diese
umfassende Bildung in dem Land,
das sie aufgenommen hat, zu einem



echten Sauerteig der Evangelisierung
(vgl. Lk 13, 20). Auf der ganzen Welt
können Dutzende von Kirchen, die
die Bischöfe Priestern anvertraut
haben, die in der Prälatur
inkardiniert sind, diese Arbeit
wirksam unterstützen, immer in
Abstimmung mit den Pastoralplänen
der Bischöfe, denen sie unterstehen.

Das Werk in unseren Händen

23. Es gibt nicht nur die Numerarier
und Assoziierten, um die
Einrichtungen und Initiativen
voranzubringen. Auch den
Supernumerariern und
Supernumerarierinnen gilt es, viel
Verantwortung zu übertragen und
ihnen zu helfen, dass sie das Werk
als ihre ureigene Sache verstehen, als
wäre es ein weiteres Kind. Unser
Vater sagte bei einer Gelegenheit: 
Alle zusammen werden wir viele
Tränen trocknen und viel Kultur
vermitteln; wir werden Frieden



bringen und viele Zusammenstöße
und Kämpfe verhindern; wir
werden dafür sorgen, dass die
Leute sich mit christlichem
Anstand in die Augen schauen,
ohne Hass.[26] Es ist wichtig, dass
meine Kinder, die Supernumerarier,
mit vollem Einsatz in der Arbeit von
Sankt Raphael mitarbeiten, deren 
unmittelbares Ziel es ist, eine 
ganzheitliche Bildung[27] zu
vermitteln. Es ist durchaus normal
und an manchen Orten sogar die
Regel, dass die Supernumerarier die
Jugendclubs und andere
erzieherische Initiativen entwickeln
und leiten.

Als Folge einer ohne Strenge oder
Druck erteilten und gut assimilierten
Bildung wirken die
Supernumerarier, wenn es klug und
angebracht ist, mit Gott zusammen,
um in jungen Menschen eine
Berufung zu Numerariern oder
Assoziierten zu wecken. Im Hinblick



auf diese mögliche Perspektive beten
sie mit größtem Respekt vor der
persönlichen Freiheit für ihre Kinder
und lassen alles in den Händen
Gottes.

In der Arbeit von Sankt Gabriel ist
folgendes notwendig: Dass
mancherorts mehr Supernumerarier
Gruppenbeauftragte oder
Gruppenbetreuer werden und
regelmäßig persönliche geistliche
Leitung erteilen; dass man sich mehr
auf sie stützen kann, wenn
Besinnungstage zu betreuen sind;
dass sie ermutigt werden, das
Apostolat an Orten in Schwung zu
bringen, wo es noch kein Zentrum
gibt. Wir sollen dafür sorgen, dass
mehr Assoziierte und
Supernumerarier in den
Arbeitsgruppen und Gremien für
bestimmte apostolische Initiativen
aktiv präsent sind. Für ihre
Ausbildung erhalten sie



entsprechendes Material in
verschiedenen Sprachen.

Apostolat mit der Jugend

24. Der Generalkongress hat
festgehalten, wie wichtig die Arbeit
von Sankt Raphael ist, unser
Augenstern[28]. Es wurde
vorgeschlagen, im Allgemeinen wie
im Einzelfall den Maßnahmen
Vorrang zu geben, die die
Entwicklung der Arbeit mit
Jugendlichen der unterschiedlichen
Lebensbereiche begünstigen, und
alles zu tun, um mit der Gnade Gottes
viele Berufungen von jungen
Numerariern und Assoziierten zu
fördern. Alle Angehörigen der
Prälatur und Mitglieder der
Priestergesellschaft vom Heiligen
Kreuz sollen überlegen, wie sie mit
Gebet, Opfer und Tat dazu beitragen
können, dass wir noch viel mehr
junge Leute erreichen.



Es ist eine der eindeutigen
Prioritäten der Bildung im Bereich
der Arbeit von Sankt Raphael, den
Jungen und Mädchen zu helfen, 
Seelen des Gebetes[29] zu werden.
Dazu bringt man ihnen ganz
praktisch bei, wie sie mit Gott
sprechen und wie sie auf ihn hören
können. Wichtig ist auch, ihnen
entdecken zu helfen, welch großen
natürlichen und übernatürlichen
Wert echte Freundschaft hat und wie
wichtig Studium, Lektüre sowie eine
hohe berufliche Kompetenz sind, um
der Kirche und der Gesellschaft zu
dienen. Unter den Tugenden, die
man bei den Jugendlichen besonders
fördern soll, hat der Kongress eigens
Mut, Stärke und Maßhalten erwähnt
(beispielsweise im Sinne einer
klugen und nüchternen Nutzung
neuer Technologien). Außerdem
alles, was die Dienstbereitschaft
fördert. Man muss den Jugendlichen
helfen, ihren Glauben zu erklären
und all die praktischen



Konsequenzen zu ziehen, die sich im
Bereich ihrer Familie, unter ihren
Freunden sowie in den sozialen
Netzen aus der Nachfolge Christi
ergeben.

25. Wie schön ist es, wenn man den
Jugendlichen und ihren Eltern hilft,
die Anziehungskraft einer
Ganzhingabe an Gott mit ungeteiltem
Herzen zu entdecken und
wertzuschätzen. Zugleich wird man
ihnen aber auch die Schönheit der
Berufung zur Gründung einer
christlichen Familie nahebringen. In
den Zentren von Sankt Raphael für
Studenten ist es lohnenswert, all das
anzusprechen, was mit der
Verlobungszeit und der Ehe zu tun
hat. Dabei kann man auf vielerlei
Hilfen zurückgreifen, etwa auf das
Zeugnis von Supernumerariern und
Supernumerarierinnen, auf
Elternbildungskurse für Ledige, auf
Vorträge, Filme oder bewährte
Schriften. Für die



Neuevangelisierung ist das Zeugnis
einer wachsenden Zahl christlicher
Familien dringend nötig. Das spornt
uns an, den Weg dieser Berufung von
seinem Anfang an zu begleiten –
schon vor der Verlobungszeit. Und
zwar mit echtem Respekt und tiefem
Glauben an die Sendung der
christlichen Familie, „einer
Gemeinschaft des Glaubens, der
Hoffnung und der Liebe“[30].

26. Setzen wir die apostolische Arbeit
unter Studenten und jungen
Berufstätigen mit wahrer
Begeisterung fort, seien sie ledig oder
jung verheiratet, und nutzen wir
dazu die Bildung, die Tausende von
ihnen in so vielen apostolischen
Einrichtungen bekommen haben,
insbesondere in Schulen,
Jugendclubs und in Zentren von
Sankt Raphael. Dazu ist es sinnvoll,
die Vereinigungen von „Ehemaligen“
kreativ und initiativ zu
professionalisieren, um zu neuen,



attraktiven Formaten zu kommen,
die die Fortführung persönlicher
Kontakte im Rahmen der Arbeit von
Sankt Gabriel ermöglichen, so dass
viele Menschen gewonnen werden,
die unsere Arbeit als Mitarbeiter
unterstützen.

27. In der Bildungsarbeit von Sankt
Raphael und Sankt Gabriel ist es gut,
die Werke der geistigen und der
leiblichen Barmherzigkeit zu
fördern, wie es der steten Lehre der
Kirche, der Erfahrung des heiligen
Josefmaria und dem entspricht, was
Papst Franziskus vorlebt und
verkündet. Persönliche Aktivitäten
und Initiativen in den Bereichen
Solidarität, Einsatz für die
Bedürftigen und soziale
Verantwortung sind keine Moden
und keine Randerscheinungen,
sondern gehören zum Kern des
Evangeliums. Eine vertiefte Kenntnis
der Soziallehre der Kirche, zum
Beispiel durch Vorträge und



Seminare, wird vor allem dort sehr
hilfreich sein, wo die soziale
Ungleichheit besonders ausgeprägt
ist.

28. Die Universitäten, die
apostolische Einrichtungen sind,
sollen weiterhin Forschungsarbeiten
mit internationaler Beteiligung
vorantreiben und Räume für die
Zusammenarbeit mit weltweit
bekannten Intellektuellen
erschließen. Dies wird dazu
beitragen, wissenschaftliche
Paradigmen und konzeptionelle
Modelle zu entwickeln, die mit dem
christlichen Menschenbild kohärent
sind und zugleich mit der
Überzeugung einhergehen, dass
unsere Gesellschaft überall solcher
Perspektiven bedarf, um Frieden und
soziale Gerechtigkeit zu fördern. Die
Bereitschaft, allen zu dienen, zeigt
sich natürlich auch im
freundschaftlichen Umgang mit den
Kollegen anderer Universitäten.



Einige Prioritäten

29. Abgesehen davon, dass der
Beginn der stabilen apostolischen
Arbeit in weiteren Ländern immer
näher rückt, rät der Kongress, die
apostolische Ausbreitung auf
bestimmte Orte auszurichten, an
denen wir bereits arbeiten und die
eine spezielle Bedeutung für die
künftige Gestalt der Gesellschaft
haben, weil dort große
internationale Organisationen oder
intellektuelle Führungszentren
angesiedelt sind.

Der Kongress ermuntert dazu, die
Veröffentlichung und Verbreitung
des Gesamtwerkes Sankt Josefmarias
wie auch der zugehörigen
historischen Forschung zum Wohl
der Kirche und der Menschen
fortzusetzen. Konkret schlägt er vor,
einen zentralen Aspekt der Lehre des
heiligen Josefmaria noch mehr zu
entfalten, nämlich die Arbeit der



Kinder Gottes. Weil sie der 
Angelpunkt der Heiligung ist und
weil sie das natürliche Feld für das
Apostolat abgibt, was vielerlei
Auswirkungen auf Kirche und
Gesellschaft hat, soll dieser Aspekt
aus verschiedenen Perspektiven
beleuchtet werden, unter anderem in
akademischer, theologischer,
soziologischer und geistlicher
Hinsicht.

30. Ich komme zum Schluss. Nach
der Lektüre dieser Seiten werdet Ihr
Euch bei all den vielen Beschlüssen,
zu denen der Kongress gelangt ist,
vielleicht fragen: Was sind denn nun
die wichtigsten Punkte, die uns der
Herr in dieser für die Welt, die
Kirche und das Werk historischen
Stunde nahelegt? Die Antwort ist
klar: An allererster Stelle geht es
darum, mit dem Zartgefühl von
Verliebten unsere Einheit mit Gott zu
pflegen und dabei von der
Betrachtung Jesu Christi auszugehen,



der Antlitz der Barmherzigkeit des
Vaters ist. Das Programm des
heiligen Josefmaria wird immer
gültig bleiben: Christus suchen.
Christus finden. Christus lieben.
[31] Die apostolische Arbeit des
Werkes ist ein Überströmen unseres
inneren Lebens und muss es bleiben.
Es ist an der Zeit, meine Töchter und
Söhne, uns immer tiefer auf Wege
der Kontemplation inmitten der Welt
einzulassen.

31. Seit Jahrzehnten hat die Kirche
ihre mütterliche Aufmerksamkeit auf
zwei vorrangige Gebiete
konzentriert: Die Familie und die
Jugend. Auch wir – als kleiner Teil der
Kirche – wollen uns diese Sorge der
letzten Päpste zu eigen machen,
damit die Familie immer treuer den
liebevollen Plänen folgt, die Gott für
sie vorgezeichnet hat. Und zugleich
müssen wir allen Jugendlichen
helfen, damit ihre Träume von Liebe
und einem sinnvollen Leben zu einer



beglückenden Wirklichkeit werden.
Der rote Faden der Beschlüsse des
Kongresses ist die Begleitung der
Familie und der Jugendlichen.
Daraus werden wir viele praktische
Konsequenzen für unsere tägliche
apostolische Arbeit ziehen können.

Neben diesen vorrangigen Themen
möchte ich betonen, dass es für uns
alle notwendig ist, unser Herz weiter
zu machen. Bitten wir den Herrn,
dass er uns ein Herz nach seinem
Herzen gibt, damit darin alle
Bedürfnisse, Schmerzen und Leiden
der Männer und Frauen unserer Zeit
Platz finden, besonders der
Schwächsten. In unserer
gegenwärtigen Welt zeigt die Armut
viele Gesichter: Die Gleichgültigkeit,
mit der viele Alte und Kranke
behandelt werden, die Einsamkeit
der Menschen, die von allen
verlassen sind, das Drama der
Flüchtlinge, das Elend, in dem ein
großer Teil der Menschheit lebt,



vielfach wegen himmelschreiender
Ungerechtigkeit. Nichts von alledem
darf uns gleichgültig lassen. Ich
weiß, dass alle meine Söhne und
Töchter ihre „Phantasie der
Liebe“[32] in Bewegung setzen, um
allen unseren Geschwistern, die in
Not sind, den Balsam der Zärtlichkeit
Gottes zu bringen: Die Armen –
sagte unser Freund – sind für mich
das beste geistliche Buch und das
Hauptthema meines Gebetes. Sie
bereiten mir Schmerz, und weil ich
in ihnen Christus begegne, ist es
sein Schmerz, der mir wehtut. Und
dieses Wehtun lässt mich
innewerden, dass ich ihn liebe und
dass ich sie liebe.[33]

32. Der Kongress wollte die
Beschlüsse, die ich Euch hier
weitergegeben habe, ausdrücklich in
die Hände der Muttergottes legen.
Nur mit ihrer mütterlichen
Mittlerschaft werden wir in der Lage
sein, auf dem Weg dieser



hinreißenden Mission
voranzukommen, die uns als Jüngern
Jesu Christi anvertraut ist. Sie ist die 
Mater pulchrae dilectionis, die Mutter
der Schönen Liebe (vgl. Sir 24, 24),
als die wir sie am heutigen Tag, dem
14. Februar, nach dem Eigenkalender
der Prälatur liturgisch feiern.[34] An
diesem Tag ließ Gott 1930 den
heiligen Josefmaria die Berufung der
Frauen zum Opus Dei und im Jahr
1943 den Platz für die Priester
erkennen. So wurde die Einheit des
Werkes noch mehr gefestigt, die
Einheit einer desorganisierten
Organisation[35], vor allem aber
eine aus der Liebe geborene Einheit,
weil wir alle auf die anderen
bezogen sind als Kinder Mariens, die
Mutter Gottes und unsere
Mutter[36] ist.

Als ich heute vor dem feierlich in der
Monstranz ausgesetzten Herrn das Te
Deum zur Danksagung gesungen
habe, dachte ich an Euch. 



Kommunion, Vereinigung, Sich-
Mitteilen, Sich-Anvertrauen: Wort,
Brot, Liebe.[37] Im Gedanken daran,
dass Jesus Christus, jetzt
verborgenim Brot und im Wort, am
Ende der Zeiten wiederkommen
wird, habe ich ihn gebeten, uns zu
helfen, und ich habe Euch alle seiner
Barmherzigkeit anvertraut.

33. Meine Töchter und Söhne, wenn
sich irgend jemand von Euch auf
dieser Welt, die so schön und
gleichzeitig so gequält ist, jemals
allein fühlen sollte, dann soll er
wissen, dass der Vater für ihn betet
und ihn in der Gemeinschaft der
Heiligen wirklich begleitet und dass
er ihn in seinem Herzen trägt. Daher
möchte ich gern daran erinnern, wie
die Liturgie an dem Fest, das wir am
Zweiten dieses Monats gefeiert
haben, die Darstellung des Kindes im
Tempel besingt: Es schien, hieß es da,
als ob Simeon das Kind auf seinen
Armen trüge, doch in Wirklichkeit



war es umgekehrt: „Senex puerum
portabat, Puer autem senem
regebat“[38]: Der Greis trug das Kind,
aber es war das Kind, das ihn
aufrecht hielt und leitete. So stützt
uns Gott, auch wenn wir manchmal
nur spüren, wie die Seelen auf uns
lasten. So stützt er uns durch die 
wunderbare Gemeinschaft der
Heiligen[39].

Per singulos dies, benedicimus te, Tag
für Tag preisen wir dich, Herr, mit
der ganzen Kirche: „Jeden Tag“, so
sagte Don Javier gern, dieser treue
Sohn des heiligen Josefmaria und des
seligen Alvaro; also ein treuer Sohn
der Tag für Tag darum kämpfte, sich
von der Liebe Gottes leiten zu lassen.
An der Hand der Muttergottes, der
Mutter der Liebe, die sich
vorbehaltlos hingibt, erhebe ich
meine Seele zum Dreimal Heiligen
Gott: Gewähre uns, Herr, dass wir
aus dem Glauben an deine Liebe



jeden Tag mit neuer Liebe in froher
Hoffnung leben.

In Liebe segnet Euch

Euer Vater

Fernando

Rom, 14. Februar 2017, am Fest der
Mutter der Schönen Liebe

[1] Heiliger Josefmaria, Christus
begegnen, Nr. 132.

[2] Vgl. Papst Franziskus,
Apostolisches Schreiben Evangelii
Gaudium, 24.11.2013, Anfang.

[3] Heiliger Josefmaria, Der Weg, Nr.
833.

[4] Heiliger Johannes Paul II.,
Homilie 23.3.1980. Vgl. 2. Vat. Konzil,



Pastoralkonstitution Gaudium et spes,
Nr. 22.

[5] Vgl. Messbuch, Präfation von den
Heiligen I.

[6] Don Javier, Brief 28.11.2002, Nr.
18, in „Familienbriefe“ 5, Nr. 125. Vgl.
Instruktion, 31.5.1936, Nr. 66.

[7] Heiliger Josefmaria, 
Aufzeichnungen von einem
Familientreffen, 6.2.1967, in Noticias
1967, S. 84 (AGP, Bibliothek, P02).

[8] Heiliger Josefmaria, Freunde
Gottes, Nr. 67.

[9] Heiliger Josefmaria, 
Aufzeichnungen aus einer
Betrachtung, 1.4.1962 (AGP,
Bibliothek, P09, S.46).

[10] Heiliger Josefmaria, Instruktion,
8.12.1941, Fußnote 122.

[11] Vgl. Heiliger Josefmaria, Im
Feuer der Schmiede, Nr. 270.



[12] Heiliger Josefmaria, Instruktion,
Mai 1935/14.11.1950, Nr. 15.

[13] Papst Franziskus, Apostolisches
Schreiben Evangelii Gaudium,
24.11.2013, Nr. 20.

[14] Heiliger Josefmaria, Im Feuer der
Schmiede, Nr. 565.

[15] Heiliger Josefmaria,Brief
11.3.1940, Nr. 55.

[16] Heiliger Josefmaria, Christus
begegnen, Nr. 30.

[17] Seliger Alvaro, Brief 1.12.1985, in
„Familienbriefe“ I, Nr. 204.

[18] Heiliger Josefmaria, Der Weg, Nr.
372.

[19] Heiliger Josefmaria, Freunde
Gottes, Nr. 226.

[20] Vgl. Franziskus, Apost. Schreiben
Misericordia et misera, 20.11.2016,
Nr. 10.



[21] Heiliger Josefmaria, Instruktion,
Mai 1935/14.9.1950, Fußnote 5.

[22] Don Javier, Brief 28.11.2002, Nr.
11, in „Familienbriefe“ V, Nr. 118.

[23] Sel. Paul VI., Apost. Schreiben 
Evangelii nuntiandi, 8.12.1975, Nr. 41.

[24] Papst Franziskus, Enz. Laudato
si’, 24.5.2015, Nr. 213.

[25] Benedikt XVI, Enz. Deus Caritas
est, 25.12.2005, Nr. 17; vgl. 1 Joh 4,10.

[26] Heiliger Josefmaria, 
Aufzeichnungen von einem
Familientreffen, 18.6.1974, in
„Catequesis en América“ (1974) Bd. I,
S. 549 (AGP, Bibliothek, P04).

[27] Heiliger Josefmaria, Brief
24.10.1942, Nr. 3

[28] Ebd., Nr. 70.

[29] Ebd., Nr. 5.



[30] Katechismus der katholischen
Kirche, Nr. 2204.

[31] Heiliger Josefmaria, Der Weg, Nr.
382.

[32] Heiliger Johannes Paul II., Novo
millennio ineunte, 6.1.2001, Nr. 50.

[33] Heiliger Josefmaria, Die Spur des
Sämanns, Nr. 827.

[34] Vgl. Kongregation für den
Gottesdienst und die
Sakramentenordnung, Dekret 626/12/
L, 10.11.2012.

[35] Heiliger Josefmaria, Gespräche,
Nr. 19.

[36] Heiliger Josefmaria, Im Feuer der
Schmiede, Nr. 11.

[37]Heiliger Josefmaria, Der Weg, Nr.
535.



[38] Stundengebet, 1. Vesper am Fest
der Darstellung des Herrn, Antiphon
zum Magnificat.

[39] Heiliger Josefmaria, Die Spur des
Sämanns, Nr. 56.

Copyright © PRÄLATUR OPUS DEI,
2017

pdf | automatisch generiertes
Dokument von https://opusdei.org/de-at/

article/apostolisches-wirken-ist-ein-
uberfliessen-des-eige/ (20.01.2026)

https://opusdei.org/de-at/article/apostolisches-wirken-ist-ein-uberfliessen-des-eige/
https://opusdei.org/de-at/article/apostolisches-wirken-ist-ein-uberfliessen-des-eige/
https://opusdei.org/de-at/article/apostolisches-wirken-ist-ein-uberfliessen-des-eige/

	Apostolisches Wirken ist ein Überfließen des eigenen geistlichen Lebens

