
opusdei.org

39. Das Gebet

Das Gebet ist für das geistliche
Leben notwendig. Es ist wie das
Atmen, das die Entfaltung des
Lebens des Geistes ermöglicht.
Es verlebendigt den Glauben an
die Gegenwart Gottes und an
seine Liebe.

21.07.2017

1. Was ist Gebet?i

In vielen Sprachen gibt es zwei
Worte für das Gebet, die aus dem
Lateinischen stammen: petitio, das
vor allem Bitte meint; und oratio, das



soviel bedeutet wie Rede, Sprache,
Vortrag.

In den Definitionen für das Gebet
spiegeln sich gewöhnlich diese
Nuancen der lateinischen
Terminologie. So sagt beispielsweise
der heilige Johannes von Damaskus:
„Das Gebet ist eine Erhebung der
Seele zu Gott oder eine an Gott
gerichtete Bitte um die rechten
Güter“ii. Der heilige Johannes
Climacus hingegen spricht von einer
familiären Unterredung des
Menschen und seiner Vereinigung
mit Gottiii.

Für das geistliche Leben ist das Gebet
unerlässlich. Es ist wie das Atmen,
das die Entfaltung des Lebens des
Geistes ermöglicht. Im Gebet wird
der Glaube an die Gegenwart Gottes
und seine Liebe verlebendigt. Es
weckt die Hoffnung, die unser Leben
auf Gott ausrichtet und uns auf seine
Vorsehung vertrauen lässt. Das Herz



wird weit, wenn wir mit unserer
Liebe auf die Liebe Gottes antworten.

Im Gebet wird die Seele aus ihrem
tiefsten Inneren heraus durch den
Heiligen Geist dazu geführt (vgl. 
Katechismus, 2562), sich mit Christus,
dem Meister, Vorbild und Weg jedes
christlichen Gebetes, zu vereinen
(vgl. Katechismus, 2599 ff.). Mit ihm,
durch ihn und in ihm wendet sie sich
an Gott Vater und nimmt am
Reichtum des trinitarischen Lebens
teil (vgl. Katechismus, 2559-2564).
Daher die Bedeutung, die der
Liturgie für das Gebet zukommt,
insbesondere der Eucharistie.

2. Der Inhalt des Gebets

Das Gebet kann – wie jeder aus Liebe
geführte Dialog – von
unterschiedlichstem Inhalt sein.
Einige besonders signifikante Punkte
können aber hervorgehoben werden:



Bitte

In der ganzen Heiligen Schrift finden
sich zahlreiche Hinweise auf das
Bittgebet. Auch Jesus bedient sich
seiner und fordert zum Bittgebet auf,
wobei er uns ans Herz legt, einfach
und vertrauensvoll zu bitten. Die
christliche Überlieferung wiederholt
diese Einladung und praktiziert sie
auf vielerlei Weise: Bitte um
Vergebung, Bitte um das eigene Heil
und das der Mitmenschen, Bitten für
die Kirche und das Apostolat sowie
für die unterschiedlichsten Anliegen.

Das Bittgebet gehört zum
Erfahrungsschatz der Religionen. Die
Anerkennung der (bisweilen nur
undeutlich wahrgenommenen)
Wirklichkeit Gottes weckt die
Neigung, sich an ihn zu wenden und
ihn um Schutz und Hilfe zu bitten.
Zweifellos erschöpft sich das Gebet
nicht in der Bitte; diese gehört jedoch
wesentlich zu ihm, weil sie



Anerkennung und Ausdruck des
Geschöpfcharakters des Menschen
und seiner unbedingten
Abhängigkeit von einem Gott ist,
dessen Liebe uns erst der Glaube voll
erkennen lässt (vgl. Katechismus,
2629, 2635).

Danksagung

Wer die empfangenen Güter als
solche anerkennt und so den
Großmut und das Erbarmen Gottes
erfasst, fühlt sich gedrängt, den Geist
zu Gott zu erheben, um seine
Wohltaten zu preisen und für sie zu
danken. Die Haltung der Danksagung
durchzieht die ganze Heilige Schrift
und die Geschichte der Spiritualität.
Beide zeigen, dass diese Haltung,
wenn sie die Seele ergreift, eine
Entwicklung auslöst, die dazu führt,
in allen Dingen Gottes Gabe zu sehen
– nicht nur in dem, was schon auf
den ersten Blick als bereichernd
erscheint, sondern auch in dem, was



zunächst als negativ oder widrig
empfunden wird.

Weil sich der Glaubende bewusst ist,
dass alles der liebenden Vorsehung
Gottes untersteht, weiß er auch, dass
alles zum Wohl derer gereicht, die
Gegenstand der Liebe Gottes sind
(vgl. Röm 8,28). „Gewöhne dich
daran, dein Herz viele Male während
des Tages in Dankbarkeit zu Gott zu
erheben. – Weil Er dir dies und jenes
gibt. – Weil man dich verachtet hat. –
Weil du das Notwendige hast, oder
weil du es nicht hast. Weil er seine
Mutter, die auch deine Mutter ist, so
schön gemacht hat. – Weil Er die
Sonne geschaffen und den Mond und
dieses Tier und jene Pflanze. – Weil
Er jenen Menschen so beredt
geschaffen hat und dich so
schwerfällig im Wort ... Sage Ihm
Dank für alles, denn alles ist gut“iv.

Anbetung und Lobpreis



Anerkennung und Bekundung der
Größe Gottes, der Fülle seines Seins,
seiner grenzenlosen Güte und Liebe
gehören wesentlich zum Gebet. Zum
Lobpreis gelangt man durch die
Betrachtung der Schönheit und
Größe des Universums, wie sich in
vielen biblischen Texten (vgl.
beispielsweise Ps 19; Sir 42,15-25; 
Dan 3,32-90) und in zahlreichen
Gebeten der christlichen
Überlieferung zeigtv; oder aus der
Erwägung der großen Taten, die Gott
in der Heilsgeschichte gewirkt hat,
wie das beim Magnifikat (Lk 1,46-55)
oder in den großen Hymnen des
heiligen Paulus der Fall ist (vgl.
beispielsweise Eph 1,3-14); oder
aufgrund der vielen kleinen, oft
sogar winzigen Geschehnisse, in
denen die Liebe Gottes sichtbar wird.

Den Lobpreis charakterisiert
jedenfalls, dass man in ihm den Blick
direkt auf Gott selbst richtet, so wie
er ist, in seiner unendlichen und



grenzenlosen Vollkommenheit. „Das
Lob ist die Gebetsform, die am
unmittelbarsten Gott anerkennt. Das
Lob besingt Gott um seiner selbst
willen. Es erweist ihm Ehre, nicht
nur wegen seiner Taten, sondern
weil er ist“

(Katechismus, 2639). Daher ist das
Lob aufs engste mit der Anbetung
verbunden, mit der nicht nur
intellektuellen, sondern
existentiellen Anerkennung der
Kleinheit alles Geschaffenen im
Vergleich mit dem Schöpfer, und
deshalb mit der Demut, der Einsicht
in unsere persönliche Unwürdigkeit
im Angesicht dessen, der uns
unendlich überragt, dieses Gottes,
dem die Engel und das ganze
Universum huldigen und der sich
nicht nur herabgelassen hat, auf den
Menschen zu schauen, sondern in
ihm zu wohnen und sogar sein
Fleisch anzunehmen.



Anbetung, Lobpreis, Bitte und
Danksagung fassen die
Grundhaltungen zusammen, die den
Dialog des Menschen mit Gott
bestimmen. Was auch immer der
konkrete Inhalt des Gebetes sein
mag, der Betende wird immer auf
irgendeine Weise ausdrücklich oder
implizit anbeten, loben, bitten und
flehen oder diesem Gott danken, den
er liebt und dem er vertraut. Dabei
muss nochmals darauf hingewiesen
werden, dass die konkreten Inhalte
des Gebetes sehr unterschiedlich sein
können. Manchmal wird man zum
Gebet gehen, um Schriftstellen zu
betrachten, um eine christliche
Wahrheit tiefer zu verstehen, um in
das Leben Christi einzudringen, um
die Nähe Mariens zu erfahren usw.
Andere Male wird man vom eigenen
Leben ausgehen, um Gott an den
Freuden und Mühen, an
Erwartungen und Problemen
unseres Lebens teilhaben zu lassen,
um Hilfe und Trost zu finden oder



um das eigene Verhalten vor Gott zu
überprüfen und zu Vorsätzen und
Entschlüssen zu gelangen oder um
ganz einfach mit dem, von dem wir
wissen, dass er uns liebt, die
Tagesereignisse zu erörtern.

In einer Begegnung des Glaubenden
mit seinem Gott, auf den er sich
stützt und von dem er weiß, dass er
ihn liebt, kann alles Thema sein, was
geschieht, und können alle
Empfindungen des Herzens zum
Ausdruck kommen. „Du hast mir
geschrieben: ‚Beten ist Sprechen mit
Gott. Aber wovon?’ – Wovon? Von
Ihm und von dir, von Freude und
Kummer, von Erfolgen und
Misserfolgen, von hohen Zielen und
alltäglichen Sorgen ... Von deinen
Schwächen! Danksagungen und
Bitten. Lieben und Sühnen. Kurz, Ihn
erkennen und dich erkennen:
Beisammen sein!“vi. Ob man dem
einen oder anderen Weg folgt, das
Gebet wird jedenfalls ein intimes,



kindliches Gespräch zwischen dem
Menschen und Gott sein, das den
Sinn für die Nähe Gottes stärkt und
immer mehr dazu drängt, den Tag
ganz mit dem Blick auf Gott zu leben.

3. Arten und Formen des
Gebetes

Was die Arten und Formen des
Gebetes anlangt, findet man in der
Literatur mancherlei
Unterscheidungen: mündliches und
inneres Gebet; öffentliches und
privates Gebet; vorwiegend
intellektuelles oder reflexives und
affektives Gebet; geregeltes oder
spontanes Gebet usw. Andere
Autoren versuchen, den Grad der
Intensität des Gebetes zu bestimmen
und unterscheiden zwischen
innerem Gebet, affektivem Gebet,
Gebet der Ruhe, Kontemplation,
Gebet der Vereinigung usw.



Der Katechismus strukturiert seine
Darlegungen, indem er zwischen
mündlichem Gebet, Betrachtung und
beschaulichem [kontemplativem]
Gebet unterscheidet. „Die Sammlung
des Herzens ist ihr gemeinsamer
Grundzug. Die Wachsamkeit, die das
Wort Gottes bewahrt und in seiner
Gegenwart bleiben lässt, macht aus
jenen drei Ausdrucksformen
Höhepunkte des Lebens aus dem
Gebet“ (Katechismus, 2699). Eine
Textanalyse macht darüber hinaus
klar, dass der Katechismus diese
Terminologie nicht zur
Unterscheidung von drei Stufen des
Gebetslebens verwendet, sondern
dass er vielmehr zwei Wege
aufzeigen will, nämlich das
mündliche Gebet und die
Betrachtung, die er beide als geeignet
darstellt, um zu jenem Gipfel des
Gebetslebens zu gelangen, der die
Beschauung ist. Hier soll nach
diesem Schema vorgegangen
werden.



Mündliches Gebet

Wenn wir vom „mündlichen Gebet“
sprechen, meinen wir ein Gebet, bei
dem die Worte artikuliert bzw.
ausgesprochen werden. Diese erste
Begriffsbestimmung ist zwar richtig,
trifft aber nicht das Eigentliche. Jeder
innerliche Dialog, auch wenn er
ausschließlich oder überwiegend
mental erfolgt, kann beim Menschen
nicht ohne Bezug zur Sprache
bleiben; und bisweilen zur Sprache,
die sich in Lauten ausdrückt, auch
wenn das nur innerhalb der eigenen
vier Wände geschieht. Andererseits
ist festzuhalten, dass das mündliche
Gebet nicht nur eine Sache der
Worte, sondern vor allem des
Denkens und des Herzens ist.
Genauer wird man also sagen, dass
das mündliche Gebet sich
vorgegebener, langer oder kurzer
Formeln (Stoßgebete) bedient, die
aus der Heiligen Schrift (Vater unser, 
Ave Maria usw.) oder aus der



spirituellen Überlieferung stammen
(Mein Herr und mein Gott, Veni Sancte
Spiritus, Salve, Memorare usw.).

All das setzt natürlich voraus, dass
die mündlichen Worte oder Formeln
wirkliches Gebet sind, also nicht nur
mit dem Mund, sondern mit dem
Geist und mit dem Herzen
gesprochen werden. Wenn diese
Andacht fehlte, wenn man sich nicht
bewusst wäre, an wen man sich
wendet, was man sagt und wer es
sagt, dann könnte nicht wirklich von
Gebet die Rede sein, mag man dabei
nach dem Ausspruch der heiligen
Theresia von Jesus „auch noch so viel
die Lippen bewegen“vii.

In der Gebetserziehung spielt das
mündliche Gebet vor allem am
Beginn des Umgangs mit Gott eine
entscheidende Rolle. Das Kind – und
häufig auch der Erwachsene – wird
de facto durch das Erlernen des
Kreuzzeichens und einiger



mündlicher Gebete in die konkrete
Glaubenserfahrung eingeführt. Die
Rolle und die Bedeutung des
mündlichen Gebetes beschränken
sich aber nicht auf die Anfangsphase
des Dialogs mit Gott, es soll das
geistliche Leben in seiner ganzen
Entwicklung begleiten.

Die Betrachtung

Betrachten bedeutet, die Gedanken
einer Wirklichkeit oder einer Idee
mit dem Wunsch zuzuwenden, diese
besser und tiefer zu erfassen und zu
verstehen. Für den Christen bedeutet
Betrachtung – auch häufig inneres
Gebet genannt –, dass er seine
Gedanken Gott zuwendet, wie er sich
im Lauf der Geschichte Israels und
schließlich in Fülle in Christus
geoffenbart hat. Und von Gott her
wendet er den Blick wertend seiner
eigenen Existenz zu, um sie dem
Mysterium des Lebens, der
Gemeinschaft und der Liebe



anzugleichen, das Gott erschlossen
hat.

Die Betrachtung kann sich spontan
ergeben in Augenblicken der Stille
während oder nach einer
liturgischen Feier oder nach der
Lektüre eines Bibeltextes oder eines
Abschnitts aus dem Werk eines
spirituellen Schriftstellers. Andere
Male erfolgt sie während der
spezifisch dem Gebet gewidmeten
Zeiten. Jedenfalls verlangt sie
besonders am Beginn – aber nicht
nur am Beginn – eine gewisse
Anstrengung, den Wunsch, tiefer
einzudringen in die Erkenntnis
Gottes und seines Willens, und das
persönliche Bemühen, das eigene
christliche Leben zu verbessern. In
diesem Sinn kann man behaupten,
dass die Betrachtung „vor allem ein
Suchen“ ist (Katechismus, 2705). Man
muss aber hinzufügen, dass es nicht
ein Suchen nach etwas ist, sondern
nach einem jemand. Die christliche



Betrachtung strebt nicht nur und
nicht vorwiegend danach, etwas zu
verstehen (letztlich zu verstehen, wie
Gott vorgeht und sich kundtut),
sondern Gott zu begegnen und in
dieser Begegnung mit seinem Willen
eins zu werden und sich ihm
anzuschließen.

Das beschauliche Gebet

Die Entfaltung der christlichen
Erfahrung – und, in und mit ihr, der
des Gebetes – führt zu einer stetigen,
immer persönlicheren und innigeren
Vertrautheit des Glaubenden mit
Gott. Hierher gehört das Gebet, das
der Katechismus als kontemplativ
bezeichnet. Es beruht auf einer
wachsenden Gotteserfahrung, die zu
einem lebendigen Bewusstsein der
liebevollen Nähe Gottes führt. Der
Umgang mit Gott wird folglich immer
direkter, familiärer und vertrauter,
und man gelangt jenseits aller Worte



und Überlegungen tatsächlich zu
einer innigen Verbundenheit.

„Was ist beschauliches
[kontemplatives] Gebet?“ fragt der 
Katechismus am Beginn des dem
kontemplativen Gebet gewidmeten
Abschnitts, um mit Worten der
heiligen Theresia von Jesus zu
antworten, es sei nichts anderes „als
ein freundschaftlicher Umgang, bei
dem wir oftmals ganz allein mit dem
reden, von dem wir wissen, dass er
uns liebt“viii. Der Ausdruck
kontemplatives Gebet, wie er im 
Katechismus und in vielen älteren
und neueren Schriften verwendet
wird, bezieht sich auf das, was man
als Gipfel der Kontemplation
bezeichnen könnte, das heißt auf den
Moment, in dem durch Einwirkung
der Gnade der Geist bis an die
Schwelle des Göttlichen
herangeführt wird und jede andere
Realität hinter sich lässt. In einem
weiteren Sinn kann man darunter



die lebendig empfundene Gegenwart
Gottes und das Verlangen verstehen,
in engster Gemeinschaft mit ihm zu
leben. Das kann sowohl in den
speziell dem Gebet gewidmeten
Zeiten geschehen als auch im Ganzen
der Existenz. Das Gebet soll letztlich
die menschliche Persönlichkeit als
solche erfassen – Verstand, Wille und
Gefühle –, um die Mitte des Herzens
zu erreichen, seine Fehlhaltungen zu
korrigieren und schließlich das
ganze christliche Leben zu
bestimmen, so dass der Mensch ein
anderer Christus wird (vgl. Gal 2,20).

4. Voraussetzungen und
Merkmale des Gebets

Wie jeder ganz personale Akt
erfordert das Gebet Aufmerksamkeit
und Absicht. Es verlangt das
Bewusstsein der Gegenwart Gottes
und einen wirklichen, aufrichtigen
Dialog mit ihm. Dazu ist innere 
Sammlung notwendig. Sammlung



bedeutet, dass der Wille kraft seiner
Herrschaft über die Vermögen der
menschlichen Natur die Neigung zur
Zerstreuung daämpft, um so zu
innerer Ruhe und Gelassenheit zu
gelangen. Das ist für die dem Gebet
gewidmeten Zeiten wesentlich, bei
denen andere Tätigkeiten
einzustellen und Ablenkungen
möglichst zu vermeiden sind. Der
Sammlung bedarf es aber nicht nur
in diesen Zeiten, sondern sie soll sich
auf das ganze Leben erstrecken als
Glaube und Liebe, die das Herz
erfüllen, so dass der Mensch danach
trachtet, sein gesamtes Tun
ausdrücklich oder einschlussweise
auf Gott zu beziehen.

Eine weitere Vorbedingung für das
Gebet ist das Vertrauen. Ohne volles
Vertrauen auf Gott und auf seine
Liebe wird es kein Gebet geben,
zumindest kein aufrichtiges Gebet,
das Prüfungen und Schwierigkeiten
überwindet. Es geht nicht nur



darum, darauf zu vertrauen, dass
eine bestimmte Bitte erhört wird,
sondern um die Gewissheit, dass Gott
uns liebt und versteht, so dass wir
ihm das Herz ohne Einschränkungen
öffnen können (vgl. Katechismus,
2734-2741).

Manchmal fließt das Gebet mit
Leichtigkeit als ein Dialog dahin, der
mit Freude und Trost verbunden ist.
Andere Male – und vielleicht in der
Mehrheit der Fälle – wird es
Anstrengung und Beharrlichkeit
erfordern. Dann kann sich
Entmutigung einstellen, die uns
denken lässt, dass die dem Umgang
mit Gott gewidmete Zeit sinnlos
vertan ist (vgl. Katechismus, 2728). In
solchen Momenten tritt eine weitere
Eigenschaft des Gebetes in
Erscheinung: die Beharrlichkeit.
Grund für das Gebet ist nicht die
Erlangung von Wohltaten oder das
Streben nach Vergünstigungen,
Zufriedenheit oder Trost, sondern



das Verlangen nach der
Gemeinschaft mit Gott. Daher die
Notwendigkeit und der Wert der
Beharrlichkeit im Gebet, das immer,
in Wonne und Trost oder ohne diese
Erleichterungen, eine lebendige
Begegnung mit Gott darstellt (vgl. 
Katechismus, 2742-2745, 2746-2751).

Ein spezifisches und grundlegendes
Merkmal des christlichen Gebetes ist
sein trinitarischer Charakter. Es ist
Ergebnis des Wirkens des Heiligen
Geistes, der Glauben, Hoffnung und
Liebe eingießt und wachsen lässt
und dazu hinführt, dass der Christ
sich zunehmend der Gegenwart
Gottes bewusst ist, so dass er sich
einerseits ganz auf dieser Erde weiß,
auf der er lebt und arbeitet, und
andererseits im Himmel, der durch
die Gnade im eigenen Herzen
gegenwärtig istix. Ein Christ, der aus
dem Glauben lebt, weiß, dass er
eingeladen ist, Umgang mit den
Engeln und Heiligen zu pflegen, mit



der Jungfrau und Gottesmutter Maria
und besonders mit Christus, dem
fleischgewordenen Sohn Gottes, in
dessen Menschheit er der Gottheit
seiner Person begegnet. Wer diesem
Weg folgt, erfasst die Wirklichkeit
Gottes des Vaters und seiner
grenzenlosen Liebe und gelangt zu
einem immer tieferen
vertrauensvollen Umgang mit ihm.

Deshalb ist das christliche Gebet
wesentlich das Gebet eines Kindes.
Es ist das Gebet einer Tochter bzw.
eines Sohnes, der sich jederzeit, in
Freude und Leid, bei Arbeit und
Ruhe, einfach und aufrichtig an den
Vater wendet, um alle Mühen und
Regungen des Herzens in seine
Hände zu legen in der Gewissheit,
dass er bei ihm Verständnis und
Aufnahme findet. Und mehr noch:
eine Liebe, in der alles seinen Sinn
erhält.

José Luis Illanes



Grundlegende Literatur:

Katechismus der katholischen Kirche,
2558-2758.

Empfohlene Literatur:

Hl. Josefmaria, Homilien Christi
Triumph in seiner Demut; Die
Eucharistie, Geheimnis des Glaubens
und der Liebe; Christi Himmelfahrt; 
Der große Unbekannte; Durch Maria
zu Jesus, in Christus begegnen, 12-21,
83-94, 117-126, 127-138; 139-149;
sowie Homilien Umgang mit Gott;
Leben aus dem Gebet; Auf dem Weg
zur Heiligkeit, in Freunde Gottes,
142-153, 238-257, 294-316.

i Die Kirche bekennt ihren Glauben
im Apostolischen
Glaubensbekenntnis (erster Teil



dieser Unterlagen). Sie feiert das
Mysterium, das heißt die
Wirklichkeit Gottes und seiner Liebe,
zu der wir im Glauben gelangt sind,
in der sakramentalen Liturgie
(zweiter Teil). Als Frucht dieser Feier
des Mysteriums empfangen die
Gläubigen ein neues Leben, das sie
dazu führt, ihrer Würde als Kinder
Gottes gemäß zu leben (dritter Teil).
Diese Mitteilung göttlichen Lebens
fordert Annahme und
Verwirklichung in einer personalen
Beziehung zu Gott, die sich im Gebet
ausdrückt, entwickelt und festigt
(vierter Teil).

ii Hl. Johannes von Damaskus, De fide
orthodoxa, III, 24.

iii Hl. Johannes Climacus, Scala
paradisi, Grad 28.

iv Hl. Josefmaria, Der Weg, 268.

v Hier sei nur auf zwei der
deutlichsten und bekanntesten



verwiesen: Hl. Franziskus, Lobpreis
Gottes und Sonnengesang.

vi Hl. Josefmaria, Der Weg, 91.

vii Hl. Theresia von Ávila, Die innere
Burg, 1. Kap.

viii Hl. Theresia von Ávila, Buch des
Lebens, Kap.8, Nr. 5; vgl. 
Katechismus, 2709.

ix Hl. Josefmaria, Gespräche, 116.

pdf | automatisch generiertes
Dokument von https://opusdei.org/de-at/

article/39-das-gebet/ (06.02.2026)

https://opusdei.org/de-at/article/39-das-gebet/
https://opusdei.org/de-at/article/39-das-gebet/

	39. Das Gebet
	1. Was ist Gebet?i
	2. Der Inhalt des Gebets
	3. Arten und Formen des Gebetes
	4. Voraussetzungen und Merkmale des Gebets


