
opusdei.org

38. Das neunte und
das zehnte Gebot des
Dekalogs

Diese beiden Gebote helfen, in
Gedanken und Wünschen die
heilige Reinheit (9. Gebot) und
die Loslösung von den
irdischen Gütern (10. Gebot) zu
leben.

22.07.2017

„Du sollst nicht nach der Frau deines
Nächsten verlangen und du sollst
nicht das Haus deines Nächsten
begehren, nicht sein Feld, seinen



Sklaven oder seine Sklavin, sein Rind
oder seinen Esel, nichts was deinem
Nächsten gehört“ ( Dt 5,21).

„Wer eine Frau auch nur lüstern
ansieht, hat in seinem Herzen schon
Ehebruch mit ihr begangen“ ( Mt
5,28).

1. Die inneren Sünden

Diese beiden Gebote beziehen sich
auf die inneren Akte, die den Sünden
gegen das sechste und siebte Gebot
entsprechen. Die traditionelle
Morallehre fasst sie zusammen als
„innere Sünden“. In positiver
Hinsicht fordern sie die Reinheit in
Gedanken und Wünschen (9. Gebot)
sowie die Loslösung von den
irdischen Gütern (10. Gebot), wie es
den Worten des Herrn entspricht:
„Selig, die ein reines Herz haben;
denn sie werden Gott schauen“ ( Mt
5,8); und „Selig, die arm sind vor



Gott; denn ihnen gehört das
Himmelreich“ ( Mt 5,3).

Die erste Frage, die sich stellt, ist die
nach der Berechtigung, überhaupt
von inneren Sünden zu sprechen.
Warum werden Gedanken und
Willensakte negativ bewertet, auch
wenn sie nicht zu verwerflichen
äußeren Handlungen führen?

Die Sündenlisten, die das Neue
Testament enthält, bezeichnen in der
Tat vor allem äußere Werke
(Ehebruch, Unzucht, Mord,
Götzendienst, Zauberei, Streit, Zorn
usw.), sie erwähnen aber auch
innere Akte (Neid, schlechte
Begierden, Habsucht) i.

Jesus selbst erklärt, dass „böse
Gedanken, Mord, Ehebruch, Unzucht,
Diebstahl, falsche Zeugenaussagen
und Verleumdungen“ ( Mt 15,19) aus
dem Herzen des Menschen kommen;
und hinsichtlich der Keuschheit lehrt
er: „Wer eine Frau auch nur lüstern



ansieht, hat in seinem Herzen schon
Ehebruch mit ihr begangen“ ( Mt
5,28). Aus diesen Texten ergibt sich
die wichtige moralische Einsicht,
dass die Quelle der menschlichen
Handlungen und damit auch das Gut-
oder Böse-Sein der Person in ihrem
Herzen liegt – in dem, was jemand
„will“ und wählt. Die Verwerflichkeit
von Mord, Ehebruch und Diebstahl
ist nicht primär in der physischen
Tat oder ihren Folgen zu suchen
(obwohl diese zweifelsohne eine
wichtige Rolle spielen), sondern im
Willen (im Herzen) des Mörders,
Ehebrechers oder Diebes, der diese
bestimmte Tat „will“ (oder „liebt“)
und wählt. Er richtet sich damit auf
etwas aus, das der Liebe zum
Nächsten – und damit auch der Liebe
zu Gott – widerspricht.

Der Wille erstrebt immer ein Gut, das
aber gelegentlich ein nur
scheinbares Gut sein kann, weil es
hier und jetzt vernünftigerweise



nicht auf das Wohl der Person in
ihrer Gesamtheit hingeordnet
werden kann. Als Dieb will ich etwas,
das ich für gut halte; die Tatsache
aber, dass es jemand anderem
gehört, bewirkt, dass der Entschluss,
es für mich selbst zu behalten,
unmöglich auf mein Wohl als Person
hingeordnet werden kann und damit
(was dasselbe ist) auf das letzte Ziel
meines Lebens. Die äußere
Durchführung ist daher gar nicht
mehr notwendig, um den Willen
positiv oder negativ zu bestimmen.
Wer sich zu einem Diebstahl
entschließt, hat schlecht gehandelt,
auch wenn er die Tat aus
irgendeinem Grund nicht ausführt.
Er hat einen inneren Willensakt
gegen die Tugend der Gerechtigkeit
gesetzt.

Ein Mensch ist gut oder böse durch
sein Wollen. Man müsste daher,
streng genommen, die Kategorien
„gut und böse“ nur für die Wünsche



verwenden, nicht aber für die
Gedanken. Tatsächlich gebrauchen
wir für unsere Verstandestätigkeit
andere Kategorien – nämlich „wahr
und falsch“. Wenn das 9. Gebot die
„unreinen Gedanken“ verbietet,
dann sind damit nicht unsere
Vorstellungen gemeint oder das
Denken an sich, sondern der Wille,
der eine ungeordnete Lust anstrebt,
die ein bestimmtes (inneres oder
äußeres) Bild in ihm weckt ii.

Die inneren Sünden kann man wie
folgt unterteilen:

delectatio morosa („schlechte
Gedanken“): bildhafte
Vorstellung einer sündhaften
Tat ohne die Absicht, sie zu
vollziehen. Wenn es sich um
eine schwerwiegende Sache
handelt und darin die Lust
gesucht oder zugelassen wird,
liegt eine schwere Sünde vor;

• 



desiderium pravum („schlechtes
Begehren“): allgemeines
inneres Verlangen nach einer
sündhaften Handlung, dem der
Mensch zustimmt. Es ist nicht
identisch mit der
Vollzugsabsicht (die immer ein
wirksames Wollen impliziert),
obwohl häufig nur bestimmte
Motive vom Vollzug abhalten
(Folgen der Handlung,
Schwierigkeit ihrer
Durchführung usw.);
gaudium peccaminosum
(„sündhafte Freude“):
willentliches Wohlgefallen an
einer selbst oder von anderen
begangenen schlechten Tat. Es
erneuert die Sünde in der Seele.

In sich betrachtet wiegen die inneren
Sünden weniger schwer als die
entsprechenden äußeren Werke,
denn der äußere Akt offenbart für
gewöhnlich ein intensiveres Wollen.
Sie sind aber sehr gefährlich,

• 

• 



besonders bei Menschen, die den
Umgang mit Gott suchen, denn:

sie werden leichter begangen, da
nur die Zustimmung des
Willens erforderlich ist und die
einschlägigen Versuchungen
häufiger auftreten können;
sie werden weniger beachtet,
weil der Mensch, wenn er nicht
völlig zugestimmt hat, sie aus
Unwissenheit oder Nachsicht
mit seinen Leidenschaften oft
nicht als wenigstens lässliche
Sünden anerkennen möchte.

Die inneren Sünden können zu einer
Verbildung des Gewissens führen,
wenn jemand sich die innere
lässliche Sünde regelmäßig oder
fallweise nicht eingesteht, auch
wenn er die Todsünde meiden will.
Diese Verbildung kann bewirken,
dass es zu Reizbarkeit kommt, zu
Verstößen gegen die Liebe, zu
kritischem Geist, zu einem Sich-

• 

• 



Abfinden mit häufig
wiederkehrenden Versuchungen, die
nicht entschlossen bekämpft werden
usw. iii In einigen Fällen kann es
sogar dazu kommen, dass man
innere Sünden nicht zugibt und mit
unsinnigen Ausreden entschuldigt, so
dass das Gewissen immer mehr
verwirrt wird. Folge davon ist, dass
leicht die Eigenliebe zunimmt, sich
innere Unruhe einstellt, Demut und
aufrichtige Reue schwer fallen und
man schließlich in einen Zustand der
Lauheit gerät. Im Kampf gegen die
inneren Sünden darf man den
Skrupeln keinen Raum geben iv.

Hilfen im Kampf gegen innere
Sünden sind:

der häufige Empfang der
Sakramente, die uns die Gnade
vermitteln oder sie vermehren
und unsere täglichen
Armseligkeiten heilen;

• 



das Gebet, die Abtötung und die
Arbeit, bei der man aufrichtig
Gott sucht;
die Demut – die uns das eigene
Elend erkennen lässt, ohne dass
wir deshalb wegen unserer
Fehler verzweifeln – sowie das
Vertrauen auf Gott, von dem
wir wissen, dass er immer
bereit ist, uns zu verzeihen;
die Aufrichtigkeit vor Gott, uns
selbst gegenüber und in der
geistlichen Leitung, sowie die
sorgfältige Pflege der
Gewissenserforschung.

2. Die Reinigung des Herzens

Das 9. und 10. Gebot betreffen die
seelischen Vorgänge, die an der
Wurzel der Sünden gegen die
Keuschheit und die Gerechtigkeit
liegen – und im weitesten Sinn an
der Wurzel aller Sünden v. Positiv
betrachtet laden sie dazu ein, mit
lauterer Absicht und aus reinem

• 

• 

• 



Herzen zu handeln. Sie sind sehr
wichtig, weil sie nicht nur die äußere
Seite unseres Tuns vor Augen haben,
sondern die Quelle, aus der unsere
Handlungen hervorgehen.

Diese inneren Vorgänge sind im
sittlichen Leben der Christen
grundlegend, weil dort die Gaben des
Heiligen Geistes und die
eingegossenen Tugenden auf die
Haltung der Person stoßen. Dabei
sind insbesondere die sittlichen
Tugenden von Bedeutung, weil sie
den Willen und die anderen
Strebevermögen auf das rechte
Handeln ausrichten. Wenn man sich
diese Elemente vergegenwärtigt, ist
es leicht, eine gewisse Karikatur der
Moral zu überwinden – als sei sie nur
Kampf, die Sünde zu vermeiden –
und das grandiose positive
Panorama der menschlichen
Existenz besonders des Christen
aufzuzeigen, das die Bemühung um



ein Wachstum der Tugenden (durch
Reinigung des Herzens) eröffnet.

Diese Gebote beziehen sich
besonders auf die inneren Sünden
gegen die Keuschheit und die
Gerechtigkeit, wie sich deutlich aus
einem Text der Heiligen Schrift
ergibt, der sich auf die drei Arten der
Begierlichkeit bezieht: „die Begierde
des Fleisches, die Begierde der Augen
und die Hoffart des Lebens“ (vgl. 1 
Joh 2,16)“ (vgl. Katechismus, 2514).
Das 9. Gebot behandelt die
Beherrschung der Begierde des
Fleisches, das 10. Gebot die
Beherrschung der Begierde nach
fremdem Eigentum. Sie verbieten
also, dass der Mensch sich bewusst
und willentlich von diesen Begierden
mitreißen lässt.

Diese ungeordneten Neigungen,
Begierlichkeit oder Konkupiszenz
genannt, bestehen im „Aufbegehren
‚des Fleisches’ wider den ‚Geist’. Die



Begierde entstammt dem
Ungehorsam der ersten Sünde“ ( 
Katechismus, 2515). Nach der
Erbsünde ist außer unserem Herrn
Jesus Christus und der heiligsten
Jungfrau Maria niemand von der
Konkupiszenz frei.

Auch wenn die Konkupiszenz an sich
keine Sünde ist, so macht sie doch
zur Sünde geneigt und bringt sie
hervor, wenn sie nicht durch die
vom Glauben erleuchtete Vernunft
mit Hilfe der Gnade überwunden
wird. Wenn man vergisst, dass es
diese Begierlichkeit gibt, kann sich
leicht die Auffassung herausbilden,
dass unsere Neigungen immer
„natürlich“ sind und nichts dagegen
spricht, ihnen zu folgen. Viele
erkennen, wie falsch es ist, sich von
der Neigung zur Gewalttätigkeit
mitreißen zu lassen; sie geben zu,
dass solche Impulse nicht das
Handeln bestimmen dürfen und dass
man sie beherrschen muss, weil sie



eben nicht natürlich sind. Wenn es
allerdings um die Reinheit geht,
wollen sie das allerdings nicht
einsehen und sagen, es sei nichts
dabei, wenn man sich von diesen
„natürlichen“ Regungen treiben lässt.
Das 9. Gebot hilft verstehen, dass das
ein Irrtum ist, weil die Begierlichkeit
die Natur verwundet hat und
deshalb das als natürlich
Empfundene oft eine Folge der Sünde
ist, die man bekämpfen muss.
Ähnliches kann man vom
ungezügelten Streben nach
Reichtümern bzw. von der Habsucht
sagen, auf die sich das 10. Gebot
bezieht.

Es ist wichtig, diese aus der Erbsünde
und unseren persönlichen Sünden
stammende Unordnung in uns zu
kennen, denn diese Kenntnis

spornt uns an zu beten , denn
Gott vergibt die Erbschuld, die
die Konkupiszenz verursacht

• 



hat; so werden wir auch nur mit
seiner Hilfe diese ungeordnete
Neigung besiegen. Die Gnade
Gottes heilt unsere Natur von
den durch die Sünde
verursachten Wunden (und
erhebt sie darüber hinaus zur
übernatürlichen Ordnung);
lehrt uns, alles Geschaffene zu
lieben , denn alles ist gut aus
Gottes Händen hervorgegangen;
und es sind unsere
ungeordneten Wünsche, die
bewirken, dass die
geschaffenen Güter
missbraucht werden.

3. Das Ringen um die Reinheit

Reinheit des Herzens besteht in einer
heiligen Art des Fühlens. Mit Gottes
Hilfe und persönlicher Anstrengung
erlangt man nach und nach ein
„reines Herz“: Reinheit in
„Gedanken“ und Wünschen.

• 



Was das 9. Gebot anlangt, erreicht
der Christ diese Reinheit mit der
Gnade Gottes und durch die Tugend
und Gabe der Keuschheit, durch die
Lauterkeit der Absicht, durch die
Reinheit des Blickes und durch das
Gebet vi.

Die Reinheit des Blickes beschränkt
sich nicht darauf, keine eindeutig
unpassenden Bilder anzuschauen,
sondern verlangt überhaupt die
Läuterung des Gebrauchs unserer
äußeren Sinne, damit wir die Welt
und die Menschen aus
übernatürlicher Sicht betrachten. Es
geht um einen positiven Kampf, der
es dem Menschen ermöglicht, die
wahre Schönheit alles Geschaffenen
zu entdecken, insbesondere die
Schönheit derer, die nach dem Bild
und Gleichnis Gottes geformt wurden
vii.

„Reinheit verlangt Schamhaftigkeit.
Diese ist ein wesentlicher Bestandteil



der Mäßigung. Die Schamhaftigkeit
wahrt den Intimbereich des
Menschen. Sie weigert sich, zu
enthüllen, was verborgen bleiben
soll. Sie ist auf die Keuschheit
hingeordnet, deren Feingefühl sie
bezeugt. Sie lenkt Blicke und Gesten
entsprechend der Würde der
Menschen und ihrer
Verbundenheit“ ( Katechismus, 2521).

4. Die Armut des Herzens

„Das Verlangen nach dem wahren
Glück befreit den Menschen von
maßloser Anhänglichkeit an die
Güter dieser Welt und findet seine
Erfüllung in der Schau und Seligkeit
Gottes“ ( Katechismus, 2548). „Die
Verheißung, Gott zu schauen, ‚geht
über alle Seligkeit hinaus In der
Schrift ist Schauen gleichbedeutend
mit Besitzen. Wer Gott schaut, hat
alle Güter erlangt, die man sich nur
denken kann’ (hl. Gregor von Nyssa, 
beat. 6)“ (Katechismus, 2548).



Die materiellen Güter sind gut als
Mittel, sind aber keine Ziele. Sie
können das Herz des Menschen nicht
befriedigen, das für Gott geschaffen
ist und durch materiellen Wohlstand
nicht gesättigt werden kann.

„Das zehnte Gebot verbietet die Gier
und das maßlose Verlangen nach
irdischen Gütern; es verbietet die
ungezügelte Habsucht, die aus dem
unmäßigen, leidenschaftlichen
Verlangen nach Reichtum und der
damit verbundenen Macht entsteht.
Es untersagt auch das Verlangen,
eine Ungerechtigkeit zu begehen, die
den irdischen Besitz eines anderen
schädigen würde“ ( Katechismus,
2536).

Die Sünde ist Abkehr von Gott und 
Hinwendung zu den Geschöpfen .
Anhänglichkeit an die irdischen
Güter nährt diese Hinwendung und
bewirkt geistige Blindheit und
Verhärtung des Herzens. „Wenn



jemand Vermögen hat und sein Herz
vor dem Bruder verschließt, den er
in Not sieht, wie kann die Gottesliebe
in ihm bleiben?“ (1 Joh 3,17). Das
ungeordnete Streben nach
materiellen Gütern widerspricht dem
christlichen Leben. Man kann nicht
Gott und dem Mammon dienen (vgl. 
Mt 6,24; Lk 16,13).

Die übertriebene Bedeutung, die man
heute dem materiellen Wohlstand
vor vielen anderen Werten beimisst,
ist kein Zeichen des Fortschritts der
Menschheit. Sie stellt vielmehr eine
Herabsetzung und Erniedrigung des
Menschen dar, dessen Würde darin
liegt, dass er ein geistiges, zum
ewigen Leben als Sohn Gottes
berufenes Geschöpf ist (vgl. Lk
12,19-20).

„Das zehnte Gebot verlangt, den Neid
aus dem Herzen der Menschen zu
verbannen“ ( Katechismus, 2538).
„Der Neid ist eine Hauptsünde. Er



besteht darin, dass man traurig ist,
weil es einem anderen gut geht“ ( 
Katechismus, 2539). Aus dem Neid
können viele andere Sünden
kommen: Hass, Verleumdung,
Herabsetzung, Ungehorsam usw.

Neid bedeutet Ablehnung der Liebe.
Um ihn zu bekämpfen, muss man das
Wohlwollen wecken, das uns dazu
führt, den anderen Gutes zu
wünschen als Ausdruck der Liebe,
die wir ihnen schulden. In diesem
Kampf hilft uns auch die Tugend der
Demut, denn man darf nicht
vergessen, dass der Neid oft aus dem
Stolz kommt (vgl. Katechismus, 2540).

Pablo Requena

Grundlegende Literatur:

Katechismus der katholischen Kirche ,
2514-2557.

Empfohlene Literatur:



Hl. Josefmaria, Homilie Denn sie
werden Gott schauen, in Freunde
Gottes , 175-189; Homilie Loslösung,
ebd., 110-126 .

i Vgl. Gal 5,19-21; Röm 1,29-31; Kol
3,5. Nachdem er dazu aufgerufen
hat, sich der Unzucht zu enthalten,
schreibt der heilige Paulus: „Jeder
von euch lerne, mit seiner Frau in
heiliger und achtungsvoller Weise zu
verkehren, nicht in
leidenschaftlicher Begierde wie die
Heiden, die Gott nicht kennen (...).
Denn Gott hat uns nicht dazu
berufen, unrein zu leben, sondern
heilig zu sein“ (1 Thess 4,3-7). Er
spricht von den ungeordneten
Begierden, die der Ausgangspunkt
unserer Handlungen sind, und
verweist auf die Notwendigkeit, sie
zu reinigen, um zur Heiligkeit zu
gelangen.



ii So kann man leicht den
Unterschied feststellen zwischen
„Fühlen“ und „Zustimmen“ im
Hinblick auf eine bestimmte
Leidenschaft oder Gefühlsregung.
Nur wenn der Wille zustimmt, kann
man von Sünde sprechen (wenn die
Materie sündhaft war).

iii „Du plätscherst in den
Versuchungen herum, bringst dich
dabei in Gefahr, spielst mit Blicken
und Vorstellungen, ergehst dich in
seichtem Geschwätz. – Und dann bist
du verstört, wenn Zweifel, Skrupel,
Verwirrung, Trübsinn und
Niedergeschlagenheit auf dich
einstürmen. Du musst mir zugeben,
dass du wenig konsequent bist“ (Hl.
Josefmaria, Die Spur des Sämanns,
132).

iv „Sorge dich nicht, was auch
geschieht, wenn du nur nicht
einwilligst. – Denn nur der Wille
kann die Pforten des Herzens öffnen



und diese Abscheulichkeiten
hereinlassen“ (Hl. Josefmaria, Der
Weg, 140). Vgl. ebd., 258).

v „Das zehnte Gebot betrifft die
Absicht des Herzens; es fasst,
zusammen mit dem neunten, alle
Vorschriften des Gesetzes
zusammen“ ( Katechismus, 2534).

vi „Mit der Gnade Gottes gelingt ihm
das

durch die Tugend und Gabe der
Keuschheit , denn die
Keuschheit ermöglicht, mit
aufrichtigem und ungeteiltem
Herzen zu lieben;
durch die lautere Absicht , die
das wahre Ziel des Menschen
ins Auge fasst, denn der
Getaufte sucht mit arglosem
Auge in allem den Willen Gottes
zu erkennen und zu erfüllen
(vgl. Röm 12,2; Kol 1,10);
durch die äußerlich und
innerlich lautere Sichtweise,

• 

• 

• 



durch die Beherrschung der
Gefühle und der Phantasie,
durch die Zurückweisung jedes
Wohlgefallens an unreinen
Gedanken, die zur Abkehr vom
Weg der göttlichen Gebote
verleiten: Der ‚Anblick erregt
die Sehnsucht der Toren’ ( 
Weish 15,5);
durch das Gebet“ ( Katechismus,
2520).

vii „Die Augen! Durch sie geht viel
Böses in dein Inneres ein. – Wie viele
haben die gleiche Erfahrung wie
David machen müssen! ... Wenn ihr
den Blick bewahrt, ist euer Herz
beschützt“ (Hl. Josefmaria, Der Weg,
183). „Mein Gott: In allem, was ich
sehe, finde ich Schönheit und Anmut.
Also will ich meine Blicke im Zaum
halten..., weil ich liebe“ (Hl.
Josefmaria, Im Feuer der Schmiede ,
415).

• 



pdf | automatisch generiertes
Dokument von https://opusdei.org/de-at/

article/38-das-neunte-und-das-zehnte-
gebot-des-dekalogs/ (13.02.2026)

https://opusdei.org/de-at/article/38-das-neunte-und-das-zehnte-gebot-des-dekalogs/
https://opusdei.org/de-at/article/38-das-neunte-und-das-zehnte-gebot-des-dekalogs/
https://opusdei.org/de-at/article/38-das-neunte-und-das-zehnte-gebot-des-dekalogs/

	38. Das neunte und das zehnte Gebot des Dekalogs
	1. Die inneren Sünden
	2. Die Reinigung des Herzens
	3. Das Ringen um die Reinheit
	4. Die Armut des Herzens


