opusdei.org

38. Das neunte und
das zehnte Gebot des
Dekalogs

Diese beiden Gebote helfen, in
Gedanken und Winschen die
heilige Reinheit (9. Gebot) und
die Loslosung von den
irdischen Gutern (10. Gebot) zu
leben.

22.07.2017

,Du sollst nicht nach der Frau deines
Néachsten verlangen und du sollst
nicht das Haus deines Nachsten
begehren, nicht sein Feld, seinen



Sklaven oder seine Sklavin, sein Rind
oder seinen Esel, nichts was deinem
Néachsten gehort“ ( Dt 5,21).

,Wer eine Frau auch nur listern
ansieht, hat in seinem Herzen schon
Ehebruch mit ihr begangen® ( Mt
5,28).

1. Die inneren Siinden

Diese beiden Gebote beziehen sich
auf die inneren Akte, die den Stiinden
gegen das sechste und siebte Gebot
entsprechen. Die traditionelle
Morallehre fasst sie zusammen als
sinnere Sinden“. In positiver
Hinsicht fordern sie die Reinheit in
Gedanken und Wiinschen (9. Gebot)
sowie die Loslosung von den
irdischen Giltern (10. Gebot), wie es
den Worten des Herrn entspricht:
»Selig, die ein reines Herz haben;
denn sie werden Gott schauen® ( Mt
5,8); und ,,Selig, die arm sind vor



Gott; denn ihnen gehort das
Himmelreich“ ( Mt 5,3).

Die erste Frage, die sich stellt, ist die
nach der Berechtigung, iberhaupt
von inneren Siinden zu sprechen.
Warum werden Gedanken und
Willensakte negativ bewertet, auch
wenn sie nicht zu verwerflichen
duferen Handlungen fihren?

Die Sundenlisten, die das Neue
Testament enthalt, bezeichnen in der
Tat vor allem dufSere Werke
(Ehebruch, Unzucht, Mord,
GoOtzendienst, Zauberel, Streit, Zorn
usw.), sie erwahnen aber auch
innere Akte (Neid, schlechte
Begierden, Habsucht) .

Jesus selbst erklart, dass ,,bose
Gedanken, Mord, Ehebruch, Unzucht,
Diebstahl, falsche Zeugenaussagen
und Verleumdungen“ ( Mt 15,19) aus
dem Herzen des Menschen kommen;
und hinsichtlich der Keuschheit lehrt
er: ,Wer eine Frau auch nur listern



ansieht, hat in seinem Herzen schon
Ehebruch mit ihr begangen® ( Mt
5,28). Aus diesen Texten ergibt sich
die wichtige moralische Einsicht,
dass die Quelle der menschlichen
Handlungen und damit auch das Gut-
oder Bose-Sein der Person in ihrem
Herzen liegt — in dem, was jemand
,Will“ und wahlt. Die Verwerflichkeit
von Mord, Ehebruch und Diebstahl
ist nicht primadr in der physischen
Tat oder ihren Folgen zu suchen
(obwohl diese zweifelsohne eine
wichtige Rolle spielen), sondern im
Willen (im Herzen) des Morders,
Ehebrechers oder Diebes, der diese
bestimmte Tat ,, will“ (oder ,liebt“)
und wahlt. Er richtet sich damit auf
etwas aus, das der Liebe zum
Nachsten — und damit auch der Liebe
zu Gott — widerspricht.

Der Wille erstrebt immer ein Gut, das
aber gelegentlich ein nur
scheinbares Gut sein kann, weil es
hier und jetzt verniinftigerweise



nicht auf das Wohl der Person in
ihrer Gesamtheit hingeordnet
werden kann. Als Dieb will ich etwas,
das ich fur gut halte; die Tatsache
aber, dass es jemand anderem
gehort, bewirkt, dass der Entschluss,
es fir mich selbst zu behalten,
unmoglich auf mein Wohl als Person
hingeordnet werden kann und damit
(was dasselbe ist) auf das letzte Ziel
meines Lebens. Die aufdere
Durchfiihrung ist daher gar nicht
mehr notwendig, um den Willen
positiv oder negativ zu bestimmen.
Wer sich zu einem Diebstahl
entschlief3t, hat schlecht gehandelt,
auch wenn er die Tat aus
irgendeinem Grund nicht ausfihrt.
Er hat einen inneren Willensakt
gegen die Tugend der Gerechtigkeit
gesetzt.

Ein Mensch ist gut oder bose durch
sein Wollen. Man musste daher,
streng genommen, die Kategorien
»gut und bose® nur fir die Wiinsche



verwenden, nicht aber fir die
Gedanken. Tatsachlich gebrauchen
wir fur unsere Verstandestatigkeit
andere Kategorien — namlich ,wahr
und falsch“. Wenn das 9. Gebot die
,yunreinen Gedanken® verbietet,
dann sind damit nicht unsere
Vorstellungen gemeint oder das
Denken an sich, sondern der Wille,
der eine ungeordnete Lust anstrebt,
die ein bestimmtes (inneres oder
aufleres) Bild in ihm weckt .

Die inneren Siinden kann man wie
folgt unterteilen:

¢ delectatio morosa (,schlechte
Gedanken“): bildhafte
Vorstellung einer sindhaften
Tat ohne die Absicht, sie zu
vollziehen. Wenn es sich um
eine schwerwiegende Sache
handelt und darin die Lust
gesucht oder zugelassen wird,
liegt eine schwere Stinde vor;



* desiderium pravum (,,schlechtes
Begehren®): allgemeines
inneres Verlangen nach einer
sundhaften Handlung, dem der
Mensch zustimmt. Es ist nicht
identisch mit der
Vollzugsabsicht (die immer ein
wirksames Wollen impliziert),
obwohl hdufig nur bestimmte
Motive vom Vollzug abhalten
(Folgen der Handlung,
Schwierigkeit ihrer
Durchfithrung usw.);

* gaudium peccaminosum
(,sundhafte Freude®):
willentliches Wohlgefallen an
einer selbst oder von anderen
begangenen schlechten Tat. Es
erneuert die Stinde in der Seele.

In sich betrachtet wiegen die inneren
Siinden weniger schwer als die
entsprechenden dufleren Werke,
denn der dufdere Akt offenbart fur
gewoOhnlich ein intensiveres Wollen.
Sie sind aber sehr gefahrlich,



besonders bei Menschen, die den
Umgang mit Gott suchen, denn:

* sie werden leichter begangen, da
nur die Zustimmung des
Willens erforderlich ist und die
einschlagigen Versuchungen
héaufiger auftreten konnen;

* sie werden weniger beachtet,
weil der Mensch, wenn er nicht
vollig zugestimmt hat, sie aus
Unwissenheit oder Nachsicht
mit seinen Leidenschaften oft
nicht als wenigstens lassliche
Sunden anerkennen mochte.

Die inneren Siinden konnen zu einer
Verbildung des Gewissens fiihren,
wenn jemand sich die innere
lassliche Stinde regelmafiig oder
fallweise nicht eingesteht, auch
wenn er die Todsiinde meiden will.
Diese Verbildung kann bewirken,
dass es zu Reizbarkeit kommt, zu
Verstofden gegen die Liebe, zu
kritischem Geist, zu einem Sich-



Abfinden mit hdufig
wiederkehrenden Versuchungen, die
nicht entschlossen bekdmpft werden
usw.  In einigen Féllen kann es
sogar dazu kommen, dass man
innere Sunden nicht zugibt und mit
unsinnigen Ausreden entschuldigt, so
dass das Gewissen immer mehr
verwirrt wird. Folge davon ist, dass
leicht die Eigenliebe zunimmt, sich
innere Unruhe einstellt, Demut und
aufrichtige Reue schwer fallen und
man schliefdlich in einen Zustand der
Lauheit gerat. Im Kampf gegen die
inneren Stinden darf man den
Skrupeln keinen Raum geben ",

Hilfen im Kampf gegen innere
Stunden sind:

* der haufige Empfang der
Sakramente, die uns die Gnade
vermitteln oder sie vermehren
und unsere taglichen
Armseligkeiten heilen;



* das Gebet, die Abtotung und die
Arbeit, bei der man aufrichtig
Gott sucht;

* die Demut - die uns das eigene
Elend erkennen lasst, ohne dass
wir deshalb wegen unserer
Fehler verzweifeln — sowie das
Vertrauen auf Gott, von dem
wir wissen, dass er immer
bereit ist, uns zu verzeihen;

* die Aufrichtigkeit vor Gott, uns
selbst gegenuber und in der
geistlichen Leitung, sowie die
sorgfaltige Pflege der
Gewissenserforschung.

2. Die Reinigung des Herzens

Das 9. und 10. Gebot betreffen die
seelischen Vorgange, die an der
Wurzel der Sunden gegen die
Keuschheit und die Gerechtigkeit
liegen — und im weitesten Sinn an
der Wurzel aller Siinden *. Positiv
betrachtet laden sie dazu ein, mit
lauterer Absicht und aus reinem



Herzen zu handeln. Sie sind sehr
wichtig, weil sie nicht nur die dufere
Seite unseres Tuns vor Augen haben,
sondern die Quelle, aus der unsere
Handlungen hervorgehen.

Diese inneren Vorgange sind im
sittlichen Leben der Christen
grundlegend, weil dort die Gaben des
Heiligen Geistes und die
eingegossenen Tugenden auf die
Haltung der Person stofden. Dabei
sind insbesondere die sittlichen
Tugenden von Bedeutung, weil sie
den Willen und die anderen
Strebevermogen auf das rechte
Handeln ausrichten. Wenn man sich
diese Elemente vergegenwartigt, ist
es leicht, eine gewisse Karikatur der
Moral zu iilberwinden - als sei sie nur
Kampf, die Stinde zu vermeiden —
und das grandiose positive
Panorama der menschlichen
Existenz besonders des Christen
aufzuzeigen, das die Bemithung um



ein Wachstum der Tugenden (durch
Reinigung des Herzens) eroffnet.

Diese Gebote beziehen sich
besonders auf die inneren Stinden
gegen die Keuschheit und die
Gerechtigkeit, wie sich deutlich aus
einem Text der Heiligen Schrift
ergibt, der sich auf die drei Arten der
Begierlichkeit bezieht: ,die Begierde
des Fleisches, die Begierde der Augen
und die Hoffart des Lebens“ (vgl. 1
Joh 2,16)“ (vgl. Katechismus, 2514).
Das 9. Gebot behandelt die
Beherrschung der Begierde des
Fleisches, das 10. Gebot die
Beherrschung der Begierde nach
fremdem Eigentum. Sie verbieten
also, dass der Mensch sich bewusst
und willentlich von diesen Begierden
mitreifsen lasst.

Diese ungeordneten Neigungen,
Begierlichkeit oder Konkupiszenz
genannt, bestehen im ,,Aufbegehren
,des Fleisches’ wider den ,Geist’. Die



Begierde entstammt dem
Ungehorsam der ersten Sunde“ (
Katechismus, 2515). Nach der
Erbsiinde ist aufder unserem Herrn
Jesus Christus und der heiligsten
Jungfrau Maria niemand von der
Konkupiszenz frei.

Auch wenn die Konkupiszenz an sich
keine Stinde ist, so macht sie doch
zur Sunde geneigt und bringt sie
hervor, wenn sie nicht durch die
vom Glauben erleuchtete Vernunft
mit Hilfe der Gnade tiberwunden
wird. Wenn man vergisst, dass es
diese Begierlichkeit gibt, kann sich
leicht die Auffassung herausbilden,
dass unsere Neigungen immer
y,haturlich“ sind und nichts dagegen
spricht, ihnen zu folgen. Viele
erkennen, wie falsch es ist, sich von
der Neigung zur Gewalttatigkeit
mitreifSen zu lassen; sie geben zu,
dass solche Impulse nicht das
Handeln bestimmen diirfen und dass
man sie beherrschen muss, weil sie



eben nicht natirlich sind. Wenn es
allerdings um die Reinheit geht,
wollen sie das allerdings nicht
einsehen und sagen, es sei nichts
dabei, wenn man sich von diesen
y,hatirlichen“ Regungen treiben lasst.
Das 9. Gebot hilft verstehen, dass das
ein Irrtum ist, weil die Begierlichkeit
die Natur verwundet hat und
deshalb das als nattirlich
Empfundene oft eine Folge der Siinde
ist, die man bekdmpfen muss.
Ahnliches kann man vom
ungezugelten Streben nach
Reichtimern bzw. von der Habsucht
sagen, auf die sich das 10. Gebot
bezieht.

Es ist wichtig, diese aus der Erbstunde
und unseren personlichen Stinden
stammende Unordnung in uns zu
kennen, denn diese Kenntnis

* spornt uns an zu beten , denn
Gott vergibt die Erbschuld, die
die Konkupiszenz verursacht



hat; so werden wir auch nur mit
seiner Hilfe diese ungeordnete
Neigung besiegen. Die Gnade
Gottes heilt unsere Natur von
den durch die Stinde
verursachten Wunden (und
erhebt sie dariiber hinaus zur
ubernatirlichen Ordnung);

e lehrt uns, alles Geschaffene zu
lieben , denn alles ist gut aus
Gottes Handen hervorgegangen;
und es sind unsere
ungeordneten Winsche, die
bewirken, dass die
geschaffenen Glter
missbraucht werden.

3. Das Ringen um die Reinheit

Reinheit des Herzens besteht in einer
heiligen Art des Fuhlens. Mit Gottes
Hilfe und personlicher Anstrengung
erlangt man nach und nach ein
,reines Herz“: Reinheit in
,Gedanken®“ und Wiunschen.



Was das 9. Gebot anlangt, erreicht
der Christ diese Reinheit mit der
Gnade Gottes und durch die Tugend
und Gabe der Keuschheit, durch die
Lauterkeit der Absicht, durch die
Reinheit des Blickes und durch das
Gebet ".

Die Reinheit des Blickes beschrankt
sich nicht darauf, keine eindeutig
unpassenden Bilder anzuschauen,
sondern verlangt iiberhaupt die
Lauterung des Gebrauchs unserer
aufderen Sinne, damit wir die Welt
und die Menschen aus
ubernatiirlicher Sicht betrachten. Es
geht um einen positiven Kampf, der
es dem Menschen ermaoglicht, die
wahre Schonheit alles Geschaffenen
zu entdecken, insbesondere die
Schonheit derer, die nach dem Bild
und Gleichnis Gottes geformt wurden

vil

»,Reinheit verlangt Schamhaftigkeit.
Diese ist ein wesentlicher Bestandteil



der Mafdigung. Die Schamhaftigkeit
wahrt den Intimbereich des
Menschen. Sie weigert sich, zu
enthullen, was verborgen bleiben
soll. Sie ist auf die Keuschheit
hingeordnet, deren Feingefiihl sie
bezeugt. Sie lenkt Blicke und Gesten
entsprechend der Wirde der
Menschen und ihrer

Verbundenheit“ ( Katechismus, 2521).

4. Die Armut des Herzens

,Das Verlangen nach dem wahren
Gluck befreit den Menschen von
mafdloser Anhdnglichkeit an die
Guter dieser Welt und findet seine
Erfillung in der Schau und Seligkeit
Gottes“ ( Katechismus, 2548). ,,Die
Verheifdung, Gott zu schauen, ,geht
uber alle Seligkeit hinaus In der
Schrift ist Schauen gleichbedeutend
mit Besitzen. Wer Gott schaut, hat
alle Guter erlangt, die man sich nur
denken kann’ (hl. Gregor von Nyssa,
beat. 6)“ (Katechismus, 2548).



Die materiellen Giiter sind gut als
Mittel, sind aber keine Ziele. Sie
konnen das Herz des Menschen nicht
befriedigen, das fiir Gott geschaffen
ist und durch materiellen Wohlstand
nicht gesattigt werden kann.

,Das zehnte Gebot verbietet die Gier
und das mafilose Verlangen nach
irdischen Gutern; es verbietet die
ungezugelte Habsucht, die aus dem
unmaéfiigen, leidenschaftlichen
Verlangen nach Reichtum und der
damit verbundenen Macht entsteht.
Es untersagt auch das Verlangen,
eine Ungerechtigkeit zu begehen, die
den irdischen Besitz eines anderen
schadigen wirde“ ( Katechismus,
2536).

Die Suinde ist Abkehr von Gott und
Hinwendung zu den Geschopfen .
Anhadnglichkeit an die irdischen
Guter ndhrt diese Hinwendung und
bewirkt geistige Blindheit und
Verhartung des Herzens. ,,Wenn



jemand Vermogen hat und sein Herz
vor dem Bruder verschliefdt, den er
in Not sieht, wie kann die Gottesliebe
in ihm bleiben?“ (1 Joh 3,17). Das
ungeordnete Streben nach
materiellen Gutern widerspricht dem
christlichen Leben. Man kann nicht
Gott und dem Mammon dienen (vgl.
Mt 6,24; Lk 16,13).

Die ubertriebene Bedeutung, die man
heute dem materiellen Wohlstand
vor vielen anderen Werten beimisst,
ist kein Zeichen des Fortschritts der
Menschheit. Sie stellt vielmehr eine
Herabsetzung und Erniedrigung des
Menschen dar, dessen Wurde darin
liegt, dass er ein geistiges, zum
ewigen Leben als Sohn Gottes
berufenes Geschopf ist (vgl. Lk
12,19-20).

,Das zehnte Gebot verlangt, den Neid
aus dem Herzen der Menschen zu
verbannen“ ( Katechismus, 2538).
,Der Neid ist eine Hauptsiunde. Er



besteht darin, dass man traurig ist,
weil es einem anderen gut geht* (
Katechismus, 2539). Aus dem Neid
konnen viele andere Stinden
kommen: Hass, Verleumdung,
Herabsetzung, Ungehorsam usw.

Neid bedeutet Ablehnung der Liebe.
Um ihn zu bekdmpfen, muss man das
Wohlwollen wecken, das uns dazu
fihrt, den anderen Gutes zu
winschen als Ausdruck der Liebe,
die wir ihnen schulden. In diesem
Kampf hilft uns auch die Tugend der
Demut, denn man darf nicht
vergessen, dass der Neid oft aus dem
Stolz kommt (vgl. Katechismus, 2540).

Pablo Requena
Grundlegende Literatur:

Katechismus der katholischen Kirche ,
2514-2557.

Empfohlene Literatur:



Hl. Josefmaria, Homilie Denn sie
werden Gott schauen, in Freunde
Gottes , 175-189; Homilie Loslosung,
ebd., 110-126 .

i Vgl. Gal 5,19-21; Rom 1,29-31; Kol
3,5. Nachdem er dazu aufgerufen
hat, sich der Unzucht zu enthalten,
schreibt der heilige Paulus: ,Jeder
von euch lerne, mit seiner Frau in
heiliger und achtungsvoller Weise zu
verkehren, nicht in
leidenschaftlicher Begierde wie die
Heiden, die Gott nicht kennen (...).
Denn Gott hat uns nicht dazu
berufen, unrein zu leben, sondern
heilig zu sein“ (1 Thess 4,3-7). Er
spricht von den ungeordneten
Begierden, die der Ausgangspunkt
unserer Handlungen sind, und
verweist auf die Notwendigkeit, sie
zu reinigen, um zur Heiligkeit zu
gelangen.



ii So kann man leicht den
Unterschied feststellen zwischen
,2Fuhlen“und ,Zustimmen® im
Hinblick auf eine bestimmte
Leidenschaft oder Gefiihlsregung.
Nur wenn der Wille zustimmt, kann
man von Sunde sprechen (wenn die
Materie sindhaft war).

iii ,,Du platscherst in den
Versuchungen herum, bringst dich
dabei in Gefahr, spielst mit Blicken
und Vorstellungen, ergehst dich in
seichtem Geschwatz. - Und dann bist
du verstort, wenn Zweifel, Skrupel,
Verwirrung, Tribsinn und
Niedergeschlagenheit auf dich
einstirmen. Du musst mir zugeben,
dass du wenig konsequent bist“ (HI.
Josefmaria, Die Spur des Samanns,
132).

iv ,,Sorge dich nicht, was auch
geschieht, wenn du nur nicht
einwilligst. — Denn nur der Wille
kann die Pforten des Herzens 6ffnen



und diese Abscheulichkeiten
hereinlassen“ (HI. Josefmaria, Der
Weg, 140). Vgl. ebd., 258).

v ,Das zehnte Gebot betrifft die
Absicht des Herzens; es fasst,
zusammen mit dem neunten, alle
Vorschriften des Gesetzes
zusammen® ( Katechismus, 2534).

vi ,,Mit der Gnade Gottes gelingt ihm
das

» durch die Tugend und Gabe der
Keuschheit , denn die
Keuschheit ermdglicht, mit
aufrichtigem und ungeteiltem
Herzen zu lieben;

e durch die lautere Absicht , die
das wahre Ziel des Menschen
ins Auge fasst, denn der
Getaufte sucht mit arglosem
Auge in allem den Willen Gottes
zu erkennen und zu erfiillen
(vgl. Rom 12,2; Kol 1,10);

 durch die dufderlich und
innerlich lautere Sichtweise,



durch die Beherrschung der
Geflihle und der Phantasie,
durch die Zuriickweisung jedes
Wohlgefallens an unreinen
Gedanken, die zur Abkehr vom
Weg der gottlichen Gebote
verleiten: Der ,Anblick erregt
die Sehnsucht der Toren’ (
Weish 15,5);

e durch das Gebet“ ( Katechismus,
2520).

vii ,Die Augen! Durch sie geht viel
Boses in dein Inneres ein. — Wie viele
haben die gleiche Erfahrung wie
David machen missen! ... Wenn ihr
den Blick bewahrt, ist euer Herz
beschiitzt“ (HI. Josefmaria, Der Weg,
183). ,,Mein Gott: In allem, was ich
sehe, finde ich Schonheit und Anmut.
Also will ich meine Blicke im Zaum
halten..., weil ich liebe“ (HI.
Josefmaria, Im Feuer der Schmiede ,
415).




pdf | automatisch generiertes
Dokument von https://opusdei.org/de-at/
article/38-das-neunte-und-das-zehnte-
gebot-des-dekalogs/ (13.02.2026)


https://opusdei.org/de-at/article/38-das-neunte-und-das-zehnte-gebot-des-dekalogs/
https://opusdei.org/de-at/article/38-das-neunte-und-das-zehnte-gebot-des-dekalogs/
https://opusdei.org/de-at/article/38-das-neunte-und-das-zehnte-gebot-des-dekalogs/

	38. Das neunte und das zehnte Gebot des Dekalogs
	1. Die inneren Sünden
	2. Die Reinigung des Herzens
	3. Das Ringen um die Reinheit
	4. Die Armut des Herzens


