
opusdei.org

36. Das siebte Gebot

Das siebte Gebot verbietet, auf
ungerechte Weise Güter des
Nächsten an sich zu nehmen
oder zurückzubehalten.

24.08.2017

„Das siebte Gebot verbietet, fremdes
Eigentum unrechtmäßig an sich zu
nehmen oder zurückzubehalten und
dem Nächsten auf irgendwelche
Weise an Hab und Gut Schaden
zuzufügen. Es schreibt Gerechtigkeit
und Liebe in der Verwaltung der
irdischen Güter und der Früchte der
menschlichen Arbeit vor. Es



verlangt, im Hinblick auf das
Gemeinwohl, die allgemeine
Bestimmung der Güter und das Recht
auf Privateigentum zu achten. Der
Christ ist in seinem Leben bestrebt,
die Güter dieser Welt auf Gott und
die Bruderliebe
hinzuordnen“ (Katechismus, 2401).

1. Die allgemeine Bestimmung
der Güter und das
Privateigentum

„Am Anfang hat Gott die Erde und
ihre Güter der Menschheit zur
gemeinsamen Verwaltung
anvertraut, damit sie für die Erde
sorge, durch ihre Arbeit über sie
herrsche und ihre Früchte genieße
(vgl. Gen 1,26-29). Die Güter der
Schöpfung sind für das gesamte
Menschengeschlecht
bestimmt“ (Katechismus, 2402).

„Die Aneignung von Gütern (ist)
berechtigt, um die Freiheit und



Würde der Menschen zu sichern und
jedem die Möglichkeit zu
verschaffen, für seine
Grundbedürfnisse und die
Bedürfnisse der ihm Anvertrauten
aufzukommen“ (ebd.).

„Das Recht auf das Privateigentum,
das man auf gerechte Weise
erworben oder bekommen hat, hebt
die Tatsache nicht auf, dass die Erde
ursprünglich der ganzen Menschheit
übergeben worden ist. Dass die
Güter für alle bestimmt sind, bleibt
vorrangig, selbst wenn das
Gemeinwohl erfordert, das Recht auf
und den Gebrauch von
Privateigentum zu
achten“ (Katechismus, 2403). Für eine
geordnete Entwicklung des
gesellschaftlichen Lebens ist die
Anerkennung des Rechtes auf
Privateigentum wichtig.

„,Darum soll der Mensch, der sich
dieser Güter bedient, die äußeren



Dinge, die er rechtmäßig besitzt,
nicht nur als ihm persönlich zu
eigen, sondern er muss sie zugleich
auch als Gemeingut ansehen in dem
Sinn, dass sie nicht ihm allein,
sondern auch anderen von Nutzen
sein können’ (II. Vatikan. Konzil,
Konstitution Gaudium et spes, 69,1).
Der Besitz eines Gutes macht dessen
Eigentümer zu einem Verwalter im
Dienst der Vorsehung; er soll es
nutzen und den daraus
erwachsenden Ertrag mit anderen, in
erster Linie mit seinen Angehörigen,
teilen“ (Katechismus, 2404).

Der marxistische Sozialismus,
insbesondere der Kommunismus, der
unter anderem auf die völlige
Unterordnung des Einzelnen unter
die Gesellschaft abzielt, leugnet das
Recht der Privatperson auf Eigentum
an Produktionsmitteln (also an
Gütern, die der Produktion anderer
Güter dienen: Grund und Boden,
manche Formen von Industrie usw.).



Er behauptet, dass nur der Staat
diese Güter besitzen darf – als
Vorbedingung für die Errichtung
einer klassenlosen Gesellschaft.

„Die Kirche hat die totalitären und
atheistischen Ideologien abgelehnt,
die in neuerer Zeit mit dem
‚Kommunismus’ oder dem
‚Sozialismus’ einhergingen.
Andererseits hat sie in der
Handlungsweise des ‚Kapitalismus’
den Individualismus und den
absoluten Primat der Marktgesetze
über die menschliche Arbeit
abgelehnt“ (Katechismus, 2425).

2. Der Gebrauch der Güter:
Mäßigung, Gerechtigkeit und
Solidarität

„Auf wirtschaftlichem Gebiet
erfordert die Achtung der
Menschenrechte die Tugend der 
Mäßigung, um die Anhänglichkeit an
die Güter dieser Welt zu zügeln; die



Tugend der Gerechtigkeit, um die
Rechte des Nächsten zu wahren und
ihm zu geben, was ihm zusteht; und
die Solidarität“ (Katechismus, 2407).

Zur Mäßigung gehört die Tugend der 
Armut, die nicht im Nichts-Haben
besteht, sondern in der Loslösung
von den materiellen Gütern, in der
Zufriedenheit mit dem, was zu einem
nüchternen und maßvollen Leben
genügt, sowie in der Verwaltung der
Güter, um den anderen zu dienen.
Von seiner Geburt bis zu seinem Tod
hat uns der Herr Armut und
Loslösung vorgelebt (vgl. 2 Kor 8,9),
und er verweist uns auf die Gefahr
der Anhänglichkeit an denReichtum:
„Ein Reicher wird nur schwer in das
Himmelreich kommen“ (Mt 19,23).

Die Gerechtigkeit als sittliche Tugend
besteht in der ständigen und festen
Geneigtheit des Willens, jedem das
ihm Geschuldete zu geben. Unter
Einzelpersonen gilt die



ausgleichendeoder 
Tauschgerechtigkeit (z.B. Bezahlung
von Schulden); die 
Verteilungsgerechtigkeit „regelt, was
die Gemeinschaft den Bürgern im
Verhältnis zu deren Beiträgen und
Bedürfnissen schuldet“ (Katechismus,
2411); die Gesetzesgerechtigkeit
bezieht sich auf das, was der Bürger
gerechterweise der Gemeinschaft
schuldet (beispielsweise Steuern).

Die Tugend der Solidarität ist „die 
feste und beständige Entschlossenheit,
sich für das ‚Gemeinwohl’
einzusetzen, das heißt, für das Wohl
aller und eines jeden, weil wir alle
für alleverantwortlich sind“. Die
Solidarität „drängt dazu, die
materiellen und ganz besonders die
geistigen Güter zu
teilen“ (Katechismus, 1948).



3. Die Achtung der fremden
Güter

Das siebte Gebot verbietet, sich
fremdes Gut anzueignen, es in
unrechtmäßiger Weise
zurückzubehalten oder dem
Nächsten an seinen materiellen
Gütern ungerecht Schaden
zuzufügen. Diebstahl oder Einbruch
verübt, wer heimlich Güter des
Nächsten an sich nimmt. Raub ist die
gewaltsame Aneignung fremden
Eigentums. Betrug ist ein durch
Täuschung (Tricks, Fälschung von
Dokumenten usw.) bewerkstelligter
Diebstahl oder die Einbehaltung des
gerechten Lohnes. Wucher besteht in
der Forderung von
unverhältnismäßig hohen Zinsen für
Darlehen (meist durch Ausnützung
einer materiellen Notlage des
Nächsten).

„Ebenfalls sittlich verwerflich sind: 
Spekulation, durch die man Preise



für Güter künstlich steigert oder
senkt, um daraus zum Schaden
anderer Gewinn zu ziehen; 
Korruption, durch die man
Verantwortliche dazu verführt,
entgegen den Rechtsbestimmungen
zu entscheiden [z.B. Schmiergeld für
öffentliche oder private Angestellte]; 
Aneignung oder private
Verwendungdes
Gesellschaftseigentums eines
Unternehmens; schlechte Ausführung
von Arbeiten, Steuerhinterziehung, 
Fälschung von Schecks und
Rechnungen, überhöhte Ausgaben
und Verschwendung. Privates oder
öffentliches Eigentum mutwillig zu
beschädigen verstößt gegen das
moralische Gesetz und verlangt
Wiedergutmachung“ (Katechismus,
2409).

„Verträge unterstehen der
ausgleichenden Gerechtigkeit, die
den Austausch zwischen Personen
und Institutionen unter genauer



Beachtung ihrer Rechte regelt. Die
ausgleichende Gerechtigkeit ist
streng verpflichtend. Sie fordert,
dass man Eigentumsrechte wahrt,
Schulden zurückzahlt und sich an
freiwillig eingegangene
Verpflichtungen hält“ (Katechismus,
2411). „Verträge müssen
gewissenhaft gehalten werden,
soweit die eingegangene
Verpflichtung sittlich gerecht
ist“ (Katechismus, 2410).

Die Verpflichtung zur
Wiedergutmachung: Wer ein Unrecht
begangen hat, muss den
verursachten Schaden im Rahmen
der Möglichkeit ersetzen. Die
Rückerstattung gestohlener Güter ist
– mindestens als Wunsch und
Vorsatz – notwendig, um die
sakramentale Lossprechung zu
erhalten. Der Rückerstattungspflicht
ist dringend nachzukommen.
Schuldhafter Verzug erhöht den
Schaden des Gläubigers und die



Schuld des zur Wiedergutmachung
Verpflichteten. Physische oder
sittliche Unmöglichkeit der
Rückerstattung befreit, solange
dieser Umstand anhält. Die
Verpflichtung kann wegfallen, wenn
beispielsweise der Gläubiger die
Schuld erlässt.

4. Die Soziallehre der Kirche

„Wenn sie (die Kirche) ihren Auftrag,
das Evangelium zu verkünden,
erfüllt, bescheinigt sie dem
Menschen im Namen Christi seine
Würde und seine Berufung zu
personaler Gemeinschaft; sie lehrt
ihn die Forderungen der
Gerechtigkeit und der Liebe, die der
göttlichen Weisheit
entsprechen“ (Katechismus, 2419).
Die Gesamtheit dieser Lehren über
Regeln für das Gesellschaftsleben
nennt man Soziallehre. Sie sind Teil
der katholischen Morallehre.



Einige Grundaussagen der
Soziallehre der Kirche sind:

1) die transzendente Würde der
menschlichen Person und die
Unverletzlichkeit ihrer Rechte;

2) die Anerkennung der auf der
unauflöslichen Ehe gründenden
Familie als Grundzelle der
Gesellschaft und die Notwendigkeit,
sie durch Gesetze über Ehe,
Erziehung und öffentliche Sittlichkeit
zu schützen und zu fördern;

3) die Lehren über das Gemeinwohl
und die Aufgaben des Staates.

Die Sendung der kirchlichen
Hierarchie unterscheidet sich von
der Sendung der politischen
Autorität. Die Kirche hat ein
übernatürliches Ziel, und ihre
Aufgabe ist es, den Menschen zum
Heil zu führen. Wenn daher das
Lehramt sich zu zeitlichen Aspekten
des Gemeinwohls äußert, dann tut es



das, insofern diese auf das höchste
Gut bzw. unser letztes Ziel
auszurichten sind. Die Kirche äußert
ihr sittliches Urteil zu
wirtschaftlichen und
gesellschaftlichen Fragen, „wenn die
Grundrechte der menschlichen
Person oder das Heil der Seelen es
verlangen“.

Es ist nicht Sache der Hirten der
Kirche, „in die politischen Strukturen
und die Organisation des
Gesellschaftslebens direkt
einzugreifen. Diese Aufgabe gehört
zur Sendung der gläubigen Laien, die
aus eigenem Ansporn mit ihren
Mitbürgern
zusammenarbeiten“ (Katechismus,
2442).

5. Wirtschaftsleben und
soziale Gerechtigkeit

„Die menschliche Arbeit ist das
unmittelbare Werk der nach dem



Bilde Gottes geschaffenen Menschen.
Diese sind dazu berufen,
miteinander das Schöpfungswerk
fortzusetzen, indem sie über die Erde
herrschen (vgl. Gen 1,28; II.
Vatikanisches Konzil, Konstitution 
Gaudium etspes, 34; Johannes Paul II.,
Enzyklika Centesimus annus, 31). Die
Arbeit ist somit eine Pflicht: ‚Wer
nicht arbeiten will, soll auch nicht
essen’ (2 Thess 3,10; Vgl. 1 Thess
4,11). Die Arbeit ehrt die Gaben des
Schöpfers und die empfangenen
Talente. Sie kann auch erlösend
sein“ (Katechismus, 2427). Wenn der
Mensch die Arbeit in Verbindung mit
Christus verrichtet, wird er zum
Mitarbeiter des Sohnes Gottes bei
seinem Erlösungswerk. Die Arbeit ist
ein Mittel zur Heiligung der
Personen und der irdischen
Wirklichkeiten, insofern diesevom
Geist Christi durchdrungen werden
(vgl. ebd.).



Bei der Arbeit hat jeder „das Recht
auf wirtschaftliche Unternehmung;
jeder darf und soll seine Talente
nutzen, um zu einem Wohlstand
beizutragen, der allen zugute kommt,
und um die gerechten Früchte seiner
Mühe zu ernten. Er soll darauf
bedacht sein, sich dabei an die
Regelungen zu halten, die die
rechtmäßigen Autoritäten zugunsten
des Gemeinwohls erlassen haben
(vgl. Johannes Paul II., Enzyklika 
Centesimus annus, 1.5.1991, 32;
34)“ (Katechismus, 2429).

Die Verantwortung des Staates: „Die
Wirtschaft, insbesondere die
Marktwirtschaft, kann sich nicht in
einem institutionellen, rechtlichen
und politischen Leerraum abspielen.
Im Gegenteil, sie setzt die Sicherheit
der individuellen Freiheit und des
Eigentums sowie eine stabile
Währung und leistungsfähige
öffentliche Dienste voraus.
Hauptaufgabe des Staates ist es



darum, diese Sicherheit zu
garantieren, so dass der, der arbeitet
und produziert, die Früchte seiner
Arbeit genießen kann und sich
angespornt fühlt, seine Arbeit
effizient und redlich zu vollbringen“.

Die Unternehmer „sind verpflichtet,
auf das Wohl der Menschen und
nicht nur auf die Steigerung der
Gewinne Bedacht zu nehmen.
Gewinne sind jedoch notwendig. Sie
ermöglichen Investitionen, die die
Zukunft des Unternehmens und die
Arbeitsplätze sichern“. (Katechismus,
2432). Den Unternehmern obliegt
gegenüber der Gesellschaft die
wirtschaftliche und ökologische
Verantwortung für ihre Tätigkeit.

„Ohne ungerechte Zurücksetzung
sollen alle, Männer und Frauen,
Gesunde und Behinderte,
Einheimische und Fremdarbeiter, 
Zugang zur Arbeit und zum
Berufsleben haben (vgl. Johannes



Paul II., Enzyklika Laborem exercens,
14.9.1981, 19; 22-23)“ (Katechismus,
2433). „Der gerechte Lohn ist die
rechtmäßige Frucht der Arbeit. Ihn
zu verweigern oder
zurückzubehalten ist eine schwere
Ungerechtigkeit“ (Katechismus,
2434).

Die soziale Gerechtigkeit. Dieser
Ausdruck ist im 20. Jh. aufgekommen
und verweist auf die universale
Dimension, die gewisse Probleme der
Gerechtigkeit aufweisen. „Die
Gesellschaft gewährleistet die soziale
Gerechtigkeit, wenn sie dafür sorgt,
dass die Verbände und die einzelnen
Menschen das erhalten können, was
ihnen ihrer Natur und Berufung
nach zusteht“ (Katechismus, 1928).

Gerechtigkeit und Solidarität unter
den Völkern. „Die reichen Nationen
haben eine große sittliche
Verantwortung gegenüber denen,
welche die Mittel zu ihrer



Entwicklung nicht selbst aufbringen
können oder durch tragische
geschichtliche Ereignisse daran
gehindert worden sind. Das ist eine
Pflicht der Solidarität und der Liebe,
aber auch eine Pflicht der
Gerechtigkeit, falls der Wohlstand
der reichen Nationen aus Ressourcen
stammt, die nicht angemessen
bezahlt wurden“ (Katechismus,
2439).

„Direkthilfe ist eine entsprechende
Reaktion auf unmittelbare,
außerordentliche Bedürfnisse, die
z.B. durch Naturkatastrophen und
Seuchen verursacht werden. Sie
genügt aber nicht, um die aus der
Not erwachsenden schweren
Schäden zu beheben, noch um
Bedürfnisse dauernd zu
stillen“ (Katechismus, 2440).

Es ist auch notwendig, die 
internationalen Wirtschafts- und
Finanzinstitutionen zu reformieren,



damit diese ausgleichende
Beziehungen zu den weniger
entwickelten Ländern fördern und
stärken (vgl. ebd.; Johannes Paul II.,
Enzyklika Sollicitudo rei socialis,
30.12.1987, 16).

6. Gerechtigkeit und Liebe

Die Liebe – forma virtutum, Form
aller Tugenden – liegt auf einer
höheren Ebene als dieGerechtigkeit.
Sie besteht nicht nur oder
überwiegend darin, mehr zu geben,
als was strenge rechtliche Pflicht ist.
Sie besteht vor allem darin, dass man
sich selbst hingibt, und muss immer
die Gerechtigkeit begleiten und diese
von innen her beleben. Dieses
Ineinander von Gerechtigkeit und
Liebe äußert sich beispielsweise
darin, dass man das Geschuldete
freudig gibt, dass man nicht nur auf
die Rechte des anderen, sondern
auch auf seine Bedürfnisseachtet
und ganz allgemein darin, dass man



die Gerechtigkeit mit Milde und
Verständnis übt.

Die Gerechtigkeit muss immer von
der Liebe durchdrungen bzw.
getragen sein. Man kann die
Probleme des menschlichen
Zusammenlebens nicht einfach mit
einer Art anonymerGerechtigkeit
lösen, die ein adäquates
Funktionieren der gesellschaftlichen
Strukturen sicherstellen will. „Wenn
du die verschiedenen
Angelegenheiten löst, dann
übertreibe nie die Gerechtigkeit so
sehr, dass du darüber die
Nächstenliebe vergisst“ (Hl.
Josefmaria, Die Spur des Sämanns,
973).

Gerechtigkeit und Liebe müssen
besonders bei der Betreuung
bedürftiger Menschen (Arme, Kranke
usw.) gelebt werden. Nie wird die
Gesellschaft so organisiert sein, dass
sich die persönliche Zuwendung zu



den materiellen und geistigen
Bedürfnissen des Nächsten erübrigt.
Es wird immer notwendig sein, die
leiblichen und geistigen Werke der
Barmherzigkeit zu üben (vgl. 
Katechismus, 2447).

„Die Liebe – caritas – wird immer
nötig sein, auch in der gerechtesten
Gesellschaft. Es gibt keine gerechte
Staatsordnung, die den Dienst der
Liebe überflüssig machen könnte.
Wer die Liebe abschaffen will, ist
dabei, den Menschen als Menschen
abzuschaffen. Immer wird es Leid
geben, das Tröstung und Hilfe
braucht. Immer wird es Einsamkeit
geben. Immer wird es auch die
Situationen materieller Not geben, in
denen Hilfe im Sinn gelebter
Nächstenliebe nötig ist. Der totale
Versorgungsstaat, der alles an sich
zieht, wird letztlich zu einer
bürokratischen Instanz, die das
Wesentliche nicht geben kann, das
der leidende Mensch – jeder Mensch



– braucht: die liebevolle persönliche
Zuwendung“.

Das menschliche Elend zieht das
Mitleid Christi an. Der Erlöser hat es
auf sich nehmen wollen und
identifiziert sich mit „dem geringsten
seiner Brüder“ (vgl. Mt 25,40). Den
Notleidenden wendet die Kirche
auch deshalb eine bevorzugende
Liebe zu. Seit ihren ersten Anfängen
hat sie nicht aufgehört, sie zu
betreuen und zu verteidigen (vgl. 
Katechismus, 2448).

Pau Agulles

Grundlegende Literatur:

Katechismus der katholischen Kirche,
2401-2463.

Empfohlene Literatur:

Hl. Josefmaria, Homilie Vor Gott und
den Menschen, in Freunde Gottes,
154-174.



pdf | automatisch generiertes
Dokument von https://opusdei.org/de-at/
article/36-das-siebte-gebot/ (16.01.2026)

https://opusdei.org/de-at/article/36-das-siebte-gebot/
https://opusdei.org/de-at/article/36-das-siebte-gebot/

	36. Das siebte Gebot
	1. Die allgemeine Bestimmung der Güter und das Privateigentum
	2. Der Gebrauch der Güter: Mäßigung, Gerechtigkeit und Solidarität
	3. Die Achtung der fremden Güter
	4. Die Soziallehre der Kirche
	5. Wirtschaftsleben und soziale Gerechtigkeit
	6. Gerechtigkeit und Liebe


