opusdei.org

36. Das siebte Gebot

Das siebte Gebot verbietet, auf
ungerechte Weise Gliter des
Nachsten an sich zu nehmen
oder zuruckzubehalten.

24.08.2017

,Das siebte Gebot verbietet, fremdes
Eigentum unrechtméfig an sich zu
nehmen oder zurtickzubehalten und
dem Néachsten auf irgendwelche
Weise an Hab und Gut Schaden
zuzufligen. Es schreibt Gerechtigkeit
und Liebe in der Verwaltung der
irdischen Gilter und der Friichte der
menschlichen Arbeit vor. Es



verlangt, im Hinblick auf das
Gemeinwohl, die allgemeine
Bestimmung der Gtiter und das Recht
auf Privateigentum zu achten. Der
Christ ist in seinem Leben bestrebt,
die Giiter dieser Welt auf Gott und
die Bruderliebe

hinzuordnen® (Katechismus, 2401).

1. Die allgemeine Bestimmung
der Giiter und das
Privateigentum

»~Am Anfang hat Gott die Erde und
ihre Giiter der Menschheit zur
gemeinsamen Verwaltung
anvertraut, damit sie fur die Erde
sorge, durch ihre Arbeit Uiber sie
herrsche und ihre Friichte geniefe
(vgl. Gen 1,26-29). Die Glter der
Schopfung sind fir das gesamte
Menschengeschlecht

bestimmt“ (Katechismus, 2402).

,Die Aneignung von Gutern (ist)
berechtigt, um die Freiheit und



Wiirde der Menschen zu sichern und
jedem die Moglichkeit zu
verschaffen, fur seine
Grundbediirfnisse und die
Bedirfnisse der ihm Anvertrauten
aufzukommen® (ebd.).

,Das Recht auf das Privateigentum,
das man auf gerechte Weise
erworben oder bekommen hat, hebt
die Tatsache nicht auf, dass die Erde
ursprunglich der ganzen Menschheit
ubergeben worden ist. Dass die
Guter fur alle bestimmt sind, bleibt
vorrangig, selbst wenn das
Gemeinwohl erfordert, das Recht auf
und den Gebrauch von
Privateigentum zu

achten“ (Katechismus, 2403). Fur eine
geordnete Entwicklung des
gesellschaftlichen Lebens ist die
Anerkennung des Rechtes auf
Privateigentum wichtig.

».Darum soll der Mensch, der sich
dieser Giiter bedient, die dufderen



Dinge, die er rechtmafig besitzt,
nicht nur als ihm personlich zu
eigen, sondern er muss sie zugleich
auch als Gemeingut ansehen in dem
Sinn, dass sie nicht ihm allein,
sondern auch anderen von Nutzen
sein konnen’ (II. Vatikan. Konzil,
Konstitution Gaudium et spes, 69,1).
Der Besitz eines Gutes macht dessen
Eigentumer zu einem Verwalter im
Dienst der Vorsehung; er soll es
nutzen und den daraus
erwachsenden Ertrag mit anderen, in
erster Linie mit seinen Angehorigen,
teilen“ (Katechismus, 2404).

Der marxistische Sozialismus,
insbesondere der Kommunismus, der
unter anderem auf die vollige
Unterordnung des Einzelnen unter
die Gesellschaft abzielt, leugnet das
Recht der Privatperson auf Eigentum
an Produktionsmitteln (also an
Gltern, die der Produktion anderer
Guter dienen: Grund und Boden,
manche Formen von Industrie usw.).



Er behauptet, dass nur der Staat
diese Guter besitzen darf — als
Vorbedingung fur die Errichtung
einer klassenlosen Gesellschaft.

,Die Kirche hat die totalitaren und
atheistischen Ideologien abgelehnt,
die in neuerer Zeit mit dem
;JKommunismus’ oder dem
,Sozialismus’ einhergingen.
Andererseits hat sie in der
Handlungsweise des ,Kapitalismus’
den Individualismus und den
absoluten Primat der Marktgesetze
uber die menschliche Arbeit
abgelehnt“ (Katechismus, 2425).

2. Der Gebrauch der Giiter:
Mafdigung, Gerechtigkeit und
Solidaritit

,Auf wirtschaftlichem Gebiet
erfordert die Achtung der
Menschenrechte die Tugend der
Maiajsigung, um die Anhanglichkeit an
die Guter dieser Welt zu ziigeln; die



Tugend der Gerechtigkeit, um die

Rechte des Nachsten zu wahren und
ihm zu geben, was ihm zusteht; und
die Solidaritat“ (Katechismus, 2407).

Zur Magsigung gehort die Tugend der
Armut, die nicht im Nichts-Haben
besteht, sondern in der Loslosung
von den materiellen Gutern, in der
Zufriedenheit mit dem, was zu einem
niuchternen und mafSvollen Leben
genugt, sowie in der Verwaltung der
Guter, um den anderen zu dienen.
Von seiner Geburt bis zu seinem Tod
hat uns der Herr Armut und
Loslosung vorgelebt (vgl. 2 Kor 8,9),
und er verweist uns auf die Gefahr
der Anhanglichkeit an denReichtum:
,EIn Reicher wird nur schwer in das
Himmelreich kommen*“ (Mt 19,23).

Die Gerechtigkeit als sittliche Tugend
besteht in der standigen und festen
Geneigtheit des Willens, jedem das
ihm Geschuldete zu geben. Unter
Einzelpersonen gilt die



ausgleichendeoder
Tauschgerechtigkeit (z.B. Bezahlung
von Schulden); die
Verteilungsgerechtigkeit ,,regelt, was
die Gemeinschaft den Burgern im
Verhaltnis zu deren Beitragen und
Bedurfnissen schuldet” (Katechismus,
2411); die Gesetzesgerechtigkeit
bezieht sich auf das, was der Birger
gerechterweise der Gemeinschaft
schuldet (beispielsweise Steuern).

Die Tugend der Solidaritat ist ,die
feste und bestdndige Entschlossenheit,
sich fir das ,Gemeinwohl’
einzusetzen, das heifdt, fiir das Wohl
aller und eines jeden, weil wir alle
fiir alleverantwortlich sind“. Die
Solidaritét ,,drangt dazu, die
materiellen und ganz besonders die
geistigen Guter zu

teilen“ (Katechismus, 1948).



3. Die Achtung der fremden
Guter

Das siebte Gebot verbietet, sich
fremdes Gut anzueignen, es in
unrechtmafiiger Weise
zuruckzubehalten oder dem
Néachsten an seinen materiellen
Glutern ungerecht Schaden
zuzufugen. Diebstahl oder Einbruch
verubt, wer heimlich Giter des
Néachsten an sich nimmt. Raub ist die
gewaltsame Aneignung fremden
Eigentums. Betrug ist ein durch
Téuschung (Tricks, Falschung von
Dokumenten usw.) bewerkstelligter
Diebstahl oder die Einbehaltung des
gerechten Lohnes. Wucher besteht in
der Forderung von
unverhaltnisméfdig hohen Zinsen fur
Darlehen (meist durch Ausniitzung
einer materiellen Notlage des
Néachsten).

,Ebenfalls sittlich verwerflich sind:
Spekulation, durch die man Preise



fur Guter kunstlich steigert oder
senkt, um daraus zum Schaden
anderer Gewinn zu ziehen;
Korruption, durch die man
Verantwortliche dazu verfiihrt,
entgegen den Rechtsbhestimmungen
zu entscheiden [z.B. Schmiergeld fir
offentliche oder private Angestellte];
Aneignung oder private
Verwendungdes
Gesellschaftseigentums eines
Unternehmens; schlechte Ausfiihrung
von Arbeiten, Steuerhinterziehung,
Falschung von Schecks und
Rechnungen, tiberhohte Ausgaben
und Verschwendung. Privates oder
offentliches Eigentum mutwillig zu
beschadigen verstoft gegen das
moralische Gesetz und verlangt
Wiedergutmachung® (Katechismus,
2409).

,vertrage unterstehen der
ausgleichenden Gerechtigkeit, die
den Austausch zwischen Personen
und Institutionen unter genauer



Beachtung ihrer Rechte regelt. Die
ausgleichende Gerechtigkeit ist
streng verpflichtend. Sie fordert,
dass man Eigentumsrechte wahrt,
Schulden zurtickzahlt und sich an
freiwillig eingegangene
Verpflichtungen halt“ (Katechismus,
2411). ,Vertrage mussen
gewissenhaft gehalten werden,
soweit die eingegangene
Verpflichtung sittlich gerecht

ist“ (Katechismus, 2410).

Die Verpflichtung zur
Wiedergutmachung: Wer ein Unrecht
begangen hat, muss den
verursachten Schaden im Rahmen
der Moglichkeit ersetzen. Die
Rickerstattung gestohlener Guter ist
— mindestens als Wunsch und
Vorsatz — notwendig, um die
sakramentale Lossprechung zu
erhalten. Der Riickerstattungspflicht
ist dringend nachzukommen.
Schuldhafter Verzug erhoht den
Schaden des Glaubigers und die



Schuld des zur Wiedergutmachung
Verpflichteten. Physische oder
sittliche Unmaéglichkeit der
Ruckerstattung befreit, solange
dieser Umstand anhélt. Die
Verpflichtung kann wegfallen, wenn
beispielsweise der Glaubiger die
Schuld erléasst.

4. Die Soziallehre der Kirche

»Wenn sie (die Kirche) ihren Auftrag,
das Evangelium zu verkinden,
erfullt, bescheinigt sie dem
Menschen im Namen Christi seine
Wiirde und seine Berufung zu
personaler Gemeinschaft; sie lehrt
ihn die Forderungen der
Gerechtigkeit und der Liebe, die der
gottlichen Weisheit

entsprechen® (Katechismus, 2419).
Die Gesamtheit dieser Lehren uiber
Regeln fur das Gesellschaftsleben
nennt man Soziallehre. Sie sind Teil
der katholischen Morallehre.



Einige Grundaussagen der
Soziallehre der Kirche sind:

1) die transzendente Wiirde der
menschlichen Person und die
Unverletzlichkeit ihrer Rechte;

2) die Anerkennung der auf der
unaufloslichen Ehe grindenden
Familie als Grundzelle der
Gesellschaft und die Notwendigkeit,
sie durch Gesetze uber Ehe,
Erziehung und offentliche Sittlichkeit
zu schitzen und zu fordern;

3) die Lehren tiber das Gemeinwohl
und die Aufgaben des Staates.

Die Sendung der kirchlichen
Hierarchie unterscheidet sich von
der Sendung der politischen
Autoritat. Die Kirche hat ein
ubernattirliches Ziel, und ihre
Aufgabe ist es, den Menschen zum
Heil zu fiihren. Wenn daher das
Lehramt sich zu zeitlichen Aspekten
des Gemeinwohls aufdert, dann tut es



das, insofern diese auf das hochste
Gut bzw. unser letztes Ziel
auszurichten sind. Die Kirche dufSert
ihr sittliches Urteil zu
wirtschaftlichen und
gesellschaftlichen Fragen, ,wenn die
Grundrechte der menschlichen
Person oder das Heil der Seelen es
verlangen*“.

Es ist nicht Sache der Hirten der
Kirche, ,in die politischen Strukturen
und die Organisation des
Gesellschaftslebens direkt
einzugreifen. Diese Aufgabe gehort
zur Sendung der gliubigen Laien, die
aus eigenem Ansporn mit ihren
Mitbirgern

zusammenarbeiten® (Katechismus,
2442).

5. Wirtschaftsleben und
soziale Gerechtigkeit

,Die menschliche Arbeit ist das
unmittelbare Werk der nach dem



Bilde Gottes geschaffenen Menschen.
Diese sind dazu berufen,
miteinander das Schopfungswerk
fortzusetzen, indem sie uiber die Erde
herrschen (vgl. Gen 1,28; I1.
Vatikanisches Konzil, Konstitution
Gaudium etspes, 34; Johannes Paul II.,
Enzyklika Centesimus annus, 31). Die
Arbeit ist somit eine Pflicht: ,Wer
nicht arbeiten will, soll auch nicht
essen’ (2 Thess 3,10; Vgl. 1 Thess
4,11). Die Arbeit ehrt die Gaben des
Schopfers und die empfangenen
Talente. Sie kann auch erlosend
sein® (Katechismus, 2427). Wenn der
Mensch die Arbeit in Verbindung mit
Christus verrichtet, wird er zum
Mitarbeiter des Sohnes Gottes bei
seinem Erlosungswerk. Die Arbeit ist
ein Mittel zur Heiligung der
Personen und der irdischen
Wirklichkeiten, insofern diesevom
Geist Christi durchdrungen werden
(vgl. ebd.).



Bei der Arbeit hat jeder ,,das Recht
auf wirtschaftliche Unternehmung;
jeder darf und soll seine Talente
nutzen, um zu einem Wohlstand
beizutragen, der allen zugute kommt,
und um die gerechten Friichte seiner
Miihe zu ernten. Er soll darauf
bedacht sein, sich dabei an die
Regelungen zu halten, die die
rechtmafiigen Autoritidten zugunsten
des Gemeinwohls erlassen haben
(vgl. Johannes Paul II., Enzyklika
Centesimus annus, 1.5.1991, 32;

34)“ (Katechismus, 2429).

Die Verantwortung des Staates: ,,Die
Wirtschaft, insbesondere die
Marktwirtschaft, kann sich nicht in
einem institutionellen, rechtlichen
und politischen Leerraum abspielen.
Im Gegentelil, sie setzt die Sicherheit
der individuellen Freiheit und des
Eigentums sowie eine stabile
Waéahrung und leistungsfahige
offentliche Dienste voraus.
Hauptaufgabe des Staates ist es



darum, diese Sicherheit zu
garantieren, so dass der, der arbeitet
und produziert, die Friichte seiner
Arbeit geniefden kann und sich
angespornt fuhlt, seine Arbeit
effizient und redlich zu vollbringen*.

Die Unternehmer ,sind verpflichtet,
auf das Wohl der Menschen und
nicht nur auf die Steigerung der
Gewinne Bedacht zu nehmen.
Gewinne sind jedoch notwendig. Sie
ermoglichen Investitionen, die die
Zukunft des Unternehmens und die
Arbeitsplatze sichern®. (Katechismus,
2432). Den Unternehmern obliegt
gegenuber der Gesellschaft die
wirtschaftliche und 6kologische
Verantwortung fiir ihre Tatigkeit.

»,Ohne ungerechte Zurticksetzung
sollen alle, Manner und Frauen,
Gesunde und Behinderte,
Einheimische und Fremdarbeiter,
Zugang zur Arbeit und zum
Berufsleben haben (vgl. Johannes



Paul II., Enzyklika Laborem exercens,
14.9.1981, 19; 22-23)“ (Katechismus,
2433). ,Der gerechte Lohn ist die
rechtmaflige Frucht der Arbeit. Thn
zu verweigern oder
zuruckzubehalten ist eine schwere
Ungerechtigkeit (Katechismus,
2434).

Die soziale Gerechtigkeit. Dieser
Ausdruck ist im 20. Jh. aufgekommen
und verweist auf die universale
Dimension, die gewisse Probleme der
Gerechtigkeit aufweisen. ,,Die
Gesellschaft gewéhrleistet die soziale
Gerechtigkeit, wenn sie dafiir sorgt,
dass die Verbande und die einzelnen
Menschen das erhalten konnen, was
ihnen ihrer Natur und Berufung
nach zusteht“ (Katechismus, 1928).

Gerechtigkeit und Solidaritdt unter
den Volkern. ,Die reichen Nationen
haben eine grofie sittliche
Verantwortung gegentiber denen,
welche die Mittel zu ihrer



Entwicklung nicht selbst aufbringen
konnen oder durch tragische
geschichtliche Ereignisse daran
gehindert worden sind. Das ist eine
Pflicht der Solidaritat und der Liebe,
aber auch eine Pflicht der
Gerechtigkeit, falls der Wohlstand
der reichen Nationen aus Ressourcen
stammt, die nicht angemessen
bezahlt wurden“ (Katechismus,
2439).

»,Direkthilfe ist eine entsprechende
Reaktion auf unmittelbare,
auflerordentliche Bedirfnisse, die
z.B. durch Naturkatastrophen und
Seuchen verursacht werden. Sie
genugt aber nicht, um die aus der
Not erwachsenden schweren
Schaden zu beheben, noch um
Bediirfnisse dauernd zu

stillen“ (Katechismus, 2440).

Es ist auch notwendig, die
internationalen Wirtschafts- und
Finanzinstitutionen zu reformieren,



damit diese ausgleichende
Beziehungen zu den weniger
entwickelten Landern fordern und
starken (vgl. ebd.; Johannes Paul II.,
Enzyklika Sollicitudo rei socialis,
30.12.1987, 16).

6. Gerechtigkeit und Liebe

Die Liebe - forma virtutum, Form
aller Tugenden - liegt auf einer
hoheren Ebene als dieGerechtigkeit.
Sie besteht nicht nur oder
uberwiegend darin, mehr zu geben,
als was strenge rechtliche Pflicht ist.
Sie besteht vor allem darin, dass man
sich selbst hingibt, und muss immer
die Gerechtigkeit begleiten und diese
von innen her beleben. Dieses
Ineinander von Gerechtigkeit und
Liebe dufdert sich beispielsweise
darin, dass man das Geschuldete
freudig gibt, dass man nicht nur auf
die Rechte des anderen, sondern
auch auf seine Bedurfnisseachtet
und ganz allgemein darin, dass man



die Gerechtigkeit mit Milde und
Verstandnis ubt.

Die Gerechtigkeit muss immer von
der Liebe durchdrungen bzw.
getragen sein. Man kann die
Probleme des menschlichen
Zusammenlebens nicht einfach mit
einer Art anonymerGerechtigkeit
l6sen, die ein addquates
Funktionieren der gesellschaftlichen
Strukturen sicherstellen will. ,,Wenn
du die verschiedenen
Angelegenheiten 16st, dann
ubertreibe nie die Gerechtigkeit so
sehr, dass du daruber die
Néachstenliebe vergisst® (HI.
Josefmaria, Die Spur des Samanns,
973).

Gerechtigkeit und Liebe miissen
besonders bei der Betreuung
bedurftiger Menschen (Arme, Kranke
usw.) gelebt werden. Nie wird die
Gesellschaft so organisiert sein, dass
sich die personliche Zuwendung zu



den materiellen und geistigen
Bedurfnissen des Nachsten ertbrigt.
Es wird immer notwendig sein, die
leiblichen und geistigen Werke der
Barmherzigkeit zu tiben (vgl.
Katechismus, 2447).

,Die Liebe — caritas — wird immer
notig sein, auch in der gerechtesten
Gesellschaft. Es gibt keine gerechte
Staatsordnung, die den Dienst der
Liebe uberflissig machen konnte.
Wer die Liebe abschaffen will, ist
dabei, den Menschen als Menschen
abzuschaffen. Immer wird es Leid
geben, das Trostung und Hilfe
braucht. Immer wird es EinsamkKkeit
geben. Immer wird es auch die
Situationen materieller Not geben, in
denen Hilfe im Sinn gelebter
Néachstenliebe notig ist. Der totale
Versorgungsstaat, der alles an sich
zieht, wird letztlich zu einer
burokratischen Instanz, die das
Wesentliche nicht geben kann, das
der leidende Mensch - jeder Mensch



— braucht: die liebevolle personliche
Zuwendung®.

Das menschliche Elend zieht das
Mitleid Christi an. Der Erloser hat es
auf sich nehmen wollen und
identifiziert sich mit ,,dem geringsten
seiner Bruder“ (vgl. Mt 25,40). Den
Notleidenden wendet die Kirche
auch deshalb eine bevorzugende
Liebe zu. Seit ihren ersten Anfangen
hat sie nicht aufgehort, sie zu
betreuen und zu verteidigen (vgl.
Katechismus, 2448).

Pau Agulles
Grundlegende Literatur:

Katechismus der katholischen Kirche,
2401-2463.

Empfohlene Literatur:

Hl. Josefmaria, Homilie Vor Gott und
den Menschen, in Freunde Gottes,
154-174.



pdf | automatisch generiertes
Dokument von https://opusdei.org/de-at/
article/36-das-siebte-gebot/ (16.01.2026)


https://opusdei.org/de-at/article/36-das-siebte-gebot/
https://opusdei.org/de-at/article/36-das-siebte-gebot/

	36. Das siebte Gebot
	1. Die allgemeine Bestimmung der Güter und das Privateigentum
	2. Der Gebrauch der Güter: Mäßigung, Gerechtigkeit und Solidarität
	3. Die Achtung der fremden Güter
	4. Die Soziallehre der Kirche
	5. Wirtschaftsleben und soziale Gerechtigkeit
	6. Gerechtigkeit und Liebe


