
opusdei.org

34. Das fünfte Gebot

Das menschliche Leben ist
heilig, denn es ist das Ergebnis
des schöpferischen Eingreifens
Gottes und es steht für immer
in einer besonderen Beziehung
zum Schöpfer.

26.08.2017

1. „Du sollst nicht morden“

„Das menschliche Leben ist heilig,
weil es von seinem Beginn an ‚der
Schöpfermacht Gottes‘ bedarf und
für immer in einer besonderen
Beziehung zu seinem Schöpfer bleibt,



seinem einzigen Ziel (...): Niemand
darf sich, unter keinen Umständen,
das Recht anmaßen, ein unschuldiges
menschliches Wesen direkt zu
zerstören“ (KKK, 2258).

Der Mensch ist ein einzigartiges
Wesen. Er ist auf Erden die einzige
von Gott um ihrer selbst willen
gewollte Kreatur [1]. Er ist dazu
bestimmt, Gott zu erkennen und
ewig zu lieben. Sein Leben ist heilig.
Er wurde als Abbild und Gleichnis
Gottes erschaffen (vgl. Gen 1,26-27).
Das ist das letzte Fundament der
Würde des Menschen und des
Tötungsverbots.

Das Buch Genesis schildert die
Vergehen gegen das menschliche
Leben als Folge der Erb-sünde. Jahwe
zeigt sich immer als Beschützer des
Lebens, sogar des Lebens des Kain,
nachdem dieser seinen Bruder Abel
ermordet hat. Er vergoss Blut von
seinem Blut, Urbild jedes



Menschenmordes. Niemand darf
eigenhändig Selbstjustiz üben,
niemand darf sich das Recht
herausnehmen, über das Leben eines
Menschen zu verfügen (vgl. Gen
4,13-15).

Dieses Gebot bezieht sich auf die
Menschen. Es ist keine Sünde, Tiere
zu töten, um Nahrung, Kleidung usw.
zu erhalten, denn Gott hat die Tiere
erschaffen, damit sie dem Menschen
zu Diensten sind. Es ist nicht richtig,
sie zu töten oder zu misshandeln,
wenn damit eine Unordnung der
menschlichen Leidenschaften oder
ein Verstoß gegen die Gerechtigkeit
verbunden ist (wenn sie Eigentum
eines anderen sind) (vgl. KKK, 2417).
Außerdem darf man nicht vergessen,
dass der Mensch nicht „Eigentümer“
der Schöpfung ist, sondern Verwal‐
ter; weshalb er die Pflicht hat, die
Natur zu achten und zu pflegen, die
er für seine Existenz und



Entwicklung braucht (vgl. KKK,
2415).

2. Gesamtumfang dieses
Gebotes

Das Gebot, das Leben des Menschen
zu schützen, „hat seinen tiefsten
Aspekt in der Forderung von Achtung
und Liebe gegenüber jedem
Menschen und seinem Leben“ [2].

Barmherzigkeit und Vergebung sind
Wesensmerkmale Gottes. Auch im
Leben der Kinder Gottes muss es
Erbarmen geben, so dass wir von
Herzen Mitleid mit dem Elend
anderer empfinden: „Selig die
Barmherzigen, denn sie werden
Erbarmen finden“ (Mt 5,7) [3].

Ebenso müssen wir lernen,
Beleidigungen zu verzeihen (vgl. Mt
5,22). Wenn man beleidigt wird, soll
man heftige Reaktionen vermeiden
und nicht zulassen, dass Zorn im



Herzen hochsteigt. Mehr noch: Im 
Vaterunser – dem Gebet, das uns
Jesus selbst übergeben hat – knüpft
der Herr den Nachlass unserer
Sünden an die Vergebung, die wir
unseren Beleidigern gewähren (vgl.
Mt 6,9-13; Lk 11,2-4). Zu dieser
Haltung kann verhelfen: die
Betrachtung des Leidens des Herrn,
der uns vergeben und erlöst hat
durch das liebevolle, geduldige
Ertragen ungerechter Leiden; die
Erwägung, dass ein Christ
niemanden als Fremden oder Feind
(vgl. Mt 5,44-45) betrachten darf; der
Gedanke an das Gericht nach dem
Tod, in dem über unsere Liebe zum
Nächsten geurteilt werden wird; die
Erinnerung, dass der Christ das Böse
durch das Gute besiegen soll (vgl.
Röm 12,21); und das Hinnehmen von
Beleidigungen als Gelegenheit zur
eigenen Läuterung.



3. Die Achtung vor dem
menschlichen Leben

Das fünfte Gebot gebietet, nicht zu
morden. Es verbietet auch, zu
schlagen, zu verletzen oder sich
selbst oder dem Nächsten ungerecht
körperlichen Schaden zuzufügen, sei
es eigenhändig oder durch andere.
Ebenso verbietet es, ihn mit Worten
zu beleidigen oder ihm Böses zu
wünschen. Durch dieses Gebot wird
auch der Selbstmord verboten.

3.1. Der Mord

„Das fünfte Gebot verwirft den 
direkten und willentlichen Mord als
schwere Sünde. Der Mörder und
seine freiwilligen Helfer begehen
eine himmelschreiende Sünde (vgl.
Gen 4,10)“ (KKK, 2268) [4].

 In der Enzyklika Evangelium vitae
hat der Papst definitiv und unfehlbar
formuliert: „Mit der Petrus und



seinen Nachfolgern von Christus
verliehenen Autorität bestätige ich
daher in Gemeinschaft mit den
Bischöfen der katholischen Kirche, 
dass die direkte und freiwillige Tötung
eines unschuldigen Menschen immer
ein schweres sittliches Vergehen ist.
Diese Lehre, die auf jenem
ungeschriebenen Gesetz begründet
ist, das jeder Mensch im Lichte der
Vernunft in seinem Herzen findet
(vgl. Röm 2,14-15), ist von der
Heiligen Schrift neu bestätigt, von
der Tradition der Kirche überliefert
und vom ordentlichen und
allgemeinen Lehramt gelehrt“ [5]. Als
Mord, der immer und ausnahmslos
schwer sündhaft ist, ist also eine Tat
zu verstehen, die einer vorsätzlichen
Entscheidung entspringt und gegen
eine unschuldige Person gerichtet ist.
Notwehr und Todesstrafe sind nicht
in diesem absoluten Verbot
enthalten, sie werden getrennt
behandelt [6].



Die Herrschaft über das menschliche
Leben darf nur im Bewusstsein des
Mitwirkens mit Gott ausgeübt
werden. Eine Haltung der Liebe und
des Dienstes ist gefordert, nicht
eigenmächtige Herrschaft. Es handelt
sich um eine übertragene, keine
absolute Macht, Widerschein der
alleinigen und unendlichen
Herrschaft Gottes [7].

3.2. Abtreibung

„Das menschliche Leben ist vom
Augenblick der Empfängnis an
absolut zu achten und zu
schützen“ (KKK, 2270). Dieser
Grundsatz kennt keinerlei
Ausnahme, auch nicht in Anbe-tracht
der verschiedenen Etappen der
Entwicklung des Lebens. In
Konfliktsituationen ist entscheidend,
dass der Fötus von Natur aus zur
biologischen Spezies Mensch gehört.
Damit werden der biomedizinischen
Forschung keine engeren Grenzen



als jene gesetzt, die aufgrund der
Würde des Menschen bei jeder
menschlichen Tätigkeit einzuhalten
sind.

„Die direkte, das heißt als Ziel oder
Mittel gewollte Abtreibung stellt
immer ein schweres sittliches
Vergehen dar, nämlich die
vorsätzliche Tötung eines
unschuldigen Menschen“ [8]. Durch
die Worte „als Ziel oder Mittel“
werden beide Modalitäten des direkt
Gewollten erfasst: der Handelnde
will bewusst töten, und diese Absicht
führt ihn zur Tat.

„Kein Umstand, kein Zweck, kein
Gesetz wird jemals eine Handlung
für die Welt statthaft machen
können, die in sich unerlaubt ist,
weil sie dem Gesetz Gottes
widerspricht, das jedem Menschen
ins Herz geschrieben, mit Hilfe der
Vernunft selbst erkennbar und von
der Kirche verkündet worden ist“ [9].



Die Achtung des menschlichen
Lebens muss als absolute Grenze
anerkannt werden, die keine
individuelle oder staatliche Tätigkeit
überschreiten darf. Das
unveräußerliche Recht jedes
Unschuldigen auf Leben ist ein
konstitutives Element der
bürgerlichen Gesellschaft und ihrer
Gesetzgebung und muss als solches
sowohl von der Gesellschaft als auch
von der Staatsgewalt anerkannt und
geachtet werden (vgl. KKK, 2273) [10].

In diesem Zusammenhang ist
festzuhalten: „Da die staatliche
Gewalt von der Ordnung der
geistigen Wirklichkeit gefordert wird
und von Gott ausgeht, können
Gesetze oder Anordnungen die
Staatsbürger innerlich nicht
verpflichten, wenn die Staatslenker
gegen diese Ordnung und deshalb
gegen Gottes Willen Gesetze erlassen
oder etwas vorschreiben (…); in
diesem Falle hört die Autorität ganz



auf; an ihre Stelle tritt grässliches
Unrecht“ [11]. Hier gilt: „Gesetze
dieser Art rufen nicht nur keine
Verpflichtung für das Gewissen
hervor, sondern erheben vielmehr
die schwere und klare Verpflichtung,
sich ihnen mit Hilfe des Einspruchs
aus Gewissensgründen zu
widersetzen“ [12].

„Da der Embryo schon von der
Empfängnis an wie eine Person
behandelt werden muss, ist er wie
jedes andere menschliche Wesen im
Rahmen des Möglichen unversehrt
zu erhalten, zu pflegen und zu
heilen“ (KKK, 2274).

3.3. Euthanasie

„Unter Euthanasie im eigentlichen
Sinn versteht man eine Handlung
oder Unterlassung, die ihrer Natur
nach und aus bewusster Absicht den
Tod herbeiführt, um auf diese Weise
jeden Schmerz zu beenden. (...) Die
Euthanasie ist eine schwere



Verletzung des göttlichen Gesetzes,
insofern es sich um eine vorsätzliche
Tötung einer menschlichen Person
handelt, was sittlich nicht zu
akzeptieren ist. (...) Eine solche
Handlung setzt, je nach den
Umständen, die Bosheit voraus, wie
sie dem Selbstmord oder dem Mord
eigen ist“ [13]. Die Euthanasie
verstößt schwer gegen die
Menschenwürde; sie ist eine der
Folgen, zu denen der Hedonismus
und der Verlust des christlichen
Sinns des Leidens führen kann.

„Außerordentliche oder zum erhofften
Ergebnis in keinem Verhältnis
stehende aufwendige und gefährliche
medizinische Verfahren einzustellen,
kann berechtigt sein. Man will
dadurch den Tod nicht herbeiführen,
sondern nimmt nur hin, ihn nicht
verhindern zu können“ (KKK, 2278)
[14].



Hingegen darf, „selbst wenn
voraussichtlich der Tod unmittelbar
bevorsteht, die Pflege, die man für
gewöhnlich einem kranken
Menschen schuldet, nicht
abgebrochen werden“ (KKK, 2279)
[15]. Künstliche Nahrungs- und
Wasserversorgung sind
grundsätzlich gewöhnliche
Pflegemaßnahmen, die einem
Kranken geschuldet sind [16].

3.4. Selbstmord

„Wir sind nur Verwalter, nicht
Eigentümer des Lebens, das Gott uns
anvertraut hat. Wir dürfen darüber
nicht verfügen“ (KKK, 2280). „Der
Selbstmord widerspricht der
natürlichen Neigung des Menschen,
sein Leben zu bewahren und zu
erhalten. Er ist eine schwere
Verfehlung gegen die rechte
Eigenliebe. Selbstmord verstößt auch
gegen die Nächstenliebe, denn er
zerreißt zu Unrecht die Bande der



Solidarität mit der Familie, der
Nation und der Menschheit, denen
wir immer verpflichtet sind. Der
Selbstmord widerspricht zudem der
Liebe zum lebendigen Gott“ (KKK,
2281) [17].

Den eigenen Tod vorzuziehen, um
das Leben eines anderen zu retten,
ist nicht Selbstmord. Es kann sogar
ein Akt außergewöhnlicher
Nächstenliebe sein.

3.5. Notwehr

Das Verbot, den Tod zu verursachen,
hebt nicht das Recht auf, einen
ungerechten Angreifer abzuwehren
[18]. Die Notwehr kann sogar für den,
der für das Leben anderer oder für
das Wohl des Gemeinwesens
verantwortlich ist, eine
schwerwiegende Verpflichtung sein
(vgl. KKK, 2265).

3.6. Die Todesstrafe



Der Schutz des Gemeinwohls
erfordert, dass der Angreifer
außerstande gesetzt wird, Schaden
anzurichten. Aus diesem Grund kann
die rechtmäßige Gewalt Strafen
verhängen, die der Schwere des
Verbrechens angemessen sind.
Strafen haben den Zweck, die durch
das Vergehen herbeigeführte
Unordnung wiedergutzumachen, die
öffentliche Ordnung und die
Sicherheit der Menschen zu wahren
und den Schuldigen möglichst zu
bessern (vgl. KKK, 2226).

KKK 2227 erklärt: „Lange Zeit wurde
der Rückgriff auf die Todesstrafe
durch die rechtmäßige Autorität –
nach einem ordentlichen
Gerichtsverfahren – als eine
angemessene Antwort auf die
Schwere einiger Verbrechen und als
ein annehmbares, wenn auch
extremes Mittel zur Wahrung des
Gemeinwohls angesehen. Heute gibt
es ein wachsendes Bewusstsein



dafür, dass die Würde der Person
auch dann nicht verloren geht, wenn
jemand schwerste Verbrechen
begangen hat. Hinzu kommt, dass
sich ein neues Verständnis vom Sinn
der Strafsanktionen durch den Staat
verbreitet hat. Schließlich wurden
wirksamere Haftsysteme entwickelt,
welche die pflichtgemäße
Verteidigung der Bürger garantieren,
zugleich aber dem Täter nicht
endgültig die Möglichkeit der
Besserung nehmen. Deshalb lehrt die
Kirche im Licht des Evangeliums,
dass 'die Todesstrafe unzulässig ist,
weil sie gegen die Unantastbarkeit
und Würde der Person verstößt' [19],
und setzt sich mit Entschiedenheit
für deren Abschaffung in der ganzen
Welt ein.“

4. Achtung der
Menschenwürde

4.1. Achtung der Seele des
Nächsten: das Ärgernis



Als Christen sind wir verpflichtet,
uns nicht nur um den Leib des
Nächsten zu kümmern, sondern auch
um sein übernatürliches Leben und
die Gesundheit seiner Seele.

Im Gegensatz dazu steht das
Ärgernis: „eine Haltung oder ein
Verhalten, das den Anderen zum
Bösen verleitet. Wer Ärgernis gibt,
wird zum Versucher seines Nächsten.
(...) Das Ärgernis ist eine schwere
Verfehlung, wenn durch eine Tat
oder eine Unterlassung andere
absichtlich zu einem schlimmen
Fehltritt verleitet werden“ (KKK,
2284). Man kann Ärgernis geben
durch ungerechte Äußerungen,
durch Fördern und Verbreiten
unmoralischer Darstellungen,
Bücher und Zeitschriften, durch Zur-
Schau-Stellen und Tragen schamloser
Mode usw.

„Besonders schlimm ist das Ärgernis,
wenn es von Respektspersonen



gegeben wird oder wenn Schwache
dadurch gefährdet werden“ (KKK,
2285). „Wer einen von diesen
Kleinen, die an mich glauben, zum
Bösen verführt, für den wäre es
besser, wenn er mit einem Mühlstein
um den Hals im tiefen Meer versenkt
würde“ (Mt 18,6) [20].

4.2. Achtung der Gesundheit des
Leibes

Die Achtung des eigenen Leibes ist
ein Erfordernis der Liebe, denn der
Leib ist Tempel des Heiligen Geistes
(vgl. 1 Kor 6,19; 3,16 ff.; 2 Kor 6,16).
Wir sind – soweit es von uns abhängt
– für unsere körperliche Gesundheit
verantwortlich, denn sie ist ein
Mittel, um Gott und den Menschen
zu dienen. Sie ist jedoch kein
absoluter Wert. Die christliche
Sittenlehre wendet sich gegen ein
Neuheidentum, das einen Körperkult
propagiert, der so weit gehen kann,



dass die Beziehungen der Menschen
pervertiert werden (vgl. KKK, 2289).

„Die Tugend der Mäßigung lässt 
Unmäßigkeit aller Art meiden: jedes
Übermaß an Speisen, Alkohol, Tabak
und Medikamenten. Wer in
betrunkenem Zustand oder im
Geschwindigkeitsrausch auf der
Straße, auf dem Wasser oder in der
Luft die Sicherheit anderer und die
eigene gefährdet, versündigt sich
schwer“ (KKK, 2290).

Der Genuss von Drogen ist eine
schwerwiegende Verfehlung
aufgrund der Schädigung der
Gesundheit und der Flucht vor der
Verantwortung für die in diesem
Zustand möglichen Handlungen. Die
heimliche Herstellung und der
Rauschgifthandel sind unmoralische
Praktiken (vgl. KKK, 2291).

Die wissenschaftliche Forschung darf
nicht als Rechtfertigung für
Handlungen dienen, die gegen die



Menschenwürde und das
Sittengesetz verstoßen. Kein Mensch
darf als Mittel für den Fortschritt der
Wissenschaft angesehen werden (vgl.
KKK, 2295). Gegen dieses Prinzip
verstoßen Praktiken wie die
künstliche Fortpflanzung oder die
Verwendung von Embryonen zu
experimentellen Zwecken.

4.3. Organverpflanzung

Eine Organspende zur
Transplantation ist, wenn sie
vollkommen frei und unentgeltlich
erfolgt [21], erlaubt. Sie kann ein Akt
der Nächstenliebe sein, sofern die
Ordnung der Gerechtigkeit und der
Nächstenliebe beachtet wird.

„Ein Mensch kann nur etwas
spenden, auf das er ohne ernsthafte
Gefahr oder ernsthaften Schaden für
sein eigenes Leben oder seine
persönliche Identität verzichten
kann, und nur aus einem gerechten
und angemessenen Grund. Eindeutig



klar ist, dass lebenswichtige Organe
erst nach dem Tod gespendet werden
können“ [22].

Es ist nötig, dass der Spender oder
die für ihn Verantwortlichen bewusst
ihre Zustimmung gegeben haben
(vgl. KKK, 2296). Eine Organspende
„kann, obwohl sie in sich selbst
erlaubt ist, unerlaubt sein, wenn sie
die Rechte und Gefühle Dritter, die
für die Sorge des Leichnams
zuständig sind, verletzen. Das sind
an erster Stelle die nahen
Verwandten; es könnte sich aber
auch um andere Personen aufgrund
öffentlicher oder privater Rechte
handeln“ [23].

4.4. Achtung der physischen
Freiheit und körperlichen
Unversehrtheit

Entführungen und Geiselnahmen
sind moralisch unzulässig, da sie
bedeuten, Menschen nur als Mittel
zur Erreichung irgendwelcher Ziele



einzusetzen und sie
ungerechterweise der Freiheit zu
berauben. Auch Terrorismus und
Folter sind schwere Verstöße gegen
die Gerechtigkeit und die
Nächstenliebe.

„Außer wenn streng therapeutische
Gründe dafür sprechen, verstoßen
direkt gewollte Amputationen,
Verstümmelungen oder Sterilisationen
unschuldiger Menschen gegen das
sittliche Gesetz“ (KKK, 2297). Solche
Maßnahmen sind sittlich erlaubt,
wenn sie im Zuge einer für das Wohl
des Körpers insgesamt notwendigen
therapeutischen Handlung erfolgen
und weder als Ziel noch als Mittel
gewollt, sondern erlitten bzw. in
Kauf genommen werden.

4.5. Achtung der Toten

„Der Leib des Verstorbenen ist im
Glauben und in der Hoffnung auf die
Auferstehung ehrfürchtig und
liebevoll zu behandeln. Die



Totenbestattung ist ein Werk der
leiblichen Barmherzigkeit (vgl. Tob
1,16-18); sie ehrt die Kinder Gottes als
Tempel des Heiligen Geistes“ (KKK,
2300). „Nachdrücklich empfiehlt die
Kirche, dass die fromme Gewohnheit
beibehalten wird, den Leichnam
Verstorbener zu beerdigen; sie
verbietet indessen die
Feuerbestattung nicht, es sei denn,
sie ist aus Gründen gewählt worden,
die der christlichen Glaubenslehre
widersprechen“ (CIC, can. 1176, § 3).

5. Aufrechterhaltung des
Friedens

„Selig, die Frieden stiften; denn sie
werden Söhne Gottes genannt
werden“ (Mt 5,9). Säleute des
Friedens und der Freude zu sein,
gehört zum Wesen des Geistes der
Gotteskindschaft [24]. „Friede auf
Erden herrscht nur dann, wenn die
persönlichen Güter gesichert sind,
die Menschen frei miteinander



verkehren können, die Würde der
Personen und der Völker geachtet
und die Brüderlichkeit unter den
Menschen gepflegt wird. (...) Der
Friede ist das Werk der Gerechtigkeit
(vgl. Jes 32,17) und die Wirkung der
Liebe“ (KKK, 2304).

„Wegen der Übel und
Ungerechtigkeiten, die jeder Krieg
mit sich bringt, fordert die Kirche
alle eindringlich zum Beten und
Handeln auf, damit die göttliche Güte
uns von der alten Knechtschaft des
Krieges befreit (vgl. II. Vatikanisches
Konzil, Konst. Gaudium et spes,
81,4)“ (KKK, 2307).

Es ist gestattet, „sich in Notwehr
militärisch zu verteidigen“. Aber
„eine solche Entscheidung ist so
schwerwiegend, dass sie nur unter
strengen Bedingungen sittlich
vertretbar ist“ (KKK, 2309) [25]:

„Ungerechtigkeiten, krasse
Unterschiede in wirtschaftlicher und



sozialer Hinsicht sowie Neid, Miss‐
trauen und Stolz, die unter den
Menschen und den Nationen wüten,
bedrohen unablässig den Frieden
und führen zu Kriegen. Alles, was
unternommen wird, um diese Übel
zu besiegen, trägt zum Aufbau des
Friedens und zur Vermeidung des
Krieges bei“ (KKK, 2317).

„Liebe dein Vaterland. Patriotismus
ist eine christliche Tugend. Entartet
aber der Patriotismus zum
Nationalismus, der mit Abneigung
und Verachtung – ohne christliche
Liebe und ohne Gerechtigkeit – auf
andere Völker und Nationen
herabsieht, dann ist er Sünde“ [26].

Pau Agulles Simó

Grundlegende Literatur:

Katechismus der Katholischen Kirche,
2258-2330.



Johannes Paul II., Enz. Evangelium
vitae, 25.3.1995, Kap. III.

Empfohlene Literatur:

L. Ciccone, La vita umana, Ares,
Milano 2000.

L. Melina, Corso di Bioetica. Il
Vangelo della Vita, Piemme, Casale
Monferrato 1996.

1 Vgl. II. Vat. Konzil, Konst. Gaudium
et spes, 24.

2 Johannes Paul II., Enz. Evangelium
vitae, 25.3.1995, 41.

3 „Die Werke der Barmherzigkeit
sind Liebestaten, durch die wir
unserem Nächsten in seinen
leiblichen und geistigen
Bedürfnissen zu Hilfe
kommen“ (KKK, 2447).



4 „Das fünfte Gebot untersagt auch,
etwas mit der Absicht zu tun, den
Tod eines Menschen indirekt
herbeizuführen. Das sittliche Gesetz
verbietet, jemanden ohne
schwerwiegenden Grund einer
tödlichen Gefahr auszusetzen sowie
einem Menschen in Lebensgefahr die
Hilfe zu verweigern“ (KKK, 2269).

5 Johannes Paul II., Enz. Evangelium
vitae, 25.3.1995, 57.

6 Vgl. ebd., 55-56.

7 Vgl. ebd., 52.

8 Ebd,, 62.

9 Ebd. Abtreibung ist ein so
schweres Verbrechen, dass die
Kirche es mit der Kirchenstrafe der
Exkommunikation latae sententiae
ahndet (vgl. KKK, 2272).

10 „Diese Rechte des Menschen
hängen weder von den einzelnen



Individuen noch von den Eltern ab
und stellen auch nicht ein
Zugeständnis der Gesellschaft und
des Staates dar. Sie gehören zur
menschlichen Natur und wurzeln in
der Person kraft des
Schöpfungsaktes, aus dem sie ihren
Ursprung genommen hat. (...) In dem
Augenblick, in dem ein positives
Gesetz eine Kategorie von Menschen
des Schutzes beraubt, den die zivile
Gesetzgebung ihnen gewähren muss,
leugnet der Staat die Gleichheit aller
vor dem Gesetz. Wenn die Staats‐
macht sich nicht in den Dienst der
Rechte jedes Bürgers stellt, und in
besonderer Weise dessen, der am
schwächsten ist, dann werden die
Grundmauern des Rechtsstaates
untergraben“ (Kongregation für die
Glaubenslehre, Instruktion Donum
vitae, 22.2.1987, III.).

„Wie viele Verbrechen werden im
Namen der Gerechtigkeit begangen!
Wenn du Schusswaffen verkauftest,



und jemand gäbe dir Geld für eine
solche und wollte damit deine Mutter
töten, würdest du sie ihm verkaufen?
Ja – hat er dir nicht etwa den vollen
Preis bezahlt? Professor, Lehrer
Journalist, Diplomat: Denkt
nach“ (Hl. Josefmaria, Der Weg, 400).

11  Johannes XXIII., Enz. Pacem in
terris, 11.4.1963, 30.

12  Johannes Paul II., Enz. 
Evangelium vitae, 25.3.1995, 73.

13 Ebd., 65.

14 „Die Entscheidungen sind vom
Patienten selbst zu treffen, falls er
dazu fähig und imstande ist,
andernfalls von den gesetzlich
Bevollmächtigten, wobei stets der
vernünftige Wille und die
berechtigten Interessen des
Patienten zu achten sind“ (KKK,
2278.).



15 „Schmerzlindernde Mittel zu
verwenden, um die Leiden des
Sterbenden zu erleichtern selbst auf
die Gefahr hin, sein Leben
abzukürzen, kann sittlich der
Menschenwürde entsprechen, falls
der Tod weder als Ziel noch als Mittel
gewollt, sondern bloß als
unvermeidbar vorausgesehen und in
Kauf genommen wird. Die Betreuung
des Sterbenden ist eine vorbildliche
Form selbstloser Nächstenliebe; sie
soll aus diesem Grund gefördert
werden“ (KKK, 2279).

16 Vgl. Johannes Paul II., Ansprache
an die Teilnehmer des
internationalen Fachkongresses zum
Thema "Lebenserhaltende
Behandlungen und vegetativer
Zustand: Wissenschaftliche
Fortschritte und ethische
Dilemmata", 20.3.2004, Nr. 4; Vgl.
auch Päpstlicher Rat für die Pastoral
im Krankendienst (1995), Charta der
im Gesundheitsdienst tätigen



Personen, Nr. 120; Kongregation für
die Glaubenslehre, Antworten auf
Fragen der Bischofskonferenz der
Vereinigten Staaten bezüglich der
künstlichen Ernährung und
Wasserversorgung, 1.8.2007.

17 Trotzdem „darf man die
Hoffnung auf das ewige Heil der
Menschen, die sich das Leben
genommen haben, nicht aufgeben.
Auf Wegen, die Gott allein kennt,
kann er ihnen Gelegenheit zu
heilsamer Reue geben. Die Kirche
betet für die Menschen, die sich das
Leben genommen haben“ (KKK,
2283).

18 „Die Liebe zu sich selbst bleibt ein
Grundprinzip der Sittenlehre. Somit
darf man sein eigenes Recht auf das
Leben geltend machen. Wer sein
Leben verteidigt, macht sich keines
Mordes schuldig, selbst wenn er ge‐
zwungen ist, seinem Angreifer einen
tödlichen Schlag zu versetzen“ (KKK,



2264; vgl. Johannes Paul II., Enz. 
Evangelium vitae, 55). In diesem Fall
ist die Tötung des Angreifers nicht
direkter Gegenstand des Willens
dessen, der sich verteidigt; das
sittliche Objekt besteht vielmehr in
der Abwehr einer unmittelbaren
Bedrohung des eigenen Lebens.

19  Papst Franziskus, Ansprache zum
25. Jahrestag der Veröffentlichung
des Katechismus der Katholischen
Kirche, 11. Oktober 2017.

20  „So gibt Ärgernis, wer Gesetze
oder gesellschaftliche Strukturen
schafft, die zum Verfall der Sitten
und zur Zersetzung des religiösen
Lebens führen oder zu
‚Gesellschaftsverhältnissen, die ‒ ob
gewollt oder nicht ‒ ein den Geboten
entsprechendes christliches
Verhalten schwierig und praktisch
unmöglich machen’ (Pius XII.,
Ansprache, 1.6.1941)‘“ (KKK, 2286).



21 Vgl. Johannes Paul II., Ansprache
an die Teilnehmer eines Kongresses
über Organtransplantation,
20.6.1991, 3; KKK, 2301.

22 Ebd., 4.

23 Pius XII., Ansprache an die
Vereinigung der Hornhautspender
und die Italienische Blindenunion,
14.5.1956.

24 Vgl. Hl. Josefmaria, Christus
begegnen, 124.

25 „Bedingungen; die gleichzeitig
gegeben sein müssen:

‒ Der Schaden, der der Nation oder
der Völkergemeinschaft durch den
Angreifer zugefügt wird, muss sicher
feststehen, schwerwiegend und von
Dauer sein.

‒ Alle anderen Mittel, dem Schaden
ein Ende zu machen, müssen sich als



undurchführbar oder wirkungslos
erwiesen haben.

‒ Es muss ernsthafte Aussicht auf
Erfolg bestehen.

‒ Der Gebrauch von Waffen darf
nicht Schäden und Wirren mit sich
bringen, die schlimmer sind als das
zu beseitigende Übel. Beim Urteil
darüber, ob diese Bedingung erfüllt
ist, ist sorgfältig auf die gewaltige
Zerstörungskraft der modernen
Waffen zu achten.

Dies sind die herkömmlichen
Elemente, die in der sogenannten
Lehre vom ‚gerechten Krieg’
angeführt werden.

Die Beurteilung, ob alle diese
Voraussetzungen für die sittliche
Erlaubtheit eines
Verteidigungskrieges vorliegen,
kommt dem klugen Ermessen derer
zu, die mit der Wahrung des
Gemeinwohls betraut sind“ (KKK,



2309). Außerdem „ist man sittlich
verpflichtet, sich Befehlen, die einen
Völkermord anordnen, zu
widersetzen“ (KKK, 2313).

Der Rüstungswettlauf beseitigt die
Kriegsursachen nicht; stattdessen
„droht er diese zu verschlimmern.
Die Ausgabe ungeheurer Summen,
die für die Herstellung immer neuer
Waffen verwendet werden,
verhindert, dass notleidenden
Völkern geholfen wird (...) und hält
die Entwicklung der Völker
auf“ (KKK, 2315). Der
Rüstungswettlauf „ist eine der
schrecklichsten Wunden der
Menschheit, er schädigt unerträglich
die Armen“ (II. Vat. Konzil, Konst. 
Gaudium et spes, 81). Der Staat hat
das Recht und die Pflicht, die
Waffenerzeugung und den
Waffenhandel zu regeln (vgl. KKK,
2316).



26 Hl. Josefmaria, Die Spur des
Sämanns, 315. Vgl. Im Feuer der
Schmiede, 879; Der Weg, 525.

pdf | automatisch generiertes
Dokument von https://opusdei.org/de-at/
article/34-das-funfte-gebot/ (17.02.2026)

https://opusdei.org/de-at/article/34-das-funfte-gebot/
https://opusdei.org/de-at/article/34-das-funfte-gebot/

	34. Das fünfte Gebot
	1. „Du sollst nicht morden“
	2. Gesamtumfang dieses Gebotes
	3. Die Achtung vor dem menschlichen Leben
	4. Achtung der Menschenwürde
	5. Aufrechterhaltung des Friedens


