opusdei.org

31. Die Zehn Gebote.
Das Erste Gebot

Jesus lehrt, dass die Erfullung
der Gebote zum Heil notwendig
ist. Sie drucken den Kern des
naturlichen Sittengesetzes aus.
Das erste Gebot ist das
Doppelgebot der Liebe zu Gott
und zum Néachsten.

29.08.2017



1. Die zehn Gebote oder der
Dekalog

Unser Herr Jesus Christus hat
gelehrt, dass man die Gebote halten
muss, um gerettet zu werden. Auf die
Frage des jungen Mannes: ,Meister,
was muss ich Gutes tun, um das
ewige Leben zu gewinnen?“ (Mt
19,17), antwortet Jesus: ,Wenn du
das Leben erlangen willst, halte die
Gebote“ (Mt 19,16). Und er zahlt
einige auf, die die Nachstenliebe
betreffen: ,Du sollst nicht toten, du
sollst nicht die Ehe brechen, du sollst
nicht stehlen, du sollst nicht falsch
aussagen; ehre Vater und

Mutter!“ (Mt 19, 18-19). Diese Gebote
bilden zusammen mit den
Forderungen der Liebe zu Gott, die
der Herr andere Male erwahnt, die
zehn Gebote des gottlichen Gesetzes
oder den Dekalog (vgl. Ex 20,1-17;
KKK, 2052). , Die ersten drei Gebote
beziehen sich vor allem auf die Liebe



zu Gott, die sieben weiteren auf die
Liebe zum Nachsten“ (KKK, 2067).

Der Dekalog druickt den Kern des
naturlichen Sittengesetzes aus (vgl.
KKK, 1955), das den Herzen der
Menschen eingeschrieben ist. Seine
Erkenntnis ist allerdings durch die
Erbsiunde und die personlichen
Siinden verdunkelt worden. Gott
wollte daher gewisse Wahrheiten
»der Religion und der Sitten“, die
,der Vernunft an sich nicht
unzuganglich“ (KKK, 38) sind, den
Menschen offenbaren, damit sie von
allen vollstandig und mit Gewissheit
erkannt werden konnen (vgl. KKK,
37-38). Diese hat Gott zuerst im Alten
Bund und dann zur Ginze durch
Jesus Christus offenbart (vgl. KKK,
2053-2054). Die Kirche bewahrt diese
Offenbarung und lehrt sie alle
Menschen (vgl. KKK, 2071).

Einige Gebote legen fest, was getan
werden muss (z.B. die



Feiertagsheiligung), andere
bezeichnen Handlungen, die niemals
erlaubt sind (z.B. die Totung eines
Unschuldigen). Letztere sind Akte,
die aufgrund ihres sittlichen Objekts
schlecht sind, unabhéangig von den
moglichen Motiven des Handelnden
und von den Umstanden ['].

»Jesus zeigt, dass die Gebote nicht als
eine nicht zu Uberschreitende
Minimalgrenze verstanden werden
diirfen, sondern vielmehr als eine
Strafde, die offen ist fiir einen
sittlichen und geistlichen Weg der
Vollkommenheit, deren Seele die
Liebe ist (vgl. Kol 3, 14)“ [’]. Zum
Beispiel enthélt das Gebot ,,Du sollst
nicht toéten“ den Aufruf, nicht nur
das Leben des Nachsten zu achten,
sondern seine Entfaltung als Person
zu fordern. Es handelt sich nicht um
Verbote, die die Freiheit
einschrianken, sondern um ein Licht,
das den Weg des Guten und des



Gliicks weist und den Menschen vor
sittlichem Irrtum bewahrt.

2. Das erste Gebot

Das erste Gebot ist das Doppelgebot
der Liebe zu Gott und zum Nachsten
aus Liebe zu Gott. ,,Meister, welches
Gebot im Gesetz ist das wichtigste?
Er antwortete ihm: Du sollst den
Herrn, deinen Gott, lieben mit
ganzem Herzen, mit ganzer Seele
und mit all deinen Gedanken. Das ist
das wichtigste und erste Gebot.
Ebenso wichtig ist das zweite: Du
sollst deinen Nachsten lieben wie
dich selbst. An diesen beiden
Geboten hingt das ganze Gesetz samt
den Propheten® (Mt 22,36-40).

Mit dem Wort Liebe wird jene
theologische Tugend bezeichnet,
deren Akt die Liebe zu Gott und zum
Nachsten aus Liebe zu Gott ist. Diese
Liebe ist eine Gabe, die der Heilige
Geist denen eingief3t, die



Adoptivkinder Gottes werden (vgl.
RoOm 5,5). Sie soll durch das Wirken
des Heiligen Geistes und unsere
Mitwirkung im Lauf des irdischen
Lebens wachsen. Wachstum in der
Heiligkeit bedeutet Wachstum in der
Liebe. Heiligkeit ist nichts anderes
als Fiulle der Gotteskindschaft und
der Liebe. Die Liebe kann durch die
lassliche Stinde aber auch geringer
werden, und sie geht durch die
schwere Sunde ganz verloren. Die
Liebe kennt eine Ordnung: Gott, die
Nachsten (aus Liebe zu Gott), ich (aus
Liebe zu Gott).

Die Liebe zu Gott

Gott als seine Kinder zu lieben,
bedeutet:

a) Thn als letztes Ziel aller unserer
Akte wahlen. In allen Dingen aus
Liebe zu ihm und zu seiner Ehre
handeln: ,,0Ob ihr also esst oder trinkt
oder etwas anderes tut: Tut alles zur
Verherrlichung Gottes!* (1 Kor 10,31).



,Deo omnis gloria. Gott alle Ehre“ [°].
Es darf kein hoheres Ziel geben als
dieses. Keine andere Liebe darf tiber
die Liebe zu Gott gestellt werden:
,Wer Vater oder Mutter mehr liebt
als mich, ist meiner nicht wirdig,
und wer Sohn oder Tochter mehr
liebt als mich, ist meiner nicht
wiurdig“ (Mt 10,37). ,,Es gibt keine
andere Liebe als die Liebe!“ [*]. Es
kann keine echte Liebe geben, die die
Liebe zu Gott ausschliefst oder
hintanstellt.

b) Den Willen Gottes mit Werken
erfillen: ,Nicht jeder, der zu mir
sagt: Herr! Herr!, wird in das
Himmelreich kommen, sondern nur,
wer den Willen meines Vaters im
Himmel erfullt“ (Mt 7,21). Der Wille
Gottes ist, dass wir heilig werden
(vgl. 1 Thess 4,3), dass wir auf
Christus horen (vgl. Mt 17,5), indem
wir seine Gebote halten (vgl. Joh
14,21). ,,Du willst wirklich heilig
werden? Erfiille die kleine Pflicht



jeden Augenblicks. Tu das, was du
sollst, und sei ganz in dem, was du
tust“ [’]. Die Pflicht erfiillen, auch
wenn das Opfer fordert: ,,Nicht mein,
sondern dein Wille soll

geschehen® (Lk 22,42).

¢) Seine Liebe zu uns erwidern. Er
hat uns zuerst geliebt, hat uns als
freie Wesen erschaffen und zu
seinen Kindern gemacht (vgl. 1 Joh
4,19). Die Sunde besteht in der
Zuruckweisung der Liebe Gottes (vgl.
KKK, 2094). Aber Gott vergibt immer,
er gibt sich uns immer hin. ,Nicht
darin besteht die Liebe, dass wir Gott
geliebt haben, sondern dass er uns
geliebt und seinen Sohn als Stiithne
fir unsere Siinden gesandt hat“ (1
Joh 4,10; vgl. Joh 3,16). ,,Er hat mich
geliebt und sich fur mich
hingegeben“ (Gal 2,20). ,,Nur mit
voller Hingabe des Leibes und der
Seele konnen wir eine solche Liebe
erwidern® [*]. Unsere Liebe ist kein
Gefuihl, sondern eine Entscheidung



des Willens, die von Affekten
begleitet oder nicht begleitet sein
kann.

Die Liebe zu Gott fihrt dazu, den
personlichen Umgang mit ihm zu
suchen. Dieser Umgang ist das Gebet,
das seinerseits wiederum die Liebe
nahrt. Es kann verschiedene Formen
annehmen [']:

a) Die ,Anbetung ist die erste
Haltung des Menschen, der sich vor
seinem Schopfer als Geschopf
erkennt“ (KKK, 2628). Sie ist der
grundlegendste Akt der
Gottesverehrung (vgl. KKK, 2095).
,vor dem Herrn, deinem Gott, sollst
du dich niederwerfen und ihm allein
dienen® (Mt 4,10). Die Anbetung
Gottes befreit uns von den
verschiedenen Formen der Idolatrie,
die zur Versklavung fihren. ,Dein
Gebet soll immer Anbetung Gottes
sein — aufrichtig und von Herzen“ [*].



b) Danksagung (vgl. KKK, 2638), denn
alles, was wir sind und haben, haben
wir von Gott erhalten, um ihn zu
verherrlichen: ,Was hast du, das du
nicht empfangen héattest? Wenn du
es aber empfangen hast, warum
rihmst du dich, als hattest du es
nicht empfangen? (1 Kor 4,7).

c) Das Bittgebet, das von zweierlei
Art ist: Bitte um Verzeihung fur das,
was uns von Gott trennt (die Stinde),
und Bitte um Hilfe fiir uns selbst
oder fur andere, auch fir die Kirche
und die ganze Menschheit. Diese
zweil Formen der Bitte sind
offenkundig im Vaterunser: ,,... Unser
tagliches Brot gib uns heute. Und
vergib uns unsere Schuld...“. Das
Bittgebet des Christen ist voll
Zuversicht, ,denn wir sind gerettet,
doch in der Hoffnung® (R6m 8,24);
aufderdem ist es die Bitte eines
Kindes, die Christus vor den Vater
tragt: ,Was ihr vom Vater erbitten
werdet, das wird er euch in meinem



Namen geben® (Joh 16,23; vgl. 1 Joh
5,14-15).

Die Liebe dufiert sich auch im Opfer,
das vom Gebet nicht getrennt
werden kann: ,,Das Gebet wird
wertvoller durch das Opfer“ [’]. Das
Opfer besteht in der Darbringung
einer sinnfalligen Gabe an Gott, um
ihn zu ehren, als Ausdruck der
inneren Hingabe unseres Willens,
d.h. des Gehorsams Gott gegentiber.
Christus hat uns erlost durch das
Opfer am Kreuz, das seinen
vollkommenen Gehorsam bis zum
Tod unter Beweis stellt (vgl. Phil 2,8).
Als Christen sind wir Glieder Christi
und konnen mit ihm miterlosen,
wenn wir unsere Opfer mit seinem
Opfer in der Heiligen Messe
vereinigen (vgl. KKK, 2100).

Gebet und Opfer sind Akte der
Gottesverehrung. Diese wird mit dem
griechischen Wort Latrie (latreia)
bezeichnet, d.h. Kult der Anbetung,



zum Unterschied vom Kult der
Verehrung (doulia), die den Engeln
und den Heiligen erwiesen wird, und
vom Kult der besonderen Verehrung
(hyperdoulia), die wir der
allerseligsten Jungfrau
entgegenbringen (vgl. KKK, 971). Der
Akt der Gottesverehrung schlechthin
ist die Heilige Messe, Abbild der
himmlischen Liturgie. Die Liebe zu
Gott muss sich in der Wiirde des
Gottesdienstes zeigen: Beobachtung
der liturgischen Vorschriften der
Kirche, ,Etikette der Frommig-

keit“ ['*], Pflege und Sauberkeit der
Kultgegenstande. ,Jene Frau, die im
Hause Simons des Aussatzigen in
Bethanien das Haupt des Meisters
mit Nardendl salbte, erinnert uns an
die Pflicht, im Dienste des Herrn
freigebig zu sein. — All die Pracht und
Herrlichkeit und Schonheit scheinen
mir gering“ ["'].



3. Glaube und Hoffnung

Glaube, Hoffnung und Liebe sind die
drei ,,gottlichen“ Tugenden. Sie
haben Gott direkt zu ihrem
Gegenstand. Die grofdte dieser drei
Tugenden ist die Liebe (vgl. 1 Kor
13,13), die dem Glauben und der
Hoffnung die ,,Form“ und
ubernatirliches ,Leben“ gibt
(ahnlich wie die Seele die ,,Form* des
Leibes ist). Aber die Liebe setzt im
irdischen Leben den Glauben voraus,
denn nur wer Gott kennt, kann ihn
lieben; und sie setzt auch die
Hoffnung voraus, denn es kann Gott
nur lieben, wer in der Vereinigung
mit Gott seine Seligkeit erstrebt.

Der Glaube ist ein Geschenk Gottes,
durch das er unseren Verstand
erleuchtet, so dass wir die von Gott
geoffenbarte Wahrheit erkennen und
ihr zustimmen. Das impliziert
zweierlei: an das zu glauben, was
Gott offenbart hat (das Geheimnis



der Allerheiligsten Dreifaltigkeit und
alle Glaubensartikel), und dem sich
offenbarenden Gott selbst glauben
(ihm volles Vertrauen schenken).
Zwischen Glaube und Vernunft gibt
es keinen Widerspruch und kann es
keinen Widerspruch geben.

Bildung in der Glaubenslehre ist
wichtig, um einen festen Glauben zu
erreichen und so die Liebe zu Gott
und zu den Menschen um
seinetwillen zu ndhren: wichtig also
fur Heiligkeit und Apostolat. Ein
Leben aus dem Glauben ist ein Leben,
das sich auf den Glauben stiitzt und
mit ihm Ubereinstimmt.

Die Hoffnung ist gleichfalls ein
Geschenk Gottes. Sie 1asst uns die
Vereinigung mit ihm ersehnen, in
der unsere Gluckseligkeit liegt, und
darauf vertrauen, dass er uns die
Fahigkeit und die Mittel gibt, um sie
zu erlangen (vgl. KKK, 2090).



Als Christen mussen wir ,frohlich in
der Hoffnung“ sein (R6m 12,12),
denn wenn wir treu sind, wartet auf
uns das Gliuck des Himmels: die
beseligende Gottesschau von
Angesicht zu Angesicht (1 Kor 13,12).
»oind wir aber Kinder, dann auch
Erben; wir sind Erben Gottes und
sind Miterben Christi, wenn wir mit
ihm leiden, um mit ihm auch
verherrlicht zu werden® (Rom 8,17).
Das Leben des Christen auf Erden ist
ein Weg des Glicks, denn durch die
Gnade wird die Vereinigung mit der
Allerheiligsten Dreifaltigkeit bereits
vorweggenommen, auch wenn dieses
mit Leiden, also mit dem Kreuz,
verbunden ist. Die Hoffnung schenkt
uns die Uberzeugung, dass sich die
Mihe lohnt. ,Es lohnt sich, das ganze
Leben einzusetzen, aus Liebe zu
arbeiten und zu leiden, um am
Erlosungswerk mitzuwirken und
dazu beizutragen, dass Gottes
Heilsratschliisse sich erfiillen“ [**].



Die Siinden gegen das erste Gebot
sind Sunden gegen die gottlichen
Tugenden:

a) gegen den Glauben: Atheismus,
Agnostizismus, religioser
Indifferentismus, Haresie, Apostasie,
Schisma usw. (vgl. KKK, 2089). Eine
Stinde gegen das erste Gebot begeht
auch, wer den eigenen Glauben
freiwillig der Gefahr aussetzt, weil er
z.B. ohne entsprechenden Grund und
ohne ausreichende Vorbereitung
Bucher liest, die sich gegen den
Glauben oder die Moral richten, oder
weil er andere notwendige Mittel
nicht gebraucht, um den Glauben zu
sichern.

b) Siinden gegen die Hoffnung sind
die Verzweiflung am eigenen Heil
(vgl. KKK, 2091) sowie —im geraden
Gegensatz dazu —, die vermessene
Annahme, dass die gottliche
Barmherzigkeit die Sinden ohne
Bekehrung, ohne Reue oder ohne



Bufdsakrament vergeben wird (vgl.
KKK, 2092). Auch suindigt gegen diese
Tugend, wer die ewige Seligkeit von
etwas erwartet, das nicht Gott ist.

¢) Sinden gegen die Liebe. An sich ist
jede Suinde (wenigstens indirekt) ein
Verstof$ gegen die Liebe. Direkt
verstofdt gegen die Liebe der
Gotteshass sowie die Lauheit, die
darin besteht, Gott nicht aus ganzem
Herzen lieben zu wollen.

Gegen die Gottesverehrung
verstofSen das Sakrileg, die Simonie,
gewisse aberglaubische Praktiken,
Magie, Zauberei u.a. sowie der
Satanskult (vgl. KKK, 2111-2128).

4. Liebe zum Nachsten aus
Liebe zu Gott

Die Liebe zu Gott muss die Liebe zu
jenen umfassen, die Gott liebt.

»Wenn jemand sagt: Ich liebe Gott!,
aber seinen Bruder hasst, ist er ein



Ligner. Denn wer seinen Bruder
nicht liebt, den er sieht, kann Gott
nicht lieben, den er nicht sieht. Und
dieses Gebot haben wir von ihm: Wer
Gott liebt, soll auch seinen Bruder
lieben® (1 Joh 4,19-21). Man kann
Gott nicht lieben, ohne alle
Menschen zu lieben, die er nach
seinem Bild und Gleichnis geschaffen
und dazu berufen hat, durch die
ubernatiirliche Gnade seine Kinder
zu sein (vgl. KKK, 2069).

,Den Kindern Gottes gegentiber
mussen wir uns als Kinder Gottes
verhalten® [**]:

a) Sich dem Nachsten gegentber
verhalten wie ein Sohn bzw. eine
Tochter Gottes, wie ein zweiter
Christus. Die Liebe zu den Menschen
hat als Richtmaf die Liebe Christi:
»EIn neues Gebot gebe ich euch: Liebt
einander! Wie ich euch geliebt habe,
so sollt auch ihr einander lieben.
Daran werden alle erkennen, dass



ihr meine Jinger seid“ (Joh 13,34-35).
Der Heilige Geist wurde in unsere
Herzen gesandt, damit wir wie
Kinder Gottes lieben konnen, mit der
Liebe Christi (vgl. ROm 5,5). ,Das
Leben fiir die anderen hingeben. Nur
dann leben wir Christi Leben und
werden eins mit Thm* [].

b) In den anderen Menschen Kinder
Gottes, ja Christus selbst sehen: ,,Was
ihr fiir einen meiner geringsten
Bruder getan habt, das habt ihr mir
getan“ (Mt 25,40). Fur die Nachsten
das wollen, was ihr wahres Gut ist —
was Gott fir sie will: dass sie heilig
und damit glicklich werden. Der
erste Beweis der Nachstenliebe ist
das Apostolat. Die Liebe fiihrt dann
auch dazu, uns um die materiellen
Beduirfnisse und Note der
Mitmenschen zu kiimmern, ihre
geistlichen und materiellen
Schwierigkeiten zu verstehen.
Verzeihen konnen. Barmherzig sein
(vgl. Mt 5,7). ,,Die Liebe ist langmiitig,



die Liebe ist giitig. Sie ereifert sich
nicht, (...), sucht nicht ihren Vorteil,
lasst sich nicht zum Zorn reizen,
tragt das Bose nicht nach...“ (1 Kor
13,4-5). Die bruderliche
Zurechtweisung (vgl. Mt 18,15).

5. Die Liebe zu uns selbst aus
Liebe zu Gott

Das Liebesgebot spricht auch von der
Selbstliebe: ,,Du sollst deinen
Néachsten lieben wie dich selbst“ (Mt
22,39). Es gibt eine rechte Eigenliebe:
die Liebe zu uns selbst aus Liebe zu
Gott. Sie fihrt dazu, nach dem zu
streben, was Gott fiir uns will: die
Heiligkeit und damit das Gluck (auf
dieser Erde mit Opfer, mit Kreuz). Es
gibt auch eine ungeordnete
Selbstliebe: den Egoismus, die
Eigenliebe nicht aus Liebe zu Gott:
Man zieht den eigenen Willen dem
Willen Gottes vor und stellt den
eigenen Vorteil vor den Nutzen des
Néachsten.



Zur rechten Selbstliebe gelangt man
nicht ohne Kampf gegen den
Egoismus. Das verlangt Abtotung,
Hingabe an Gott und an die anderen.
»Wer mein Jinger sein will, der
verleugne sich selbst, nehme sein
Kreuz auf sich und folge mir nach.
Denn wer sein Leben retten will,
wird es verlieren; wer aber sein
Leben um meinetwillen verliert,
wird es gewinnen“ (Mt 16,24-25). Der
Mensch ,kann sich selbst nur durch
die aufrichtige Hingabe seiner selbst
vollkommen finden“ [**].

Javier Lopez
Grundlegende Literatur

Katechismus der Katholischen Kirche
[KKK], 2064-2132.

Empfohlene Literatur

Benedikt XVI., Enz. Deus Caritas est,
25.12.2005, 1-18.



Benedikt XVI., Enz. Spe salvi,
30.11.2007.

Hl. Josefmaria, Homilien Leben aus
dem Glauben, Die Hoffnung des
Christen, Mit der Kraft der Liebe, in
Freunde Gottes, 190-23

1 Vgl. Johannes Paul II., Enz.
Veritatis splendor, 6.8.1993, 80.

2 Ebd., 15.

3 Hl. Josefmaria, Der Weg, 780.
4 Ebd., 417.

5 Ebd., 815. Vgl. ebd., 933.

6 HI. Josefmaria, Christus begegnen,
87.

7 Vgl. Hl. Josefmaria, Der Weg, 91.



8 HI. Josefmaria, Im Feuer der
Schmiede, 263.

9 HI. Josefmaria, Der Weg, 81.
10 Ebd., 541.
11 Ebd., 527. Vgl. Mt 26,6-13.

12 HI. Josefmaria, Im Feuer der
Schmiede, 26.

13 HL. Josefmaria, Christus begegnen,
36.

14 HI. Josefmaria, Der Kreuzweg, 14.
Station. Vgl. Benedikt XVI., Enz. Deus
Caritas est, 25.12.2005, 12-15.

15 II. Vat. Konzil, Konst. Gaudium et
spes, 24.

pdf | automatisch generiertes
Dokument von https://opusdei.org/de-at/


https://opusdei.org/de-at/article/31-die-zehn-gebote-das-erste-gebot/

article/31-die-zehn-gebote-das-erste-
gebot/ (08.02.2026)


https://opusdei.org/de-at/article/31-die-zehn-gebote-das-erste-gebot/
https://opusdei.org/de-at/article/31-die-zehn-gebote-das-erste-gebot/

	31. Die Zehn Gebote. Das Erste Gebot
	1. Die zehn Gebote oder der Dekalog
	2. Das erste Gebot
	3. Glaube und Hoffnung
	4. Liebe zum Nächsten aus Liebe zu Gott
	5. Die Liebe zu uns selbst aus Liebe zu Gott


