opusdei.org

30. Die personliche
Sunde

Sunde ist ein Wort, eine Tat
oder ein Begehren im
Widerspruch zum ewigen
Gesetz. Sie ist eine Beleidigung
Gottes, die gegen die Natur des
Menschen verstofdt und die
menschliche Solidaritat
verletzt.

30.08.2017



1. Die personliche Siinde:
Beleidigung Gottes und
Ungehorsam gegen das
gottliche Gesetz

Die personliche Stinde ,ist ein Wort,
eine Tat oder ein Begehren im
Widerspruch zum ewigen Gesetz“ ['].
Die Stiinde ist ein menschlicher Akt,
weil sie frei begangen wird [*]. Sie
aufSert sich in Taten, Worten oder
inneren Akten. AufSerdem ist sie ein
schlechter menschlicher Akt, d.h. sie
verstofdt gegen das ewigen Gesetz
Gottes als den ersten und hochsten
sittlichen Mafsstab und die
Grundlage aller ubrigen sittlichen
Normen. Man kann auch sagen,
Siinde ist jede menschliche
Handlung, die gegen die Regel der
Sittlichkeit bzw. gegen die vom
Glauben erleuchtete rechte Vernunft
verstofst.



Die Siinde ist eine Entscheidung
gegen Gott, die aus ungeordneter
Eigenliebe getroffen wird, im
Wesentlichen also aversio a Deo et
conversio ad creaturas. Die aversio
muss nicht Hass oder Abneigung
sein, es genugt die Abkehr von Gott,
dem ein scheinbares, endliches Gut
vorgezogen wird. Der hl. Augustinus
nennt die Sunde ,,die bis zur
Verachtung Gottes gesteigerte
Selbstliebe“ [’]. ,,Die Siinde ist wegen
dieser stolzen Uberheblichkeit dem
Gehorsam Jesu, der das Heil wirkt,
vollig entgegengesetzt (vgl. Phil
2,6-9)“ (KKK, 1850).

Die Stinde ist das einzige Ubel im
Vollsinn des Wortes. Die anderen
Ubel (z.B. eine Krankheit) sind zwar
Beraubung eines Gutes, aber sie
trennen als solche nicht von Gott.



2. Todsiinde und lassliche
Siinde

Die Siinden werden eingeteilt in
Todsiinden oder schwere Stinden
einerseits und ldssliche oder leichte
Stinden andererseits (vgl. Joh
5,16-17), je nachdem, ob sie zum
Verlust der heiligmachenden Gnade
fithren oder nicht [*]. Die Todsiinde
und die lassliche Stinde verhalten
sich zueinander wie Tod und
Krankheit.

»,Eine Todsunde ist jene Stinde, die
eine schwerwiegende Materie zum
Gegenstand hat und die dazu mit
vollem Bewusstsein und bedachter
Zustimmung begangen wird“ [’]. ,Mit
der ganzen Tradition der Kirche
nennen wir denjenigen Akt eine
Todsiinde, durch den ein Mensch
bewusst und frei Gott und sein
Gesetz sowie den Bund der Liebe,
den dieser ihm anbietet, zuruckweist
(aversio a Deo), indem er es vorzieht,



sich selbst zuzuwenden oder
irgendeiner geschaffenen und
endlichen Wirklichkeit, irgendeiner
Sache, die im Widerspruch zum
gottlichen Willen steht (conversio ad
creaturam — Hinwendung zum
Geschaffenen). Dies kann auf direkte
und formale Weise geschehen, wie
bei den Siinden der
GoOtzenverehrung, des Abfalls von
Gott und der Gottlosigkeit, oder auf
gleichwertige Weise, wie in jedem
Ungehorsam gegentiber den Geboten
Gottes bei schwerwiegender
Materie“ [°].

- Schwerwiegende Materie heifst, dass
die Tat in sich unvereinbar mit der
Liebe ist und daher auch
unvereinbar mit den Forderungen
der ubrigen Tugenden.

- Volles Bewusstsein bedeutet, dass
der Betreffende weif3, dass seine
Handlung Stinde ist, also gegen das
Gesetz Gottes verstofdt.



- Bedachte (oder
vollkommene)Zustimmung bedeutet,
dass diese gegen das Gesetz Gottes
gerichtete Handlung ausdrucklich
gewollt wird. Fir eine Todstnde ist
es nicht notwendig, dass man Gott
direkt beleidigen will. Es gentugt,
etwas zu tun, das schwer gegen
seinen Willen verstof3t [].

Diese drei Bedingungen miussen
gleichzeitig vorliegen [*]. Wenn eine
fehlt, kann die Stinde Idsslich sein.
Dies ist z.B. der Fall, wenn die
Materie nicht schwerwiegend ist,
obwohl volles Bewusstsein und
vollkommene Zustimmung gegeben
sind; oder wenn zwar die Materie
schwerwiegend ist, aber das klare
Bewusstsein bzw. die bedachte
Zustimmung fehlen. Wenn es
hingegen weder Bewusstsein noch
Zustimmung gibt, kommt es zu
keiner wirklich menschlichen
Handlung und folglich auch nicht zur
Stinde.



2.1. Die Wirkungen der Todsiinde

Die Todsunde ,zieht den Verlust der
gottlichen Tugend der Liebe und der
heiligmachenden Gnade, das heifdt
des Standes der Gnade, nach sich.
Wenn sie nicht durch Reue und
gottliche Vergebung wieder
gutgemacht wird, verursacht sie den
Ausschluss aus dem Reiche Christi
und den ewigen Tod in der
Holle“ (KKK, 1861) [°]. Wer eine
Todsiinde begangen hat, darf,
solange er nicht durch die Beichte
den ,Stand der Gnade“ zurickerlangt
hat, nicht die heilige Kommunion
empfangen, denn niemand kann
gleichzeitig mit Christus vereint und
von ihm getrennt sein. Er wiirde ein
Sakrileg begehen ["].

Wer die lebendige Einheit mit
Christus durch die Todslinde verliert,
verliert auch die Einheit mit seinem
mystischen Leib, der Kirche. Er
gehort weiterhin zur Kirche, ist aber



gleichsam ein krankes Glied, das den
ganzen Leib schadigt. Auch fir die
menschliche Gesellschaft ergibt sich
ein Schaden, denn der Sunder hort
auf, Licht und Sauerteig zu sein,
obwohl das vielleicht niemand
bemerkt.

Durch die Todsuinde verliert man die
eigenen Verdienste — sie konnen
freilich durch den Empfang des
Bufdsakraments zuruckerlangt
werden — und wird unfahig,
Verdienste zu erwerben. Der Mensch
steht unter der Knechtschaft des
Teufels, der natiirliche Wunsch,
Gutes zu tun, bildet sich zurick, und
die Seelenvermogen und Affekte
geraten aus dem Gleichgewicht.

2.2. Die Wirkungen der ldasslichen
Siinde

,Die lassliche Stinde schwécht die
gottliche Tugend der Liebe; in ihr
verrat sich eine ungeordnete
Neigung zu geschaffenen Gilitern; sie



verhindert, dass die Seele in der
Ubung der Tugenden und im Tun des
sittlich Guten Fortschritte macht; sie
zieht zeitliche Strafen nach sich. Falls
die lassliche Stinde mit Bedacht
geschieht und nicht bereut wird,
macht sie uns allméahlich bereit,
Todsunden zu begehen. Die 1assliche
Stinde bricht den Bund mit Gott
nicht. Sie lasst sich mit der Gnade
Gottes menschlich wieder
gutmachen. Sie ,entzieht nicht die
heiligmachende, vergottlichende
Gnade, die Liebe und so auch nicht
die ewige Seligkeit’ [Johannes Paul
I1., Apost. Schreiben Reconciliatio et
paenitentia, 17]“ (KKK, 1863).

Gott verzeiht die lasslichen Siinden
in der Beichte und auch aufderhalb
dieses Sakraments, wenn der
Mensch, dem es leid tut, dass er der
Liebe Gottes nicht entsprochen hat,
Reue erweckt und Bufle tut.



Die Uberlegte lassliche Stinde trennt
zwar nicht ganzlich von Gott, ist aber
eine traurige Verfehlung, die die
Freundschaft mit ihm erkalten lasst.
Man muss ,,die Uiberlegte lassliche
Stuinde verabscheuen®. Zu einem
Menschen, der Gott wirklich lieben
will, passt es nicht, in kleine
Treulosigkeiten einzuwilligen, nur
welil es sich nicht um schwere
Stinden handelt ['']. Das fithrt zur
Lauheit [**].

2.3. Die Fundamentaloption

Die Theorie der Grund- oder
Fundamentaloption (optio
fundamentalis) [’] lehnt die
traditionelle Unterscheidung von
Tod- und lasslichen Stinden ab und
nimmt an, dass der durch eine
Todsunde bewirkte Verlust der
heiligmachenden Gnade — mit allem,
was dazu gehort — fiir die Person so
einschneidend ware, dass er nur das
Ergebnis eines Aktes radikaler und



totaler Auflehnung gegen Gott sein
kann, also einer gegen ihn
gerichteten Fundamentalop-tion [
Nach den Verfechtern dieser irrigen
Ansicht wére es daher fast
unmoglich, im Zuge unserer
taglichen Wahlakte eine Todstiinde zu
begehen, und es bestiinde daher
auch nicht die Notwendigkeit,
gegebenenfalls den Gnadenstand
durch aufrichtige BufSe
wiederzuerlangen. Die Freiheit
namlich sei - so sagen sie — in ihrer
gewoOhnlichen Wahlfahigkeit nicht in
der Lage, auf so entscheidende und
definitive Weise die
Gesamtausrichtung des sittlichen
Lebens der Person zu bestimmen.
Wenn es sich, so meinen diese
Autoren, um nur punktuelle
Ausnahmen in einer generell
korrekten Lebensfithrung handelt,
konnten schwerwiegende
Verfehlungen gegen die Einheit und
Kohérenz des christlichen Lebens
gerechtfertigt werden. Damit wirde

14].



allerdings die Entscheidungsfahigkeit
der Person beim Gebrauch ihrer
Freiheit weitgehend in Abrede
gestellt werden.

Eng verbunden mit der
vorgenannten Theorie ist die
Hypothese einer Dreiteilung der
Sunden in lassliche Sunden, schwere
Stiinden und Todstiinden. Letztere
bestiinden im bewussten und
unwiderruflichen Entschluss, Gott zu
beleidigen; sie allein wiirden von
Gott trennen und vom ewigen Leben
ausschliefSen. Auf diese Weise waren
die meisten Stinden, die
traditionellerweise aufgrund ihrer
Materie als Todsiinden betrachtet
wurden, nur noch ,,schwere“
Stinden, da sie ohne direkt
beabsichtigte Zurickweisung Gottes
begangen werden.

Die Irrtimer, die diesen
Denkstromungen zugrunde liegen,
sind von der Kirche wiederholt



verurteilt worden. Sie schwéachen die
menschliche Freiheit sehr stark ab
und ubersehen, dass der Mensch
Entscheidungen trifft, durch die er
auch seine tiefsten Absichten dndert,
und dass er dies de facto nicht zuletzt
durch alltagliche Einzelakte tut, die
seine Vorhaben und Hoffnungen, ja
sein ganzes Lebensprojekt umstofien
[*°]. Es bleibt also ,wahr, dass der
wesentliche und entscheidende
Unterschied zwischen jener Sunde
besteht, die die Liebe zerstort, und
der Sunde, die das tiibernaturliche
Leben nicht totet: Zwischen Leben
und Tod gibt es keinen mittleren
Weg“ ['].

2.4. Weitere Einteilungen

a) Man kann unterscheiden zwischen
der aktuellen Sunde, d.h. dem
sundhaften Akt, und der habituellen
Stinde. Sie besteht in der Befleckung
oder im Makel, den die aktuellen
Sunden in der Seele zurucklassen, in



einem Schuldzustand, der Strafe
verdient und im Fall der Todstiinde
auch den Verlust des Gnadenstandes
impliziert.

b) Die personliche Stinde ist zu
unterscheiden von der Erbstinde, mit
der wir alle geboren wurden und die
durch den Ungehorsam unserer
Stammeltern auf uns gekommen ist.
Die Erbsiinde haftet jedem Menschen
an, obwohl sie nicht personlich
begangen wurde. Man kann sie mit
einer Erbkrankheit vergleichen, die
durch die Taufe (wenigstens die
implizite Begierdetaufe) geheilt wird,
aber eine Schwachung hinterlasst,
die zu weiteren personlichen Sinden
geneigt macht. Die personlichen
Siinden begehen wir, die Erbstinde
kommt durch den
Naturzusammenhang uber uns.

¢) AufSere Siinden treten erkennbar
zutage (Mord, Raub, Verleummdung
etc.); innere Sunden verbleiben im



Inneren, das heifst im Willen, und
zeigen sich nicht in sichtbaren
Handlungen (etwa nicht nach aufien
getragener Zorn, Neid, Habsucht
usw.). Jede Stinde aber, sei es eine
aufiere oder innere, hat ihren
Ursprung in einem Willensakt: dieser
ist die eigentliche sittliche Handlung.
Rein innerliche Akte konnen Stinde,
ja sogar schwere Sunde sein.

d) Man unterscheidet auch zwischen
Fleisches- und Geistesstinden. Die
einen streben auf ungeordnete Weise
nach einem sinnlichen Gut (oder
einem sinnlichen Scheingut, wie
etwa im Fall der Unkeuschheit), die
anderen streben nach einem
geistigen Gut (wie etwa beim Stolz).
Geistessiinden sind, fir sich
genommen, schwerer;
Fleischessiinden sind in der Regel
heftiger, weil das Objekt der
Begierde (eine sinnliche
Wirklichkeit) eine unmittelbarere
Anziehungskraft ausibt.



e) Begehungssiinden und
Unterlassungsstinden. Jede Sunde
besteht in einem ungeordneten
Willensakt. Wenn dieser zu einer
Handlung fuhrt, spricht man von
Begehungsstinden; wenn daraus die
Unterlassung von etwas
Geschuldetem folgt, spricht man von
Unterlassungsstinden.

3. Die Ausbreitung der Siinde

»,Die Sunde schafft einen Hang zur
Stnde; Wiederholung der gleichen
bosen Taten erzeugt das Laster. Es
kommt zu verkehrten Neigungen, die
das Gewissen verdunkeln und das
kon-krete Urteil iber Gut und Bdse
beeintrachtigen. Die Stinde neigt
dazu, sich zu wiederholen und sich
zu verstarken; sie kann jedoch das
sittliche Empfinden nicht vollig
zerstoren® (KKK, 1865).

Personliche Stinden, die in
besonderer Weise andere Sunden



nach sich ziehen, werden Haupt-
stinden genannt, da sie der Ursprung
der ubrigen Siinden sind.
Hauptsunden sind: der Stolz — der
Anfang jeder Stuinde ex parte
aversionis (vgl. Sir 10,12-13) —, die
Habsucht — der Anfang jeder Stinde
ex parte conversionis —,
Unkeuschheit, Zorn, Unmafligkeit,
Neid und Triagheit oder Uberdruss
(vgl. KKK, 1866).

Der Verlust des Siindenbewusstseins
ist das Resultat der freiwilligen
Verdunkelung des Gewissens, die den
Menschen — in seinem Stolz —
leugnen lasst, dass seine per-
sonlichen Stinden solche sind, oder
sogar, dass es uberhaupt Stinde gibt

[17] .

Manchmal tun wir nicht direkt etwas
Boses, wirken jedoch an
ungeordneten Handlungen anderer
Menschen mehr oder weniger
verantwortlich und schuldhaft mit.



,Die Stinde ist eine personliche
Handlung. Wir haben aber auch eine
Verantwortung fir die Stinden
anderer Menschen, wenn wir daran
mitwirken,

- indem wir uns direkt und
willentlich daran beteiligen,

- indem wir sie befehlen, zu ihnen
raten, sie loben oder gutheifden,

- indem wir sie decken oder nicht
verhindern, obwohl wir dazu
verpflichtet sind und

- indem wir Ubeltiter
schutzen“ (KKK, 1868).

Die personlichen Siinden fihren zu
gesellschaftlichen Situationen, die zu
Gottes Gute im Widerspruch stehen;
man nennt sie ,,Strukturen der
Stinde“ ['*]. Sie sind nichts anderes
als Ausdruck und Wirkung
personlicher Siinden (vgl. KKK, 1869)
[19].



4. Die Versuchungen

Im Zusammenhang mit den
Ursachen der Stiinde muss die
Versuchung erwdhnt werden, die
Anstiftung zum Bdsen ist. ,Die
Wurzel aller Stiinden liegt im Herzen
des Menschen“ (KKK, 1873), aber
Scheinglter konnen einen Anreiz auf
ihn ausiiben. Nie kann freilich eine
Versuchung so stark sein, dass sie zur
Stinde zwingt: ,Noch ist keine
Versuchung uber euch gekommen,
die den Menschen uberfordert. Gott
ist treu; er wird nicht zulassen, dass
ihr uber eure Kraft hinaus versucht
werdet. Er wird euch in der
Versuchung einen Ausweg schaffen,
so dass ihr sie bestehen konnt“ (1 Kor
10,13). Versuchungen, denen man
sich nicht freiwillig aussetzt und die
Anlass zu sittlicher Anstrengung
werden, kdnnen eine positive
Bedeutung im christlichen Leben
haben.



Die Ursachen der Versuchungen
lassen sich auf drei zurtickfihren
(vgl. 1 Joh 2,16):

- die ,, Welt“: nicht als Schopfung
Gottes, denn als solche ist sie gut,
sondern insofern sie aufgrund der
Unordnung der Stinde durch ein
materialistisches und heidnisches
Milieu zur conversio ad creaturas
verleitet [*°];

- der Teufel, der zur Stiinde anstiftet,
dabei aber nicht die Macht hat, uns
zu uberwaéltigen. Die Versuchungen
des Teufels iiberwindet man durch

das Gebet [*'];

- das ,,Fleisch“ oder die Begierlichkeit,
d.h. die als Folge der Siinden in den
Seelenkréften herrschende
Unordnung (auch fomes peccati
genannt). Diese Versuchungen
uberwindet man durch Abtotung
und Bufe, durch die
Entschlossenheit, keinen Dialog mit
ihnen zu fiihren, und durch



Aufrichtigkeit in der geistlichen
Fihrung, ohne die Versuchung mit
»~wohlbegrindeten Sinnlosigkeiten
zu beménteln [*].

In der Versuchung muss man
kdmpfen, um ihr nicht zuzustimmen,
denn das wiirde bedeuten, dass der
Wille das noch unbedachte
Wohlgefallen am Bosen bejaht, das
die Phantasie vorstellt.

Um die Versuchungen zu bekdmpfen,
muss man sehr aufrichtig sein vor
Gott, vor sich selbst und in der
geistlichen Leitung. Andernfalls
besteht die Gefahr, dass das Ge-
wissen verbildet wird. Aufrichtigkeit
ist das grofse Mittel, um Siinden zu
vermeiden und die wahre Demut zu
erlangen: Gott Vater geht dem
entgegen, der sich als Sunder
bekennt und offen darlegt, was sein
Stolz lieber verbergen wirde.

Aufderdem muss man die
Gelegenheiten zur Siinde meiden, also



jene Umstdnde, in die man mehr
oder weniger freiwillig gerat und die
eine Versuchung darstellen. Die
freiwilligen Gelegenheiten muss man
auf alle Falle meiden. Wenn es sich
um eine ndachste Gelegenheit handelt
(also eine ernste Gefahr zu fallen)
und auflerdem um eine notwendige
Gelegenheit (die man nicht
vermeiden kann), besteht die
Verpflichtung, alles in der eigenen
Macht Stehende zu tun, die Gefahr
abzuwenden, also die Mittel
einzusetzen, damit die Gelegenheit
aus einer ndchsten zu einer
entfernten Gelegenheit wird.
Uberdies sind auch, soweit moglich,
die entfernten, wiederholten und
freiwilligen Gelegenheiten zu meiden,
da sie das geistliche Leben aushdhlen
und zu schweren Stinden geneigt
machen.

Pau Agulles Simo

Grundlegende Literatur



Katechismus der Katholischen Kirche
[KKK], 1846-1876.

Johannes Paul II., Apost. Schreiben
Reconciliatio et paenitentia,
2.12.1984, 14-18.

Johannes Paul II., Enz.Veritatis
splendor, 6.8.1993, 65-70.

Empfohlene Literatur

Hl. Josefmaria, Homilie Der innere
Kampf, in Christus begegnen, 73-82.

E. Colom, A. Rodriguez Luifio,
Elegidos en Cristo para ser santos,
Palabra, Madrid 2000, cap. XI.

A. Fernandez, Teologia moral, vol. I,
Aldecoa, Burgos 1995, 2, pp. 747-834.

1 HI. Augustinus, Contra Faustum
manichaeum, 22, 27: PL. 42, 418; vgl.
KKK, 1849.



2 Klassisch hat man die Stinde
definiert als willentlichen
Ungehorsam gegen das Gesetz
Gottes. Ware sie nicht willentlich, so
ware sie nicht Stinde, weil sie kein
eigentlich menschlicher Akt ware.

3 HI. Augustinus, De civitate Dei,
14,28.

4 Vgl. Johannes Paul II., Apost.
Schreiben Reconciliatio et
paenitentia, 2.12.1984, 17.

5 Ebd.; vgl. KKK, 1857-1860.

6 Johannes Paul II., Apost. Schreiben
Reconciliatio et paenitentia, 17.

7 Der Mensch begeht eine Todstuinde,
wenn er ,,sich bewusst und frei aus
irgendeinem Grunde fur etwas
entscheidet, was in schwerwiegender
Weise der Ordnung widerspricht.
Tatsachlich ist ja in einer solchen
Entscheidung bereits eine
Missachtung des gottlichen Gebotes



enthalten, eine Zuriickweisung der
Liebe Gottes zur Menschheit und zur
ganzen Schopfung: Der Mensch
entfernt sich so von Gott und verliert
die Liebe“ (ebd., 17).

8 Vgl. Johannes Paul II., Enz.
Veritatis splendor, 6.8.1993, 70.

9 ,Doch wenn wir auch beurteilen
konnen, dass eine Handlung in sich
ein schweres Vergehen darstellt,
missen wir das Urteil tiber die
Menschen der Gerechtigkeit und der
Barmherzigkeit Gottes

uberlassen“ (KKK, 1861).

10 Nur wenn ein wirklich
schwerwiegender Grund vorliegt
und keine Moglichkeit zur Beichte
besteht, darf jemand die Sakramente
feiern und die heilige Kommunion
empfangen, unter der Voraussetzung,
dass er zuvor einen Akt
vollkommener Reue verrichtet, der
den Vorsatz einschliefSt, so bald wie
moglich das Bufdsakrament zu



empfangen (vgl. KKK, 1452 und
1457).

11 Vgl. hl. Josefmaria, Freunde
Gottes, 243; Die Spur des Sdmanns,
139.

12 Vgl. hl. Josefmaria, Der Weg,
325-331.

13 Vgl. Johannes Paul II., Enz.
Veritatis splendor, 65-70.

14 Vgl. ebd., 69.

15 Vgl. Johannes Paul II., Apost.
Schreiben Reconciliatio et
paenitentia, 17; Enz. Veritatis
splendor, 70.

16 Johannes Paul II., Apost.
Schreiben Reconciliatio et
paenitentia, 17.

17 Vgl. Johannes Paul II., Apost.
Schreiben Reconciliatio et
paenitentia, 18.



18 Vgl. Johannes Paul II., Enz.
Sollicitudo rei socialis, 30.12.1987, 36
ff.

19 Vgl. Johannes Paul II., Apost.
Schreiben Reconciliatio et
paenitentia, 16.

20 Um gegen diese Versuchungen
anzugehen, muss man, immer wenn
es notig ist, mit Festigkeit gegen den
Strom schwimmen und darf sich
nicht von weltlichen Gewohnheiten
mitreifSen lassen (vgl. hl. Josefmaria,
Der Weg, 376).

21 Zum Beispiel das Gebet zum hl.
Erzengel Michael, dem Besieger des
Satans (vgl. Offb 12,7 u. 20,2). Die
Kirche hat immer auch einige
Sakramentalien wie z.B. das
Weihwasser empfohlen, mit denen
man die Versuchungen des Teufels
bekdmpft. ,Die bosen Geister reifsen
vor nichts so schnell aus, ohne
wiederzukommen, wie vor
Weihwasser“, sagte die hl. Theresia



von Avila (zitiert in hl. Josefmaria,
Der Weg, 572).

22 Vgl. hl. Josefmaria, Der Weg, 134
und 127.

pdf | automatisch generiertes
Dokument von https://opusdei.org/de-at/
article/30-die-personliche-sunde/
(20.01.2026)


https://opusdei.org/de-at/article/30-die-personliche-sunde/
https://opusdei.org/de-at/article/30-die-personliche-sunde/

	30. Die persönliche Sünde
	1. Die persönliche Sünde: Beleidigung Gottes und Ungehorsam gegen das göttliche Gesetz
	2. Todsünde und lässliche Sünde
	3. Die Ausbreitung der Sünde
	4. Die Versuchungen


