
opusdei.org

30. Die persönliche
Sünde

Sünde ist ein Wort, eine Tat
oder ein Begehren im
Widerspruch zum ewigen
Gesetz. Sie ist eine Beleidigung
Gottes, die gegen die Natur des
Menschen verstößt und die
menschliche Solidarität
verletzt.

30.08.2017



1. Die persönliche Sünde:
Beleidigung Gottes und
Ungehorsam gegen das
göttliche Gesetz

 Die persönliche Sünde „ist ein Wort,
eine Tat oder ein Begehren im
Widerspruch zum ewigen Gesetz“ [1].
Die Sünde ist ein menschlicher Akt,
weil sie frei begangen wird [2]. Sie
äußert sich in Taten, Worten oder
inneren Akten. Außerdem ist sie ein 
schlechter menschlicher Akt, d.h. sie
verstößt gegen das ewigen Gesetz
Gottes als den ersten und höchsten
sittlichen Maßstab und die
Grundlage aller übrigen sittlichen
Normen. Man kann auch sagen,
Sünde ist jede menschliche
Handlung, die gegen die Regel der
Sittlichkeit bzw. gegen die vom
Glauben erleuchtete rechte Vernunft
verstößt.



Die Sünde ist eine Entscheidung
gegen Gott, die aus ungeordneter
Eigenliebe getroffen wird, im
Wesentlichen also aversio a Deo et
conversio ad creaturas. Die aversio
muss nicht Hass oder Abneigung
sein, es genügt die Abkehr von Gott,
dem ein scheinbares, endliches Gut
vorgezogen wird. Der hl. Augustinus
nennt die Sünde „die bis zur
Verachtung Gottes gesteigerte
Selbstliebe“ [3]. „Die Sünde ist wegen
dieser stolzen Überheblichkeit dem
Gehorsam Jesu, der das Heil wirkt,
völlig entgegengesetzt (vgl. Phil
2,6-9)“ (KKK, 1850).

Die Sünde ist das einzige Übel im
Vollsinn des Wortes. Die anderen
Übel (z.B. eine Krankheit) sind zwar
Beraubung eines Gutes, aber sie
trennen als solche nicht von Gott.



2. Todsünde und lässliche
Sünde

Die Sünden werden eingeteilt in 
Todsünden oder schwere Sünden
einerseits und lässliche oder leichte
Sünden andererseits (vgl. Joh
5,16-17), je nachdem, ob sie zum
Verlust der heiligmachenden Gnade
führen oder nicht [4]. Die Todsünde
und die lässliche Sünde verhalten
sich zueinander wie Tod und
Krankheit.

„Eine Todsünde ist jene Sünde, die
eine schwerwiegende Materie zum
Gegenstand hat und die dazu mit
vollem Bewusstsein und bedachter
Zustimmung begangen wird“ [5]. „Mit
der ganzen Tradition der Kirche
nennen wir denjenigen Akt eine 
Todsünde, durch den ein Mensch
bewusst und frei Gott und sein
Gesetz sowie den Bund der Liebe,
den dieser ihm anbietet, zurückweist
(aversio a Deo), indem er es vorzieht,



sich selbst zuzuwenden oder
irgendeiner geschaffenen und
endlichen Wirklichkeit, irgendeiner
Sache, die im Widerspruch zum
göttlichen Willen steht (conversio ad
creaturam – Hinwendung zum
Geschaffenen). Dies kann auf direkte
und formale Weise geschehen, wie
bei den Sünden der
Götzenverehrung, des Abfalls von
Gott und der Gottlosigkeit, oder auf
gleichwertige Weise, wie in jedem
Ungehorsam gegenüber den Geboten
Gottes bei schwerwiegender
Materie“ [6].

‑ Schwerwiegende Materie heißt, dass
die Tat in sich unvereinbar mit der
Liebe ist und daher auch
unvereinbar mit den Forderungen
der übrigen Tugenden.

‑ Volles Bewusstsein bedeutet, dass
der Betreffende weiß, dass seine
Handlung Sünde ist, also gegen das
Gesetz Gottes verstößt.



‑ Bedachte (oder 
vollkommene)Zustimmung bedeutet,
dass diese gegen das Gesetz Gottes
gerichtete Handlung ausdrücklich
gewollt wird. Für eine Todsünde ist
es nicht notwendig, dass man Gott 
direkt beleidigen will. Es genügt,
etwas zu tun, das schwer gegen
seinen Willen verstößt [7].

Diese drei Bedingungen müssen
gleichzeitig vorliegen [8]. Wenn eine
fehlt, kann die Sünde lässlich sein.
Dies ist z.B. der Fall, wenn die
Materie nicht schwerwiegend ist,
obwohl volles Bewusstsein und
vollkommene Zustimmung gegeben
sind; oder wenn zwar die Materie
schwerwiegend ist, aber das klare
Bewusstsein bzw. die bedachte
Zustimmung fehlen. Wenn es
hingegen weder Bewusstsein noch
Zustimmung gibt, kommt es zu
keiner wirklich menschlichen
Handlung und folglich auch nicht zur
Sünde.



2.1. Die Wirkungen der Todsünde

 Die Todsünde „zieht den Verlust der
göttlichen Tugend der Liebe und der
heiligmachenden Gnade, das heißt
des Standes der Gnade, nach sich.
Wenn sie nicht durch Reue und
göttliche Vergebung wieder
gutgemacht wird, verursacht sie den
Ausschluss aus dem Reiche Christi
und den ewigen Tod in der
Hölle“ (KKK, 1861) [9]. Wer eine
Todsünde begangen hat, darf,
solange er nicht durch die Beichte
den „Stand der Gnade“ zurückerlangt
hat, nicht die heilige Kommunion
empfangen, denn niemand kann
gleichzeitig mit Christus vereint und
von ihm getrennt sein. Er würde ein
Sakrileg begehen [10].

Wer die lebendige Einheit mit
Christus durch die Todsünde verliert,
verliert auch die Einheit mit seinem
mystischen Leib, der Kirche. Er
gehört weiterhin zur Kirche, ist aber



gleichsam ein krankes Glied, das den
ganzen Leib schädigt. Auch für die
menschliche Gesellschaft ergibt sich
ein Schaden, denn der Sünder hört
auf, Licht und Sauerteig zu sein,
obwohl das vielleicht niemand
bemerkt.

Durch die Todsünde verliert man die
eigenen Verdienste – sie können
freilich durch den Empfang des
Bußsakraments zurückerlangt
werden – und wird unfähig,
Verdienste zu erwerben. Der Mensch
steht unter der Knechtschaft des
Teufels, der natürliche Wunsch,
Gutes zu tun, bildet sich zurück, und
die Seelenvermögen und Affekte
geraten aus dem Gleichgewicht.

2.2. Die Wirkungen der lässlichen
Sünde

„Die lässliche Sünde schwächt die
göttliche Tugend der Liebe; in ihr
verrät sich eine ungeordnete
Neigung zu geschaffenen Gütern; sie



verhindert, dass die Seele in der
Übung der Tugenden und im Tun des
sittlich Guten Fortschritte macht; sie
zieht zeitliche Strafen nach sich. Falls
die lässliche Sünde mit Bedacht
geschieht und nicht bereut wird,
macht sie uns allmählich bereit,
Todsünden zu begehen. Die lässliche
Sünde bricht den Bund mit Gott
nicht. Sie lässt sich mit der Gnade
Gottes menschlich wieder
gutmachen. Sie ‚entzieht nicht die
heiligmachende, vergöttlichende
Gnade, die Liebe und so auch nicht
die ewige Seligkeit’ [Johannes Paul
II., Apost. Schreiben Reconciliatio et
paenitentia, 17]“ (KKK, 1863).

Gott verzeiht die lässlichen Sünden
in der Beichte und auch außerhalb
dieses Sakraments, wenn der
Mensch, dem es leid tut, dass er der
Liebe Gottes nicht entsprochen hat,
Reue erweckt und Buße tut.



Die überlegte lässliche Sünde trennt
zwar nicht gänzlich von Gott, ist aber
eine traurige Verfehlung, die die
Freundschaft mit ihm erkalten lässt.
Man muss „die überlegte lässliche
Sünde verabscheuen“. Zu einem
Menschen, der Gott wirklich lieben
will, passt es nicht, in kleine
Treulosigkeiten einzuwilligen, nur
weil es sich nicht um schwere
Sünden handelt [11]. Das führt zur 
Lauheit [12].

2.3. Die Fundamentaloption

Die Theorie der Grund- oder 
Fundamentaloption (optio
fundamentalis) [13] lehnt die
traditionelle Unterscheidung von
Tod- und lässlichen Sünden ab und
nimmt an, dass der durch eine
Todsünde bewirkte Verlust der
heiligmachenden Gnade – mit allem,
was dazu gehört – für die Person so
einschneidend wäre, dass er nur das
Ergebnis eines Aktes radikaler und



totaler Auflehnung gegen Gott sein
kann, also einer gegen ihn
gerichteten Fundamentalop-tion [14].
Nach den Verfechtern dieser irrigen
Ansicht wäre es daher fast
unmöglich, im Zuge unserer
täglichen Wahlakte eine Todsünde zu
begehen, und es bestünde daher
auch nicht die Notwendigkeit,
gegebenenfalls den Gnadenstand
durch aufrichtige Buße
wiederzuerlangen. Die Freiheit
nämlich sei – so sagen sie – in ihrer
gewöhnlichen Wahlfähigkeit nicht in
der Lage, auf so entscheidende und
definitive Weise die
Gesamtausrichtung des sittlichen
Lebens der Person zu bestimmen.
Wenn es sich, so meinen diese
Autoren, um nur punktuelle
Ausnahmen in einer generell
korrekten Lebensführung handelt,
könnten schwerwiegende
Verfehlungen gegen die Einheit und
Kohärenz des christlichen Lebens
gerechtfertigt werden. Damit würde



allerdings die Entscheidungsfähigkeit
der Person beim Gebrauch ihrer
Freiheit weitgehend in Abrede
gestellt werden.

Eng verbunden mit der
vorgenannten Theorie ist die
Hypothese einer Dreiteilung der
Sünden in lässliche Sünden, schwere
Sünden und Todsünden. Letztere
bestünden im bewussten und
unwiderruflichen Entschluss, Gott zu
beleidigen; sie allein würden von
Gott trennen und vom ewigen Leben
ausschließen. Auf diese Weise wären
die meisten Sünden, die
traditionellerweise aufgrund ihrer
Materie als Todsünden betrachtet
wurden, nur noch „schwere“
Sünden, da sie ohne direkt
beabsichtigte Zurückweisung Gottes
begangen werden.

Die Irrtümer, die diesen
Denkströmungen zugrunde liegen,
sind von der Kirche wiederholt



verurteilt worden. Sie schwächen die
menschliche Freiheit sehr stark ab
und übersehen, dass der Mensch
Entscheidungen trifft, durch die er
auch seine tiefsten Absichten ändert,
und dass er dies de facto nicht zuletzt
durch alltägliche Einzelakte tut, die
seine Vorhaben und Hoffnungen, ja
sein ganzes Lebensprojekt umstoßen
[15]. Es bleibt also „wahr, dass der
wesentliche und entscheidende
Unterschied zwischen jener Sünde
besteht, die die Liebe zerstört, und
der Sünde, die das übernatürliche
Leben nicht tötet: Zwischen Leben
und Tod gibt es keinen mittleren
Weg“ [16].

2.4. Weitere Einteilungen

a) Man kann unterscheiden zwischen
der aktuellen Sünde, d.h. dem
sündhaften Akt, und der habituellen
Sünde. Sie besteht in der Befleckung
oder im Makel, den die aktuellen
Sünden in der Seele zurücklassen, in



einem Schuldzustand, der Strafe
verdient und im Fall der Todsünde
auch den Verlust des Gnadenstandes
impliziert.

b) Die persönliche Sünde ist zu
unterscheiden von der Erbsünde, mit
der wir alle geboren wurden und die
durch den Ungehorsam unserer
Stammeltern auf uns gekommen ist.
Die Erbsünde haftet jedem Menschen
an, obwohl sie nicht persönlich
begangen wurde. Man kann sie mit
einer Erbkrankheit vergleichen, die
durch die Taufe (wenigstens die
implizite Begierdetaufe) geheilt wird,
aber eine Schwächung hinterlässt,
die zu weiteren persönlichen Sünden
geneigt macht. Die persönlichen
Sünden begehen wir, die Erbsünde
kommt durch den
Naturzusammenhang über uns.

c) Äußere Sünden treten erkennbar
zutage (Mord, Raub, Verleumdung
etc.); innere Sünden verbleiben im



Inneren, das heißt im Willen, und
zeigen sich nicht in sichtbaren
Handlungen (etwa nicht nach außen
getragener Zorn, Neid, Habsucht
usw.). Jede Sünde aber, sei es eine
äußere oder innere, hat ihren
Ursprung in einem Willensakt: dieser
ist die eigentliche sittliche Handlung.
Rein innerliche Akte können Sünde,
ja sogar schwere Sünde sein.

d) Man unterscheidet auch zwischen 
Fleisches- und Geistessünden. Die
einen streben auf ungeordnete Weise
nach einem sinnlichen Gut (oder
einem sinnlichen Scheingut, wie
etwa im Fall der Unkeuschheit), die
anderen streben nach einem
geistigen Gut (wie etwa beim Stolz).
Geistessünden sind, für sich
genommen, schwerer;
Fleischessünden sind in der Regel
heftiger, weil das Objekt der
Begierde (eine sinnliche
Wirklichkeit) eine unmittelbarere
Anziehungskraft ausübt.



e) Begehungssünden und 
Unterlassungssünden. Jede Sünde
besteht in einem ungeordneten
Willensakt. Wenn dieser zu einer
Handlung führt, spricht man von 
Begehungssünden; wenn daraus die
Unterlassung von etwas
Geschuldetem folgt, spricht man von 
Unterlassungssünden.

3. Die Ausbreitung der Sünde

„Die Sünde schafft einen Hang zur
Sünde; Wiederholung der gleichen
bösen Taten erzeugt das Laster. Es
kommt zu verkehrten Neigungen, die
das Gewissen verdunkeln und das
kon-krete Urteil über Gut und Böse
beeinträchtigen. Die Sünde neigt
dazu, sich zu wiederholen und sich
zu verstärken; sie kann jedoch das
sittliche Empfinden nicht völlig
zerstören“ (KKK, 1865).

Persönliche Sünden, die in
besonderer Weise andere Sünden



nach sich ziehen, werden Haupt‐
sünden genannt, da sie der Ursprung
der übrigen Sünden sind.
Hauptsünden sind: der Stolz ‒ der
Anfang jeder Sünde ex parte
aversionis (vgl. Sir 10,12-13) ‒, die
Habsucht ‒ der Anfang jeder Sünde 
ex parte conversionis ‒,
Unkeuschheit, Zorn, Unmäßigkeit,
Neid und Trägheit oder Überdruss
(vgl. KKK, 1866).

Der Verlust des Sündenbewusstseins
ist das Resultat der freiwilligen
Verdunkelung des Gewissens, die den
Menschen ‒ in seinem Stolz ‒
leugnen lässt, dass seine per‐
sönlichen Sünden solche sind, oder
sogar, dass es überhaupt Sünde gibt
[17].

Manchmal tun wir nicht direkt etwas
Böses, wirken jedoch an
ungeordneten Handlungen anderer
Menschen mehr oder weniger
verantwortlich und schuldhaft mit.



„Die Sünde ist eine persönliche
Handlung. Wir haben aber auch eine
Verantwortung für die Sünden
anderer Menschen, wenn wir daran
mitwirken,

‑ indem wir uns direkt und
willentlich daran beteiligen,

‑ indem wir sie befehlen, zu ihnen
raten, sie loben oder gutheißen,

‑ indem wir sie decken oder nicht
verhindern, obwohl wir dazu
verpflichtet sind und

‑ indem wir Übeltäter
schützen“ (KKK, 1868).

Die persönlichen Sünden führen zu
gesellschaftlichen Situationen, die zu
Gottes Güte im Widerspruch stehen;
man nennt sie „Strukturen der
Sünde“ [18]. Sie sind nichts anderes
als Ausdruck und Wirkung
persönlicher Sünden (vgl. KKK, 1869)
[19].



4. Die Versuchungen

Im Zusammenhang mit den
Ursachen der Sünde muss die
Versuchung erwähnt werden, die
Anstiftung zum Bösen ist. „Die
Wurzel aller Sünden liegt im Herzen
des Menschen“ (KKK, 1873), aber
Scheingüter können einen Anreiz auf
ihn ausüben. Nie kann freilich eine
Versuchung so stark sein, dass sie zur
Sünde zwingt: „Noch ist keine
Versuchung über euch gekommen,
die den Menschen überfordert. Gott
ist treu; er wird nicht zulassen, dass
ihr über eure Kraft hinaus versucht
werdet. Er wird euch in der
Versuchung einen Ausweg schaffen,
so dass ihr sie bestehen könnt“ (1 Kor
10,13). Versuchungen, denen man
sich nicht freiwillig aussetzt und die
Anlass zu sittlicher Anstrengung
werden, können eine positive
Bedeutung im christlichen Leben
haben.



Die Ursachen der Versuchungen
lassen sich auf drei zurückführen
(vgl. 1 Joh 2,16):

‑ die „Welt“: nicht als Schöpfung
Gottes, denn als solche ist sie gut,
sondern insofern sie aufgrund der
Unordnung der Sünde durch ein
materialistisches und heidnisches
Milieu zur conversio ad creaturas
verleitet [20];

‑ der Teufel, der zur Sünde anstiftet,
dabei aber nicht die Macht hat, uns
zu überwältigen. Die Versuchungen
des Teufels überwindet man durch
das Gebet [21];

‑ das „Fleisch“ oder die Begierlichkeit,
d.h. die als Folge der Sünden in den
Seelenkräften herrschende
Unordnung (auch fomes peccati
genannt). Diese Versuchungen
überwindet man durch Abtötung
und Buße, durch die
Entschlossenheit, keinen Dialog mit
ihnen zu führen, und durch



Aufrichtigkeit in der geistlichen
Führung, ohne die Versuchung mit
„wohlbegründeten Sinnlosigkeiten“
zu bemänteln [22].

In der Versuchung muss man
kämpfen, um ihr nicht zuzustimmen,
denn das würde bedeuten, dass der
Wille das noch unbedachte 
Wohlgefallen am Bösen bejaht, das
die Phantasie vorstellt.

Um die Versuchungen zu bekämpfen,
muss man sehr aufrichtig sein vor
Gott, vor sich selbst und in der
geistlichen Leitung. Andernfalls
besteht die Gefahr, dass das Ge‐
wissen verbildet wird. Aufrichtigkeit
ist das große Mittel, um Sünden zu
vermeiden und die wahre Demut zu
erlangen: Gott Vater geht dem
entgegen, der sich als Sünder
bekennt und offen darlegt, was sein
Stolz lieber verbergen würde.

Außerdem muss man die 
Gelegenheiten zur Sünde meiden, also



jene Umstände, in die man mehr
oder weniger freiwillig gerät und die
eine Versuchung darstellen. Die 
freiwilligen Gelegenheiten muss man
auf alle Fälle meiden. Wenn es sich
um eine nächste Gelegenheit handelt
(also eine ernste Gefahr zu fallen)
und außerdem um eine notwendige
Gelegenheit (die man nicht
vermeiden kann), besteht die
Verpflichtung, alles in der eigenen
Macht Stehende zu tun, die Gefahr
abzuwenden, also die Mittel
einzusetzen, damit die Gelegenheit
aus einer nächsten zu einer 
entfernten Gelegenheit wird.
Überdies sind auch, soweit möglich,
die entfernten, wiederholten und
freiwilligen Gelegenheiten zu meiden,
da sie das geistliche Leben aushöhlen
und zu schweren Sünden geneigt
machen.

Pau Agulles Simó

Grundlegende Literatur



Katechismus der Katholischen Kirche
[KKK], 1846-1876.

Johannes Paul II., Apost. Schreiben 
Reconciliatio et paenitentia,
2.12.1984, 14-18.

Johannes Paul II., Enz.Veritatis
splendor, 6.8.1993, 65-70.

Empfohlene Literatur

Hl. Josefmaria, Homilie Der innere
Kampf, in Christus begegnen, 73-82.

E. Colom, A. Rodríguez Luño, 
Elegidos en Cristo para ser santos,
Palabra, Madrid 2000, cap. XI.

A. Fernández, Teología moral, vol. I,
Aldecoa, Burgos 1995, 2, pp. 747-834.

1 Hl. Augustinus, Contra Faustum
manichaeum, 22, 27: PL 42, 418; vgl.
KKK, 1849.



2 Klassisch hat man die Sünde
definiert als willentlichen
Ungehorsam gegen das Gesetz
Gottes. Wäre sie nicht willentlich, so
wäre sie nicht Sünde, weil sie kein
eigentlich menschlicher Akt wäre.

3 Hl. Augustinus, De civitate Dei,
14,28.

4 Vgl. Johannes Paul II., Apost.
Schreiben Reconciliatio et
paenitentia, 2.12.1984, 17.

5 Ebd.; vgl. KKK, 1857-1860.

6 Johannes Paul II., Apost. Schreiben
Reconciliatio et paenitentia, 17.

7 Der Mensch begeht eine Todsünde,
wenn er „sich bewusst und frei aus
irgendeinem Grunde für etwas
entscheidet, was in schwerwiegender
Weise der Ordnung widerspricht.
Tatsächlich ist ja in einer solchen
Entscheidung bereits eine
Missachtung des göttlichen Gebotes



enthalten, eine Zurückweisung der
Liebe Gottes zur Menschheit und zur
ganzen Schöpfung: Der Mensch
entfernt sich so von Gott und verliert
die Liebe“ (ebd., 17).

8 Vgl. Johannes Paul II., Enz. 
Veritatis splendor, 6.8.1993, 70.

9 „Doch wenn wir auch beurteilen
können, dass eine Handlung in sich
ein schweres Vergehen darstellt,
müssen wir das Urteil über die
Menschen der Gerechtigkeit und der
Barmherzigkeit Gottes
überlassen“ (KKK, 1861).

10 Nur wenn ein wirklich
schwerwiegender Grund vorliegt
und keine Möglichkeit zur Beichte
besteht, darf jemand die Sakramente
feiern und die heilige Kommunion
empfangen, unter der Voraussetzung,
dass er zuvor einen Akt
vollkommener Reue verrichtet, der
den Vorsatz einschließt, so bald wie
möglich das Bußsakrament zu



empfangen (vgl. KKK, 1452 und
1457).

11 Vgl. hl. Josefmaria, Freunde
Gottes, 243; Die Spur des Sämanns,
139.

12 Vgl. hl. Josefmaria, Der Weg,
325-331.

13 Vgl. Johannes Paul II., Enz. 
Veritatis splendor, 65-70.

14 Vgl. ebd., 69.

15 Vgl. Johannes Paul II., Apost.
Schreiben Reconciliatio et
paenitentia, 17; Enz. Veritatis
splendor, 70.

16 Johannes Paul II., Apost.
Schreiben Reconciliatio et
paenitentia, 17.

17  Vgl. Johannes Paul II., Apost.
Schreiben Reconciliatio et
paenitentia, 18.



18 Vgl. Johannes Paul II., Enz. 
Sollicitudo rei socialis, 30.12.1987, 36
ff.

19 Vgl. Johannes Paul II., Apost.
Schreiben Reconciliatio et
paenitentia, 16.

20 Um gegen diese Versuchungen
anzugehen, muss man, immer wenn
es nötig ist, mit Festigkeit gegen den
Strom schwimmen und darf sich
nicht von weltlichen Gewohnheiten
mitreißen lassen (vgl. hl. Josefmaria, 
Der Weg, 376).

21 Zum Beispiel das Gebet zum hl.
Erzengel Michael, dem Besieger des
Satans (vgl. Offb 12,7 u. 20,2). Die
Kirche hat immer auch einige
Sakramentalien wie z.B. das
Weihwasser empfohlen, mit denen
man die Versuchungen des Teufels
bekämpft. „Die bösen Geister reißen
vor nichts so schnell aus, ohne
wiederzukommen, wie vor
Weihwasser“, sagte die hl. Theresia



von Avila (zitiert in hl. Josefmaria, 
Der Weg, 572).

22 Vgl. hl. Josefmaria, Der Weg, 134
und 127.

pdf | automatisch generiertes
Dokument von https://opusdei.org/de-at/

article/30-die-personliche-sunde/
(20.01.2026)

https://opusdei.org/de-at/article/30-die-personliche-sunde/
https://opusdei.org/de-at/article/30-die-personliche-sunde/

	30. Die persönliche Sünde
	1. Die persönliche Sünde: Beleidigung Gottes und Ungehorsam gegen das göttliche Gesetz
	2. Todsünde und lässliche Sünde
	3. Die Ausbreitung der Sünde
	4. Die Versuchungen


