opusdei.org

26. Freiheit, Gesetz
und Gewissen

Gott hat die Freiheit gewollt,
damit der Mensch ohne Zwang
seinen Schopfer und Erloser
sucht.

04.09.2017

1. Die Freiheit der Kinder
Gottes

Die Freiheit des Menschen hat
mehrere Dimensionen. Freiheit von
Zwang liegt vor, wenn eine Person
nach aufSen tun kann, was sie zu tun



beschlossen hat, ohne dass aufsere
Akteure ihr etwas aufnotigen oder
sie behindern. So spricht man von
Meinungsfreiheit,
Versammlungsfreiheit usw. Mit
Wabhlfreiheit oder psychologischer
Freiheit bezeichnet man das Fehlen
von innerem Druck, eine bestimmte
Handlung zu wéhlen. Sie meint nicht
die Moglichkeit des Handelns,
sondern des Entscheidens, also das
Freisein von innerer Notigung. Im
moralischen Sinn schliefdlich bedeutet
Freiheit die Fahigkeit, das Gute — das
der Gegenstand des freien Willens ist
—zu bejahen und zu lieben, ohne
durch ungeordnete Leidenschaften
oder die Sinde daran gehindert zu
werden.

Gott hat die Freiheit des Menschen
gewollt, damit dieser ,seinen
Schopfer aus eigenem Entscheid
suche und frei zur vollen und seligen
Vollendung in Einheit mit Gott
gelange. Die Wirde des Menschen



verlangt daher, dass er in bewusster
und freier Wahl handle, das heifst
personal, von innen her bewegt und
gefihrt und nicht unter blindem
inneren Drang oder unter blofem
aufSeren Zwang. Eine solche Wirde
erwirbt der Mensch, wenn er sich
aus aller Knechtschaft der
Leidenschaften befreit und sein Ziel
in freier Wahl des Guten verfolgt
sowie sich die geeigneten Hilfsmittel
wirksam und in angestrengtem
Bemiihen verschafft“ ['].

Die Freiheit von duferem Zwang,
von innerer Notigung und von den
ungeordneten Leidenschaften — mit
einem Wort, die volle menschliche
Freiheit - ist dufserst wertvoll, denn
nur sie ermaoglicht die Liebe (die
freie Bejahung) des Guten als
solchen, und damit die Liebe zu Gott
als dem hochsten Gut. In diesem Akt
ahmt der Mensch die gottliche Liebe
nach und erreicht das Ziel, fiir das er
geschaffen wurde. Deshalb sagt man,



dass ,,die wahre Freiheit ein
erhabenes Kennzeichen des Bildes
Gottes im Menschen* ist [*].

Die Heilige Schrift betrachtet die
menschliche Freiheit aus der
Perspektive der Heilsgeschichte. Als
Folge des Stindenfalls der
Stammeltern wurde die Freiheit, die
der Mensch von Gott empfangen
hatte, zwar der Sklaverei der Sunde
unterworfen, aber nicht vollstandig
zerstort (vgl. KKK, 1739-1740). Durch
sein glorreiches Kreuz, das in der
Heilsokonomie des Alten Bundes
angekindigt und vorbereitet worden
war, ,hat Christus allen Menschen
das Heil erworben. Er hat sie von der
Suinde befreit, die sie gefangen
hielt“ (KKK, 1741). Nur durch sein
Mitwirken mit der Gnade, die Gott
durch Christus schenkt, kann der
Mensch zur vollen Freiheit im
moralischen Sinn gelangen: ,,Zur
Freiheit hat uns Christus befreit“ (Gal
5,1; vgl. KKK, 1742).



Die Moglichkeit, dass der Mensch
sundigt, hat Gott nicht davon
abgehalten, ihn als freies Wesen zu
erschaffen. Menschliche Autoritit
muss die Freiheit respektieren und
darf ihr keine anderen Grenzen
setzen, als durch gerechte Gesetze
gefordert ist. Gleichzeitig darf aber
nicht vergessen werden, dass
Entscheidungen nicht einfach
deshalb gut sind, weil sie frei
getroffen wurden; und dass man nur
im Licht des grofSen Wertes der
freien Bejahung des Guten durch den
Menschen die ethische Forderung
versteht, auch seine fehlbare Freiheit
zu achten.

2. Das natiurliche Sittengesetz

Der Begriff ,,Gesetz“ ist ein analoger.
Das naturliche Sittengesetz, das Neue
Gesetz oder Gesetz Christi, die
menschlichen Gesetze des Staates
und der Kirche sind moralische
Gesetze in sehr verschiedenem Sinn,



auch wenn allen etwas gemeinsam
ist.

Man nennt den Plan der gottlichen
Weisheit, nach dem die ganze
Schopfung zu ihrem Ziel gefiihrt
wird, das Ewige Gesetz [’]. Insoweit
es das Menschengeschlecht betrifft,
besteht es im ewigen Heilsratschluss
Gottes, der uns in Christus erwahlt
hat, ,damit wir heilig und untadelig
leben vor Gott; er hat uns aus Liebe
im Voraus dazu bestimmt, seine
Sohne zu werden durch Jesus
Christus“ (Eph 1,4-5).

Gott fihrt jedes Geschopf seiner
Natur entsprechend zu seinem Ziel.
Konkret heifdt das: ,,Gott sorgt fur die
Menschen anders als fiir die Wesen,
die keine Personen sind: nicht ,von
aufien’, durch die Gesetze der
physischen Natur, sondern ,von
innen’, durch die Vernunft, die, wenn
sie mit Hilfe des natiirlichen Lichtes
das ewige Gesetz Gottes erkennt,



dadurch imstande ist, dem Menschen
die rechte Richtung seines freien
Handelns zu weisen* [*].

Das natiirliche Sittengesetz ist eine
Teilhabe am Ewigen Gesetz im
vernunftbegabten Geschopf [°]. Es
»1st das ewige Gesetz selbst, das den
vernunftbegabten Wesen
eingepflanzt ist und sie auf das
geblihrende Tun und Ziel

hinlenkt“ [®]. Es ist daher ein
gottliches Gesetz (das naturliche
gottliche Gesetz). Es besteht im Licht
der Vernunft selbst, das dem
Menschen erlaubt, zwischen Gut und
Bose zu unterscheiden, und es besitzt
Gesetzeskraft, insofern es Stimme
und Interpret der allerhochsten
Vernunft Gottes ist, an der unser
Geist Anteil hat und der sich unsere
Freiheit unterwirft [']. Man nennt es
nattirlich, weil es im Licht der
Vernunft besteht, das jeder Mensch
von Natur aus besitzt.



Das naturliche Sittengesetz ist der
erste Schritt der Mitteilung des
gottlichen Heilsratschlusses an das
Menschengeschlecht, dessen
vollstandige Kenntnis nur durch die
Offenbarung maoglich ist.
~Angelpunkt des Sittengesetzes ist
das Verlangen nach Gott und die
Unter-ordnung unter ihn, den Quell
und Richter alles Guten, sowie der
Sinn fir den Mitmenschen als ein
ebenburtiges Wesen“ (KKK, 1955).

- Eigenschaften: Das naturliche
Sittengesetz ist allgemeingtiltig, weil
es fur jede menschliche Person aller
Zeiten gilt (vgl. KKK, 1956). Es ,,ist
unverdnderlich und Uiberdauert die
geschichtlichen Verdnderungen; in
der Flut der Vorstellungen und der
Sitten bleibt es bestehen und
unterstiitzt ihren Fortschritt. Die
Regeln, die es wiedergeben, bleiben
dem Wesen nach gultig” (KKK, 1958)
[]]; es ist verpflichtend, denn in
seinem Streben nach Gott ,,muss der



Mensch in freier Entscheidung das
Gute tun und das Bose meiden. Aber
dazu muss der Mensch das Gute vom
Bosen unterscheiden konnen, vor
allem dank des Lichtes der
natirlichen Vernunft“ [’]. Die
Befolgung des natuirlichen
Sittengesetzes kann in bestimmten
Situationen schwer sein, sie ist
jedoch niemals unmaoglich [*].

- Kenntnis des natiirlichen
Sittengesetzes: Die Gebote dieses
Gesetzes konnen mittels der Vernunft
von allen erkannt werden. Trotzdem
,werden sie nicht von allen
Menschen klar und unmittelbar
wahrgenommen® (KKK, 1960). Ihre
tatsachliche Kenntnis ist oft abhangig
von der personlichen Einstellung des
Einzelnen, vom gesellschaftlichen
Umfeld, von Erziehung und Bildung
usw. Da in unserer gegenwartigen
Lage die Folgen der Siinde nicht
vollstandig getilgt sind, braucht der
Mensch Gnade und Offenbarung,



damit die sittlichen Wahrheiten ,,von
allen ohne Schwierigkeit, mit
sicherer Gewissheit und ohne
Beimischung eines Irrtums erkannt
werden® [''].

3. Das positive gottliche
Gesetz

Das Alte Gesetz, das Gott dem Mose
geoffenbart hat, ,ist die erste Stufe
des geoffenbarten Gesetzes. Seine
sittlichen Vorschriften sind in den
zehn Geboten

zusammengefasst® (KKK, 1962), die
unmittelbare Schlussfolgerungen aus
dem naturliche Sittengesetz zum
Ausdruck bringen. Die
Heilsokonomie des Alten
Testamentes zielt vor allem darauf
ab, das Kommen des Erlosers
vorzubereiten, anzukindigen und im
Voraus anzudeuten [**].

Das Neue Gesetz, Gesetz des
Evangeliums oder Gesetz Christi, ,,ist



die durch den Glauben an Christus
gewdahrte Gnade des Heiligen Geistes.
Die aufseren Vorschriften, von denen
das Evangelium auch redet, bereiten
auf diese Gnade vor oder bringen
deren Wirkungen im Leben zum
Tragen“ [].

Hauptelement des Gesetzes Christi ist
die Gnade des Heiligen Geistes, die
den ganzen Menschen heilt und sich
im Glauben kundtut, der in der Liebe
tatig ist ['*]. Es ist in erster Linie ein
inwendiges Gesetz, das die innere
Kraft zum Vollbringen dessen, was es
lehrt, verleiht. In zweiter Linie ist es
auch ein geschriebenes Gesetz, das
sich in den Lehren des Herrn findet
(in der Bergpredigt, den Selig-
preisungen usw.) sowie in den
sittlichen Weisungen der Apostel, die
im Liebesgebot zusammengefasst
werden konnen. Dieses zweite
Element ist nicht von
untergeordneter Bedeutung, denn
die Gnade des Heiligen Geistes, die



dem Herzen des Glaubigen
eingegossen wird, fithrt ihn
notwendigerweise zu einem ,Leben
nach dem Geist“ und findet ihren
Ausdruck in den ,Friichten des
Geistes“, die den ,Werken des
Fleisches“ entgegengesetzt sind (vgl.
Gal 5,16-26).

Die Kirche mit ihrem Lehramt ist der
authentische Interpret des
naturlichen Sittengesetzes (vgl. KKK,
2036). Diese ihre Sendung ist nicht
auf die Glaubigen begrenzt, sondern
umfasst kraft des Gebotes Christi -
euntes, docete omnes gentes (Mt
28,19) — alle Menschen. Daraus folgt,
dass den Christen die Verantwortung
auferlegt ist, die Menschen das
naturliche Sittengesetz zu lehren, da
sie es durch den Glauben und mit der
Hilfe des Lehramts leicht und
irrtumsfrei erkennen.



4. Die staatlichen Gesetze

Staatliche Gesetze sind die von der
staatlichen Autoritit (in der Regel
von der gesetzgebenden
Korperschaft) erlassenen normativen
Weisungen, die den Zweck haben,
jene Forderungen des natirlichen
Sittengesetzes zu promulgieren, zu
erldutern oder zu konkretisieren, die
notwendig sind, um das Leben der
Burger in einer politisch
organisierten Gesellschaft zu
ermoglichen und zweckdienlich zu
regeln [*°]. Sie sollen hauptsachlich
den Frieden und die Sicherheit sowie
die Freiheit, die Gerechtigkeit, den
Schutz der Grundrechte der Person
und die offentliche Moral
gewihrleisten ['].

Zur Tugend der Gerechtigkeit gehort
die moralische Verpflichtung, die
gerechten staatlichen Gesetze zu
befolgen. Die Schwere dieser
Verpflichtung hangt davon ab, wie



wichtig der jeweilige Gesetzesinhalt
fiir das Gemeinwohl der Gesellschaft
ist.

Ungerecht sind Gesetze, die dem
naturlichen Sittengesetz und dem
Gemeinwohl der Gesellschaft
widersprechen. Das sind konkret:

1) Gesetze, die etwas verbieten, was
fir die Burger moralisch
verpflichtend ist, oder die etwas
befehlen, das man nicht tun kann,
ohne moralische Schuld auf sich zu
laden;

2) Gesetze, die Glter, die zum
Gemeinwohl gehoren, positiv
schadigen oder des geschuldeten
Schutzes berauben: das Leben, die
Gerechtigkeit, die Grundrechte der
Person, die Ehe oder die Familie,
usw.;

3) Gesetze, die nicht rechtmafig
promulgiert wurden;



4) Gesetze, die nicht auf
angemessene Weise Lasten und
Vorteile unter den Staatsbirgern
verteilen.

Ungerechte staatliche Gesetze
verpflichten nicht im Gewissen. Es
besteht im Gegenteil die moralische
Pflicht, ihre Anordnungen nicht zu
befolgen, vor allem wenn sie aus den
unter 1) und 2) genannten Grunden
ungerecht sind, ferner das eigene
Nicht-Einverstandnis kundzutun und
zu versuchen, sie nach Moglichkeit
zu andern oder wenigstens ihre
negativen Wirkungen zu mindern. In
manchen Fallen wird man aus
Gewissensgrinden den Gehorsam
verweigern mussen (vgl. KKK,
2242-2243) [].

5. Die kirchlichen Gesetze
und die Gebote der Kirche

Um die Menschen zu erlosen, hat
Gott auch gewollt, dass sie eine



Gesellschaft bilden [**]: die Kirche,
die von Jesus Christus gegriundet und
von ihm mit allen Mitteln zur
Erreichung ihres tibernaturlichen
Zieles, namlich der Rettung der
Seelen, ausgestattet wurde. Zu diesen
Mitteln zahlt die
Gesetzgebungsgewalt, die dem Papst
fir die ganze Kirche und den
Diozesanbischofen — sowie den ihnen
gleichgestellten Hirten — fiir ihre
jeweilige Zirkumskription zusteht.
Der Grof{steil der Gesetze, die fur die
Gesamtkirche gelten, ist im Codex
des Kanonischen Rechtes enthalten.
Es gibt einen Codex fir die Glaubigen
des lateinischen Ritus und einen fiir
die Glaubigen der orientalischen
Riten.

Die kirchlichen Gesetze begrinden
eine wirkliche sittliche Verpflichtung
['“], die je nach Materie schwer oder
leicht sein kann.



Die allgemeinsten Kirchengebote
sind funf: 1. an Sonn- und gebotenen
Feiertagen der heiligen Messe
anddachtig beiwohnen (vgl. KKK,
2042); 2. die Todstiinden wenigstens
einmal im Jahr beichten, desgleichen
in Todesgefahr und wenn man
kommunizieren muss (vgl. KKK,
2042); 3. wenigstens einmal im Jahr,
und zwar zur osterlichen Zeit, die
heilige Kommunion empfangen (vgl.
KKK, 2042); 4. die gebotenen Fasttage
halten (Enthaltungs- und
Abbruchfasten), wie die Kirche
anordnet (vgl. KKK, 2043); 5. zu den
materiellen Bediirfnissen der Kirche
beitragen (vgl. KKK, 2043).

6. Freiheit und Gesetz

Moralfragen werden manchmal so
behandelt, als wéaren die ethischen
Forderungen des Sittengesetzes
etwas der Freiheit AuRRerliches. Frei
heit und Gesetz stehen dann
gewissermaifien im Gegensatz



zueinander, als wiirden sie sich
wechselseitig begrenzen: die Freiheit
beginnt dort, wo das Gesetz aufhort,
und umgekehrt.

In Wirklichkeit entspringt das freie
Handeln nicht dem Instinkt bzw.
einer physischen oder biologischen
Notwendigkeit, sondern jeder
Mensch entscheidet gemafs seiner
Erkenntnis von Gut und Bose. Er tut
in Freiheit das Gute, das im
Sittengesetz vorgegeben ist, und
meidet in Freiheit das Bose, das er
durch dieses Gesetz erkennt.

Die Weigerung, das durch das
Sittengesetz erkannte Gute zu tun, ist
nicht Freiheit, sondern Stuinde. Die
Suinde steht dem Sittengesetz
entgegen, nicht die Freiheit. Gewiss
weist uns das Gesetz darauf hin, dass
das Verlangen nach einem
sundhaften Verhalten, das man
vielleicht verspiirt — etwa nach
Rache, Gewalt, Diebstahl usw. —,



korrigiert werden muss. Diese
sittliche Mahnung steht aber nicht im
Widerspruch zur Freiheit, die immer
auf die freie Bejahung des Guten
durch die Person ausgerichtet ist,
und sie bedeutet auch keine
Notigung, da die traurige Moglichkeit
zu sundigen weiter besteht.
»Schlechtes Handeln befreit nicht,
sondern versklavt ... [Wer sundigt,]
wird vielleicht sagen konnen, er sei
seinen Neigungen gefolgt, doch von
wahrer Freiheit kann nicht die Rede
sein. Denn er ist zum Sklaven seiner
Entscheidung geworden, der
schlimmsten aller Entscheidungen:
sich von Gott zu entfernen; doch das
ist keine Freiheit“ [*°].

Ein anderes Problem ist, dass die
menschlichen Gesetze und Regeln
aufgrund der Allgemeinheit und
Prazision ihrer Formulierung in dem
einen oder anderen konkreten Fall
kein getreuer Ausdruck dessen sein
konnen, was ein Mensch tun soll.



Eine gut gebildete Person weif$ in
solchen konkreten Fallen, dass sie
tun muss, was sie mit Sicherheit als
das Gute erkennt [*']. Es gibt jedoch
keine Situation, in der es gut waére,
Taten zu setzen, die in sich bose und
daher durch Verbote des nattirlichen
Sittengesetzes oder des positiven
gottlichen Gesetzes verboten sind
(Ehebruch, vorsatzlicher Mord usw.)

[22] .
7. Das Gewissen

,Das Gewissen ist ein Urteil der
Vernunft, in welchem der Mensch
erkennt, ob eine kon-krete Handlung,
die er beabsichtigt, gerade ausfihrt
oder schon getan hat, sittlich gut
oder schlecht ist“ (KKK, 1778). ,,Das
Gewissen druckt also die sittliche
Verpflichtung im Lichte des
Naturgesetzes aus: Es ist die
Verpflichtung, das zu tun, was der
Mensch durch seinen Gewissensakt



als ein Gutes erkennt, das ihm hier
und jetzt aufgegeben ist“ [**].

Das Gewissen ist die nachste Norm
der Sittlichkeit jedes Menschen:
»horma proxima moralitatis cuiusque
hominis“ [**]. Wer daher gegen sein
Gewissen handelt, handelt unsittlich.
Diese Funktion, unmittelbare Norm
der Sittlichkeit zu sein, kommt dem
Gewissen nicht deswegen zu, weil es
die héchste Norm wire [**], sondern
weil es fiir die Person die
unausweichlich letzte Instanz
darstellt: ,Das Urteil des Gewissens
bestatigt »abschliefSend« die
Ubereinstimmung eines bestimmten
konkreten Verhaltens mit dem
Gesetz“ [*°]: Wenn ein Mensch,
nachdem er das Problem mit allen
ihm zur Verfiigung stehenden
Mitteln geprift hat, mit Sicherheit
urteilt, gibt es keine hohere Instanz,
kein Gewissen des Gewissens, kein
Urteil Uber das Urteil; andernfalls



kame es zu einem unendlichen
Regress.

Man nennt rechtes oderwahres
Gewissen jenes, das Uber die
moralische Qualitit einer Handlung
wahrheitsgemaf$ urteilt; und irriges
Gewissen jenes, das nicht
wahrheitsgemaf$ urteilt, sondern
eine Handlung fir gut halt, die in
Wirklichkeit bose ist, oder
umgekehrt. Ursache eines solchen
Gewissensirrtums ist die
Unwissenheit. Diese ist entweder
uniiberwindlich (und unverschuldet),
wenn sie die Person so stark
beherrscht, dass diese keinerlei
Moglichkeit hat, sie als solche zu
erkennen und zu beseitigen; oder sie
ist tiberwindlich (und schuldhaft),
welil sie an sich erkannt und
uberwunden werden konnte, was
aber nicht geschieht, weil die Person
nicht die Mittel zu ihrer Aufklarung
einsetzen will [*']. Ein schuldhaft
irriges Gewissen befreit nicht von



Siinde, es kann sogar deren Schwere
erhohen.

Ein sicheres Gewissen liegt vor, wenn
das Urteil mit der moralischen
Gewissheit, sich nicht zu irren, gefallt
wird. Man spricht vom
wahrscheinlichen Gewissen, wenn
eine gewisse Wahrscheinlichkeit des
Irrtums besteht, die aber geringer ist
als die Wahrscheinlichkeit, recht zu
urteilen. Von zweifelndem Gewissen
ist die Rede, wenn die
Wahrscheinlichkeit zu irren genauso
grofs oder grofier ist als die
Wahrscheinlichkeit recht zu urteilen.
Schliefdlich spricht man von einem
perplexen Gewissen, wenn jemand
nicht zu urteilen wagt, weil er denkt,
dass sowohl zu handeln wie nicht zu
handeln Stinde ware.

Praktisch darf man nur einem
sicheren und wahren Gewissen bzw.
demsicheren untiberwindlich irrigen
Gewissen folgen [*]. Im



Gewissenszweifel darf man nicht
handeln. Man muss vielmehr zuvor
den Zweifel durch Gebet, Studium,
Rat usw. klaren.

8. Die Gewissensbildung

Unsittliche Handlungen, die auf
unuberwindlicher Unwissenheit
beruhen, sind fiir den, der sie begeht,
und moglicherweise auch fiir andere
schadlich; auf jeden Fall konnen sie
zu einer grofderen Verdunkelung des
Gewissens beitragen. Daher die
gebieterische Notwendigkeit der
Gewissensbildung (vgl. KKK, 1783).

Um ein rechtes Gewissen zu bilden,
ist es erforderlich, den Verstand in
der Kenntnis der Wahrheit zu
unterrichten — hierfiir steht dem
Christen die Hilfe des Lehramts der
Kirche zur Verfiigung — und den
Willen und die Affekte durch Ubung
der Tugenden zu erziehen [*]. ,Die



Erziehung des Gewissens ist eine
lebenslange Aufgabe“ (KKK, 1784).

Um das Gewissen zu bilden, ist die
Demut besonders wichtig, die man
erlangt, wenn man Gott gegentiiber
aufrichtig ist; und ebenso die
geistliche Leitung [*°].

Angel Rodriguez Lufio
Grundlegende Literatur

Katechismus der Katholischen Kirche
[KKK], 1730-1742, 1776-1794 und
1950-1974.

Johannes Paul II., Enz. Veritatis
splendor, 6.8.1993, 28-64.

Empfohlene Literatur

HI. Josefmaria, Homilie Das
Gottesgeschenk unserer Freiheit, in
Freunde Gottes, 23-38.

]J. Ratzinger, Gewissen und Wahrheit,
in M. Kessler (Hrsg.), Fides quaerens



intellectum: Beitrdge zur
Fundamentaltheologie, Francke,
Tibingen 1992, S. 293-309.

E. Colom, A. Rodriguez Lufio,
Elegidos en Cristo para ser santos.
Curso de teologia moral fundamental,
Palabra, Madrid 2000, S. 269-289,
316-332, 348-363, 399-409 und
430-434.

1 II. Vat. Konzil, Konst. Gaudium et
spes, 17. Vgl. KKK, 1731.

2 Ebd.

3 Vgl. hl. Thomas von Aquin, Summa
Theologiae, I-11, q. 93, a. 1 c.; II. Vat.
Konzil, Erklarung Dignitatis
humanae, 3.

4 Johannes Paul II., Enz. Veritatis
splendor, 43.



5 Vgl. hl. Thomas von Aquin, Summa
Theologiae, I-11, q. 91, a.2.

6 Vgl. Johannes Paul II., Enz.
Veritatis splendor, 44.

7 Vgl. ebd.

8 ,Die Anwendung des naturlichen
Sittengesetzes ist vielfaltig; sie kann
ein Nachdenken erfordern, das die je
nach Ort, Zeit und Umstanden
vielfach verschiedenen
Lebensbedingungen bertcksichtigt.
Dennoch bleibt in der
Mannigfaltigkeit der Kulturen das
naturliche Gesetz eine Regel, welche
die Menschen untereinander
verbindet und ihnen tiber die
unvermeidlichen Unterschiede
hinaus gemeinsame Grundsatze
auferlegt” (KKK, 1957).

9 Johannes Paul II., Enz. Veritatis
splendor, 42.

10 Vgl. ebd., 102.



11 Pius XII., Enz. Humani generis: DS
3876; vgl. KKK, 1960.

12 Vgl. II. Vat. Konzil, Dogm. Konst.
Dei Verbum, 15.

13 Johannes Paul II., Enz. Veritatis
splendor, 24. Vgl. hl. Thomas v.
Aquin, Summa Theologiae, I-11, q. 106,
a.1c.und ad 2.

14 Vgl. hl. Thomas v. Aquin, Summa
Theologiae, I-11, q. 108, a. 1.

15 Vgl. hl. Thomas v. Aquin, Summa
Theologiae, I-11, q. 95, a. 1; KKK, 1959.

16 Vgl. Johannes Paul II., Enz.
Evangelium vitae, 25.3.1995, 71.

17 Ebd., 72-74.

18 Vgl. II. Vat. Konzil, Dogm. Konst.
Lumen gentium, 9.

19 Vgl. Konzil von Trient, Canones
uiber das Sakrament der Taufe, 8: DS
1621.



20 HI. Josefmaria, Homilie Das
Gottesgeschenk unserer Freiheit, in
Freunde Gottes, 37

21 Vgl. hl. Thomas von Aquin,
Summa Theologiae, I-11, q. 96, a. 6; II-
I1, q. 120.

22 Vgl. Johannes Paul II., Enz.
Veritatis splendor, 76, 80, 81,82.

23 Ebd., 59.
24 Ebd., 60.
25 Vgl. ebd..
26 Ebd., 59.

27 Vgl. ebd., 62; II. Vat. Konzil, Konst.
Gaudium et spes, 16.

28 Das sichere, aber uniberwindlich
irrige Gewissen ist kein absolutes
moralisches Richtmafs. Es
verpflichtet nur, solange der Irrtum
andauert. Und es verpflichtet nicht
aus sich selbst. Seine Autoritat



kommt aus der Wahrheit, so dass das
irrige Gewissen nur insofern
verpflichtet, als man es subjektiv und
unuberwindlich fiir wahr halt. In
sehr wichtigen Angelegenheiten (z.B.
vorsatzlicher Mord usw.) wird es
schwerlich einen uniiberwindlichen
Gewissensirrtum geben.

29 Vgl. Johannes Paul II., Enz.
Veritatis splendor, 64.

30 ,Eine geistliche Leitung darf nicht
darauf hinauslaufen, Menschen ohne
eigenes Urteilsvermogen heranzubil-
den, die sich darauf beschranken
auszufiihren, was andere ihnen
sagen. Im Gegenteil: der Sinn der
geistlichen Leitung besteht gerade
darin, die eigene Urteilsfahigkeit zu
stdrken; und ein eigenes, unabhéngi-
ges Urteil setzt charakterliche Reife,
ausreichende Kenntnis der
christlichen Lehre, Feinfiihligkeit
und Willensstarke



voraus“ (Gesprdche mit Msgr. Escrivd
de Balaguer, 93).

pdf | automatisch generiertes
Dokument von https://opusdei.org/de-at/
article/26-freiheit-gesetz-und-gewissen/
(06.02.2026)


https://opusdei.org/de-at/article/26-freiheit-gesetz-und-gewissen/
https://opusdei.org/de-at/article/26-freiheit-gesetz-und-gewissen/

	26. Freiheit, Gesetz und Gewissen
	1. Die Freiheit der Kinder Gottes
	2. Das natürliche Sittengesetz
	3. Das positive göttliche Gesetz
	4. Die staatlichen Gesetze
	5. Die kirchlichen Gesetze und die Gebote der Kirche
	6. Freiheit und Gesetz
	7. Das Gewissen
	8. Die Gewissensbildung


