
opusdei.org

21. Die Eucharistie
(III)

Der Glaube an die wirkliche
Gegenwart Christi in der
Eucharistie hat die Kirche dazu
geführt, das Allerheiligste
Sakrament mit einem Kult der
Anbetung zu verehren, und
zwar sowohl in der Messe als
auch außerhalb ihrer Feier.

09.09.2017



1. Die eucharistische
Realpräsenz

Bei der Feier der Eucharistie wird die
Person Christi gegenwärtig – das
fleischgewordene Wort, das zur
Rettung der Welt gekreuzigt wurde,
gestorben ist und auferstand –, und
zwar in der Weise einer
geheimnisvollen, übernatürlichen
und einzigartigen Präsenz. Das
Fundament dieser Lehre liegt in der
Einsetzung der Eucharistie selbst, als
Jesus die Gaben, die er darbrachte,
mit seinem Leib und seinem Blut,
also mit seiner Leiblichkeit
identifizierte („Das ist mein Leib ...
das ist mein Blut...“), die untrennbar
mit dem Ewigen Wort und daher mit
seiner Person verbunden ist.

Sicherlich ist Jesus Christus auf
vielerlei Weise in seiner Kirche
zugegen: in seinem Wort, im Gebet
der Gläubigen (vgl. Mt 18,20), in den
Armen, den Kranken, den



Gefangenen (vgl. Mt 25,31-46), in den
Sakramenten und besonders in der
Person des seinen Dienst
vollziehenden Priesters. Vor allem
aber ist er zugegen unter den
eucharistischen Gestalten (vgl. KKK,
1373).

Die Einzigartigkeit der
eucharistischen Präsenz Christi liegt
darin, dass das Allerheiligste
Sakrament wahrhaft, wirklich und
substantiell den Leib und das Blut
zusammen mit der Seele und der
Gottheit unseres Herrn Jesus Christus
enthält: wahrer Gott und wahrer
Mensch, von der Jungfrau Maria
geboren, am Kreuz gestorben und
nun im Himmel zur Rechten des
Vaters sitzend. Diese „Gegenwart
wird nicht ausschlussweise ‚wirklich’
genannt, als ob die anderen nicht
‚wirklich’ seien, sondern
vorzugsweise, weil sie substantiell ist;
in ihr wird nämlich der ganze und



unversehrte Christus, Gott und
Mensch, gegenwärtig“ (KKK, 1374).

Mit dem Ausdruck substantiell wird
auf die Besonderheit der
persönlichen Gegenwart Christi in
der Eucharistie hingewiesen. Die
Eucharistie ist nicht nur ein „Bild“,
das auf Christus verweist und den
Geist anregt, an ihn zu denken, der
sich in Wirklichkeit anderswo
befindet, nämlich im Himmel. Sie ist
nicht ein bloßes „Zeichen“, durch das
uns die „heilende Kraft“ – die Gnade
– angeboten wird, die von Christus
ausgeht. Die Eucharistie ist vielmehr
objektive Gegenwart des An-sich-
Seins (der Substanz) des Leibes und
Blutes Christi, also seiner ganzen
Menschheit – die durch die
hypostatische Union untrennbar mit
der Gottheit verbunden ist –, auch
wenn sie unter den „Gestalten“ oder
der Erscheinungsform von Brot und
Wein verborgen ist.



Daher lässt sich die Gegenwart des
wahren Leibes und Blutes Christi in
diesem Sakrament „nicht mit den
Sinnen erfassen ..., sondern nur 
durch den Glauben, der sich auf die
göttliche Autorität stützt“ (KKK,
1381). Die folgende Strophe des 
Adoro te devote drückt das sehr gut
aus: Visus, tactus, gustus, in te
fallitur / Sed auditu solo tuto creditur /
Credo quidquid dixit Dei Filius: / Nil
hoc verbo Veritatis verius (Augen,
Mund und Hände täuschen sich in
dir, doch des Wortes Botschaft
offenbart dich mir. Was Gott Sohn
gesprochen, nehm ich glaubend an;
er ist selbst die Wahrheit, die nicht
trügen kann).

2. Die Transsubstantiation

Die wahre, reale und substantielle
Gegenwart Christi in der Eucharistie
setzt eine außergewöhnliche,
übernatürliche und einzigartige
Verwandlung voraus. Diese



Verwandlung gründet auf den
Worten des Herrn selbst: „Nehmt
und esst: Das ist mein Leib. ... Trinkt
alle daraus: Das ist mein Blut, das
Blut des Bundes ...“ (Mt 26, 26-28).
Diese Worte sind nur dann wahr,
wenn Brot und Wein aufhören, Brot
und Wein zu sein, und sich in den
Leib und das Blut Christi
verwandeln. Es ist ja unmöglich, dass
ein und dieselbe Sache zugleich zwei
verschiedene Sachen ist: Brot und
gleichzeitig Leib Christi; Wein und
gleichzeitig Blut Christi.

Zu diesem Punkt bemerkt der 
Katechismus der katholischen Kirche
mit Worten des Konzils von Trient:
„‘Weil aber Christus, unser Erlöser,
sagte, das, was er unter der Gestalt
des Brotes darbrachte, sei wahrhaft
sein Leib, deshalb hat in der Kirche
Gottes stets die Überzeugung
geherrscht, und dieses heilige Konzil
erklärt es jetzt von neuem: Durch die
Konsekration des Brotes und Weines



geschieht eine Verwandlung der
ganzen Substanz des Brotes in die
Substanz des Leibes Christi, unseres
Herrn, und der ganzen Substanz des
Weines in die Substanz seines Blutes.
Diese Wandlung wurde von der
heiligen Katholischen Kirche treffend
und im eigentlichen Sinne
‚Wesensverwandlung’ [Transsubstantiation]
genannt‘ (Konzil von Trient: DS
1641)“ (KKK, 1376). Trotzdem bleibt
das äußere Erscheinungsbild von
Brot und Wein bestehen, bleiben die
„eucharistischen Gestalten“
unverändert.

Auch wenn wir mit den Sinnen Brot
und Wein wahrnehmen, lässt uns das
Licht des Glaubens verstehen, dass
unter dem Schleier der
eucharistischen Gestalten wahrhaftig
die Substanz des Leibes und Blutes
unseres Herrn enthalten ist. Solange
die sakramentalen Gestalten des
Brotes fortbestehen, können wir
behaupten, dass der Leib Christi –



seine ganze Person – auf dem Altar,
im Speisekelch bzw. im Tabernakel
wirklich zugegen ist.

3. Die Merkmale der
eucharistischen Gegenwart

Die Art der Gegenwart Christi in der
Eucharistie ist ein staunenswertes
Mysterium. Nach dem katholischen
Glauben ist Jesus Christus unter jeder
der eucharistischen Gestalten mit
seinem verherrlichten Leib ganz
gegenwärtig, und ganz auch unter
jedem Teil dieser Gestalten, so dass
beim Brechen des Brotes Christus
nicht zerteilt wird (vgl. KKK, 1377)1.
Es handelt sich um eine einzigartige
Weise der Gegenwart, denn sie ist
unsichtbar und sinnlich nicht
wahrnehmbar, und sobald die
Wandlung vollzogen wurde, besteht
sie fort, solange die eucharistischen
Gestalten als solche existieren.



4. Der eucharistische Kult

Der Glaube an die Realpräsenz
Christi hat die Kirche veranlasst, dem
Allerheiligsten Sakrament den Kult
der Anbetung entgegenzubringen,
und zwar sowohl während der
Messliturgie (weshalb sie anordnet,
dass wir vor den gewandelten
Gestalten niederknien) als auch
außerhalb dieser Feier. Die
konsekrierten Hostien werden mit
größter Sorgfalt im Tabernakel
aufbewahrt und vor den Gläubigen
zur feierlichen Verehrung ausgesetzt,
in Prozession getragen usw. (vgl.
KKK, 1378).

Die Eucharistie wird im
Allerheiligsten aufbewahrt2:

- hauptsächlich um Kranken und
anderen an der Teilnahme an der
Messe verhinderten Gläubigen die
Kommunion spenden zu können;



- damit die Kirche Gott, unseren
Herrn, im Sakrament den Kult der
Anbetung erweisen kann (besonders
während der Aussetzung des
Allerheiligsten, beim sakramentalen
Segen, bei der
Fronleichnamsprozession usw.);

- und damit die Gläubigen den Herrn
im Sakrament immer durch häufige
Besuche ehren können. In diesem
Sinn erklärt Johannes Paul II.: „Die
Kirche und die Welt haben die
eucharistische Verehrung sehr nötig.
In diesem Sakrament der Liebe
wartet Jesus selbst auf uns. Keine
Zeit sei uns dafür zu schade, um ihm
dort zu begegnen. In der Anbetung,
in einer Kontemplation voller
Glauben, bereit, die große Schuld
und alles Unrecht der Welt zu
sühnen. Unsere Anbetung sollte nie
aufhören“3.

Es gibt zwei liturgische Hochfeste, an
denen dieses heilige Mysterium auf



besondere Weise gefeiert wird: der
Gründonnerstag (an dem der
Einsetzung der Eucharistie der
Priesterweihe gedacht wird) und das
Fronleichnamsfest (das besonders
der Anbetung und Betrachtung des
Herrn in der Eucharistie gewidmet
ist).

5. Die Eucharistie,
Paschamahl der Kirche

5.1. Warum ist die Eucharistie das
österliche Mahl der Kirche?

„Die Eucharistie ist das österliche
Mahl. Denn Christus, der auf
sakramentale Weise sein Pascha4

vollzieht, schenkt uns seinen Leib
und sein Blut als Speise und Trank
und vereinigt uns in seinem Opfer
mit sich und untereinander“ (KKK, 
Kompendium, 287).

5.2. Die Feier der Eucharistie und
die Kommunion mit Christus



„Die Messe ist zugleich und
untrennbar das Opfergedächtnis, in
welchem das Kreuzesopfer für
immer fortlebt, und das heilige Mahl
der Kommunion mit dem Leib und
dem Blut des Herrn. Die Feier des
eucharistischen Opfers ist ganz auf
die innige Vereinigung mit Christus
durch die Kommunion ausgerichtet.
Kommunizieren heißt, Christus
selbst empfangen, der sich für uns
hingegeben hat“ (KKK, 1382).

Die von Christus angeordnete
Kommunion („Nehmt und esst ...
trinkt alle daraus ...“: Mt 26,26-28;
vgl. Mk 14,22-24; Lk 22,14-20; 1 Kor
11,23-26) gehört zur Grundstruktur
der Eucharistiefeier. Nur wenn die
Gläubigen Christus als Speise für das
ewige Leben empfangen, erfüllt sich
ihr ganzer Sinn, Nahrung für die
Menschen zu sein, und verwirklicht
sich ganz das von ihm gestiftete
Gedächtnis5. Darum empfiehlt die
Kirche mit Nachdruck allen, die an



der Eucharistiefeier teilnehmen und
auf den würdigen Empfang des
Sakraments vorbereitet sind, die
Kommunion zu empfangen6.

5.3. Die Notwendigkeit der heiligen
Kommunion

Als Jesus die Eucharistie verhieß,
erklärte er, dass diese Speise nicht
nur nützlich, sondern notwendig ist.
„Amen, amen, das sage ich euch:
wenn ihr das Fleisch des
Menschensohnes nicht esst und sein
Blut nicht trinkt, habt ihr das Leben
nicht in euch“ (Joh 6, 53).

Essen ist eine Notwendigkeit für den
Menschen. So wie die natürliche
Nahrung sein Leben erhält und ihm
Kraft für seinen Weg auf Erden gibt,
so erhält in ähnlicher Weise die
Eucharistie das Leben in Christus,
das wir in der Taufe empfangen
haben, und gibt uns die Kraft, dem
Herrn hier auf Erden treu zu sein, bis
wir das Vaterhaus erreichen. Die



Kirchenväter haben in Brot und
Wasser, das der Engel dem Elias bot,
ein Urbild der Eucharistie gesehen
(vgl. 1 Kön 19,1-8). Der Erschöpfte,
der diese Gabe empfängt, kommt
wieder zu Kräften und ist imstande,
die ihm von Gott anvertraute
Sendung zu erfüllen.

Die Kommunion ist demnach nicht
ein Element mehr, das dem Leben
des Christen nach Belieben
hinzugefügt wird. Sie ist nicht nur
für einige Gläubige notwendig, die
sich für die Sendung der Kirche
besonders einsetzen, sondern sie ist
lebensnotwendig für alle: In Christus
leben und sein Evangelium
verbreiten kann nur, wer sich vom
Leben Christi selbst nährt.

Der Wunsch nach dem Empfang der
heiligen Kommunion sollte in den
Christen stets lebendig sein, so wie
unser Wille stets darauf gerichtet
sein muss, das letzte Ziel unseres



Lebens zu erreichen. Dieses explizite
oder wenigstens implizite Verlangen
nach dem Empfang der heiligen
Kommunion ist heilsnotwendig.

Außerdem ist der tatsächliche
Kommunionempfang aufgrund des
Gebotes der Kirche für alle Christen
notwendig, die den
Vernunftgebrauch erlangt haben:
„Die Kirche verpflichtet die
Gläubigen (...), durch das
Bußsakrament darauf vorbereitet,
wenigstens einmal im Jahr die
Eucharistie zu empfangen, wenn
möglich in der österlichen
Zeit“ (KKK, 1389). Dieses kirchliche
Gebot ist nur eine Mindestforderung,
die zur Entfaltung eines wahrhaft
christlichen Lebens nicht immer
ausreichen wird. „Die Kirche
empfiehlt (…) den Gläubigen
nachdrücklich, die heilige
Eucharistie an Sonn- und Feiertagen
oder noch öfter, ja täglich zu
empfangen“ (KKK, 1389).



5.4. Der Spender der heiligen
Kommunion

Ordentlicher Spender der heiligen
Kommunion ist der Bischof, der
Priester und der Diakon7.
Außerordentlicher Spender ist der
Akolyth8. Außerordentliche
Kommunionspender können auch
andere Gläubige sein, die der
Ortsbischof dazu ermächtigt hat,
wenn dies dem pastoralen Nutzen
der Gläubigen dient und kein
Priester, Diakon oder Akolyth zur
Verfügung steht9.

„Es ist den Gläubigen nicht gestattet,
die heilige Hostie oder den heiligen
Kelch ‚selbst zu nehmen und noch
weniger von Hand zu Hand unter
sich weiterzugeben’“10. Zum
Verständnis dieser Norm ist zu
bedenken, dass die Kommunion den
Wert eines heiligen Zeichens hat, das
erkennen lässt, dass die Eucharistie
Gabe Gottes für die Menschen ist.



Unter normalen Voraussetzungen
soll daher bei der Spendung der
Eucharistie ein Unterschied bestehen
zwischen dem, der die von Christus
selbst angebotene Gabe austeilt, und
dem, der sie dankbar im Glauben
und mit Liebe empfängt.

5.5. Voraussetzungen für den
Kommunionempfang

Seelische Disposition

Um würdig zu kommunizieren, muss
man im Stand der Gnade Gottes sein.
Der heilige Paulus weist klar darauf
hin: „Wer unwürdig von dem Brot
isst und aus dem Kelch des Herrn
trinkt, macht sich schuldig am Leib
und Blut des Herrn. Jeder soll sich
selbst prüfen; erst dann soll er von
dem Brot essen und aus dem Kelch
trinken. Denn wer davon isst und
trinkt, ohne zu bedenken, dass es der
Leib des Herrn ist, der zieht sich das
Gericht zu, indem er isst und
trinkt“ (1 Kor 11,27-29). Keiner, der



sich einer schweren Sünde bewusst
ist, darf daher ohne vorherige
sakramentale Beichte zum Tisch des
Herrn treten, auch wenn er noch so
sehr bereut (vgl. KKK, 1385).

Für eine fruchtbringende
Kommunion ist, abgesehen vom
Stand der Gnade, gefordert, dass
man sich ernsthaft bemüht, den
Herrn mit größtmöglicher Verehrung
zu empfangen: Vorbereitung
(mittelbar und unmittelbar); innere
Sammlung; Akte der Liebe und der
Reue, der Anbetung, der Demut, der
Danksagung usw.

Körperliche Disposition

Die innere Ehrfrucht vor der heiligen
Eucharistie muss sich auch
körperlich ausdrücken. Die Kirche
schreibt Nüchternheit vor. Für die
Gläubigen des lateinischen Ritus
bedeutet das die Enthaltung von
jeder Speise und jedem Getränk
(ausgenommen Wasser und



Arzneien) während einer Stunde vor
der Kommunion11. Es ist auch auf
körperliche Sauberkeit und passende
Kleidung zu achten sowie auf die
Gesten der Ehrfurcht und Liebe
gegenüber dem im allerheiligsten
Sakrament gegenwärtigen Herrn
(vgl. KKK, 1387).

Die in der lateinischen Kirche
traditionell gebräuchliche Art des
Empfangs – Frucht des Glaubens, der
Liebe und der Frömmigkeit der
Kirche die Jahrhunderte hindurch –
ist die Mundkommunion auf den
Knien. Die für die Entstehung dieses
uralten frommen Brauches
maßgebenden Motive sind auch
heute voll gültig. Man kann auch im
Stehen kommunizieren, und in
einigen Diözesen ist es gestattet – nie
aber vorgeschrieben –, die
Kommunion in die Hand zu
empfangen12.



5.6. Erstkommunionalter und
Vorbereitung

Das Gebot des sakramentalen
Kommunionempfangs gilt ab
Vernunftgebrauch. Es ist angebracht,
die Erstkommunion der Kinder sehr
gut vorzubereiten und nicht
aufzuschieben: „Lasst die Kinder zu
mir kommen, hindert sie nicht
daran! Denn Menschen wie ihnen
gehört das Reich Gottes“ (Mk 10,14)13.

Um die Erstkommunion zu
empfangen, muss das Kind eine
seinen Fähigkeiten entsprechende
Kenntnis der wichtigsten
Glaubensgeheimnisse besitzen und
das eucharistische Brot von
gewöhnlichem Brot unterscheiden
können. „Pflicht vor allem der Eltern
und derer, die an Stelle der Eltern
stehen, sowie des Pfarrers ist es,
dafür zu sorgen, dass die Kinder, die
zum Vernunftgebrauch gelangt sind,
gehörig vorbereitet werden und



möglichst bald, nach vorheriger
sakramentaler Beichte, mit dieser
göttlichen Speise gestärkt werden“14.

5.7. Die Wirkungen der heiligen
Kommunion

Was die Nahrung für den Körper und
das leibliche Wohl bewirkt, das
bewirkt die Eucharistie auf viel
erhabenere Weise für die Seele und
ihr geistliches Leben. Während aber
die Nahrung sich in unsere
Körpermaterie verwandelt,
verwandeln wir selbst uns beim
Empfang der heiligen Kommunion in
Christus: „Du wirst mich nicht in
dich verwandeln wie die Speise
deines Fleisches, sondern du wirst
verwandelt werden in mich“15. Das
im Gläubigen bei der Taufe
begonnene neue Leben in Christus
(vgl. Röm 6,3-4; Gal 3,27-28) kann sich
durch die Eucharistie festigen, zu
seiner Fülle entfalten (vgl. Eph 4,13)
und dem Christen die Erreichung des



vom heiligen Paulus verkündeten
Ideals ermöglichen: „Nicht mehr ich
lebe, sondern Christus lebt in
mir“ (Gal 2,20)16.

Die Eucharistie macht uns also
Christus gleichförmig, lässt uns am
Sein und an der Sendung des Sohnes
teilhaben, führt zum Einswerden mit
seinen Absichten und
Empfindungen, gibt uns Kraft um zu
lieben, wie Christus das von uns
verlangt (vgl. Joh 13,34-35), um alle
Menschen unserer Zeit mit dem
Feuer der göttlichen Liebe zu
entzünden, das auf die Erde zu
werfen er gekommen ist (vgl. Lk
12,49). Das alles soll in unserem
Leben Wirklichkeit werden: „Wenn
wir erneuert worden sind durch den
Empfang des Leibes des Herrn, muss
es in unseren Werken spürbar
werden. Unsere Gedanken sollen
aufrichtig sein: Gedanken des
Friedens, der Hingabe und des
Dienens. Unsere Worte sollen wahr,



klar und angemessen sein; Worte, die
zu trösten und zu helfen vermögen,
und vor allem Worte, die den
anderen das Licht Gottes bringen
können. Unsere Handlungen sollen
echt, wirksam und überlegt sein:
Handlungen, die den bonus odor
Christi (vgl. 2 Kor 2,15), den
Wohlgeruch Christi an sich tragen,
weil sie an die Lebensweise Christi
erinnern“17.

Gott vermehrt durch die heilige
Kommunion die Gnade und die
Tugenden, vergibt die lässlichen
Sünden und die zeitliche Strafe,
bewahrt vor Todsünden und gewährt
die Ausdauer in den guten Werken;
mit einem Wort, sie festigt die Bande
der Einheit mit Christus (vgl. KKK,
1394-1395). Die Kommunion ist aber
nicht zum Nachlass von Todsünden
bestimmt. Dieser bleibt dem
Sakrament der Buße vorbehalten
(vgl. KKK, 1395).



Die Eucharistie verursacht die
Einheit aller Gläubigen im Herrn und
damit die Einheit der Kirche, des
Mystischen Leibes Christi (vgl. KKK,
1396).

Die Eucharistie ist Unterpfand oder
Garantie der künftigen Herrlichkeit,
also der Auferstehung und des
glückseligen ewigen Lebens beim
Einen und Dreifaltigen Gott mit den
Engeln und allen Heiligen: „Weil
Christus von dieser Welt zum Vater
gegangen ist, gibt er uns in der
Eucharistie das Unterpfand seiner
kommenden Herrlichkeit. Die
Teilnahme am heiligen Opfer macht
unser Herz seinem Herzen gleich,
unterstützt unsere Kräfte auf dem
Pilgerweg dieses Lebens, lässt uns
das ewige Leben ersehnen und
vereint uns schon jetzt mit der
Kirche des Himmels, mit der heiligen
Jungfrau Maria und mit allen
Heiligen“ (KKK, 1419).



Ángel García Ibáñez

Grundlegende Literatur:

Katechismus der katholischen
Kirche, 1373-1405.
Johannes Paul II., Enz. Ecclesia
de Eucharistia, 17.4.2003, 15;
21-25; 34-46.
Benedikt XVI., Ap. Schr. 
Sacramentum caritatis,
22.2.2007, 14-15; 30-32; 66-69.
Kongregation für den
Gottesdienst und die
Sakramentenordnung,
Instruktion Redemptionis
Sacramentum, 25.3.2004, 80-107;
129-145; 146-160.

Empfohlene Literatur:

Hl. Josefmaria, Homilie Die
Eucharistie, in Christus
begegnen, 150-161.
J. Ratzinger, Gott ist uns nah –
Eucharistie: Mitte des Lebens,
Paulinusverlag 2006.

• 

• 

• 

• 

• 

• 



1 KKK, 1390: „Deshalb kann auch
dann die ganze Gnadenfrucht der
Eucharistie empfangen werden,
wenn nur unter der Gestalt des
Brotes kommuniziert wird“.

2 Vgl. Paul VI., Enz. Mysterium fidei,
3.9.1965, 56; Johannes Paul II., Enz. 
Ecclesia de Eucharistia, 17.4.2003, 29;
Benedikt XVI., Ap. Schr. 
Sacramentum caritatis, 22.2.2007,
66-69; Kongregation für den
Gottesdienst und die
Sakramentenordnung, Instruktion 
Redemptionis Sacramentum,
25.3.2004, 129-145.

3 Johannes Paul II., Ap. Schreiben 
Dominicae Cenae, 24.2.1980, 2.2.

4 Pascha kommt aus dem
Hebräischen und bedeutet
ursprünglich Vorübergang, 
Durchgang. Im Buch Exodus, wo vom
ersten hebräischen Pascha erzählt
wird (vgl. Ex 12,1-14; 12,21-27), steht
das Wort im Zusammenhang mit



dem „Vorübergehen“ des Herrn und
seines Engels in der Nacht der
Befreiung (als das auserwählte Volk
sein österliches Abendmahl feierte)
und mit dem Hinübergang des
Gottesvolkes aus der ägyptischen
Sklaverei zur Freiheit im gelobten
Land.

5 Das heißt nicht, dass eine
Eucharistiefeier ohne die
Kommunion aller Anwesenden
ungültig ist oder dass alle unter
beiderlei Gestalt kommunizieren
müssen. Diese Art des
Kommunionempfangs ist nur für den
zelebrierenden Priester
verpflichtend.

6 Vgl. Römisches Messbuch, Institutio
generalis, 80; Johannes Paul II., 
Ecclesia de Eucharistia, 16;
Kongregation für den Gottesdienst
und die Sakramentenordnung,
Instruktion Redemptionis
Sacramentum, 81-83; 88-89.



7 Vgl. CIC, can. 910; Römisches
Messbuch, Institutio generalis, 92-94.

8 Vgl. CIC, can. 910 § 2; Römisches
Messbuch, Institutio generalis, 98;
Kongregation für den Gottesdienst
und die Sakramentenordnung,
Instruktion Redemptionis
Sacramentum, 154-160.

9 Vgl. CIC 910 § 2 u. 230 § 3;
Römisches Messbuch, Institutio
generalis, 100 und 162; Kongregation
für den Gottesdienst und die
Sakramentenordnung, Instruktion 
Redemptionis Sacramentum, 88.

10 Kongregation für den Gottesdienst
und die Sakramentenordnung,
Instruktion Redemptionis
Sacramentum, 94; vgl. Römisches
Messbuch, Institutio generalis, 160.

11 Vgl. CIC, can. 919 § 1.

12 Vgl. Johannes Paul II., Schreiben 
Dominicae Cenae, 11; Römisches



Messbuch, Institutio generalis, 161;
Kongregation für den Gottesdienst
und die Sakramentenordnung,
Instruktion Redemptionis
Sacramentum, 92.

13 Vgl. Pius X., Dekret Quam
singulari, I: DS 3530; CIC, can.
913-914; Kongregation für den
Gottesdienst und die
Sakramentenordnung, Instruktion 
Redemptionis Sacramentum, 87.

14 CIC, can. 914; vgl. KKK, 1457.

15 Hl. Augustinus, Confessiones, 7,10.

16 Es ist klar, dass die Tatsache, dass
die Eucharistie nicht sogleich die
Fülle ihrer Heilswirksamkeit
entfaltet, „nicht von einem Mangel
der Kraft Christi herrührt, sondern
von einem Mangel an Andacht des
Menschen“ (Thomas von Aquin, 
Summa theologiae, III, q. 79, a.5, ad
3).



17 Hl. Josefmaria, Christus begegnen,
156.

pdf | automatisch generiertes
Dokument von https://opusdei.org/de-at/

article/21-die-eucharistie-iii/
(06.02.2026)

https://opusdei.org/de-at/article/21-die-eucharistie-iii/
https://opusdei.org/de-at/article/21-die-eucharistie-iii/

	21. Die Eucharistie (III)
	1. Die eucharistische Realpräsenz
	2. Die Transsubstantiation
	3. Die Merkmale der eucharistischen Gegenwart
	4. Der eucharistische Kult
	5. Die Eucharistie, Paschamahl der Kirche


