
opusdei.org

18. Taufe und
Firmung

Die Taufe schenkt dem Christen
die Rechtfertigung. Die Firmung
vervollständigt das
Gnadengeschenk der Taufe
durch die Gaben der
christlichen Reife.

12.09.2017

A. Die Taufe

1. Biblische Grundlagen und
Einsetzung



Unter den zahlreichen Vorzeichen
der Taufe im Alten Testament sind
besonders zu nennen die Sintflut, der
Durchzug durch das Rote Meer und
die Beschneidung, weil sie im Neuen
Testament ausdrücklich auf die
Taufe bezogen werden (vgl. 1 Petr
3,20-21; 1 Kor 10,1; Kol 2,11-12). Bei
Johannes dem Täufer ist der
Wasserritus, wenngleich noch ohne
Heilswirkung, mit lehrmäßiger
Vorbereitung, Bekehrung und dem
Wunsch nach Gnade verbunden –
also mit Wesenselementen des
künftigen Katechumenats.

Jesus wird zu Beginn seines
öffentlichen Auftretens im Wasser
des Jordan getauft (vgl. Mt 3,13-17),
nicht aus Notwendigkeit, sondern
aus Erlösersolidarität. Mit seiner
Taufe wird das Wasser definitiv zum
materiellen Element des
sakramentalen Zeichens. Dabei
öffnet sich der Himmel, der Geist
schwebt in Gestalt einer Taube herab



und die Stimme Gott Vaters bestätigt
die Gottessohnschaft Christi. Es sind
Ereignisse, die am Haupt der
künftigen Kirche offenbaren, was
später an den Gliedern sakramental
vollzogen werden soll.

Bald danach findet das Gespräch mit
Nikodemus statt, in dem Jesus
bestätigt, dass zwischen Taufwasser
und Heil ein pneumatologisches
Band besteht. Daraus folgt die
Notwendigkeit der Taufe: „Wer nicht
aus dem Wasser und dem Geist
geboren wird, kann nicht in das
Reich Gottes eintreten“ (Joh 3,5).

 Die Taufe erhält ihre
Heilswirksamkeit aus dem Pascha-
Mysterium. Jesus „hatte ja von
seinem Leiden, das er in Jerusalem
erdulden musste, als einer »Taufe«
gesprochen, mit der er »getauft«
werden müsse (Mk 10,38; vgl. Lk
12,50). Das Blut und das Wasser, die
der durchbohrten Seite des



gekreuzigten Jesus entflossen (vgl. 
Joh 19,34), sind Urbilder der Taufe
und der Eucharistie, der Sakramente
des neuen Lebens“ (KKK, 1225).

Vor seiner Himmelfahrt sagt der
Herr zu den Aposteln: „Geht zu allen
Völkern und macht alle Menschen zu
meinen Jüngern; tauft sie auf den
Namen des Vaters und des Sohnes
und des Heiligen Geistes, und lehrt
sie, alles zu befolgen, was ich euch
geboten habe“ (Mt 28,19-20). Dieser
Befehl wird vom Pfingstfest an treu
erfüllt und bezeichnet das Primärziel
der Evangelisierung, das immer
aktuell bleibt.

Diese Schrifttexte kommentierend
sagt der hl. Thomas von Aquin, dass
die Einsetzung der Taufe in
mehreren Schritten erfolgte: in
Bezug auf die Materie bei der Taufe
Christi; ihre Notwendigkeit wurde 
Joh 3,5 ausgesprochen; ihr Gebrauch
begann, als Jesus seine Jünger



aussandte, um zu predigen und zu
taufen; ihre Wirkung kommt aus
seiner Passion; ihre Ausbreitung
wurde Mt 28,19 befohlen [1].

2. Die Rechtfertigung und die
Wirkungen der Taufe

Im Römerbrief (Röm 6,3-4) lesen wir:
„Wisst ihr denn nicht, dass wir alle,
die wir auf Christus Jesus getauft
wurden, auf seinen Tod getauft
worden sind? Wir wurden mit ihm
begraben durch die Taufe auf den
Tod; und wie Christus durch die
Herrlichkeit des Vaters von den
Toten auferweckt wurde, so sollen
auch wir als neue Menschen leben“.
Die Taufe, die den Erdenwandel
Christi und sein Heilswirken im
Getauften nachgestaltet, schenkt dem
Christen die Rechtfertigung.
Ähnliches lesen wir Kol 2,12: „Mit
Christus wurdet ihr in der Taufe
begraben, mit ihm auch auferweckt,
durch den Glauben an die Kraft



Gottes, der ihn von den Toten
auferweckt hat“. Hier tritt der
Glaube hinzu, durch den wir,
abgesehen vom Ritus des Wassers,
„Christus anziehen“, wie es Gal
3,26-27 heißt: „Ihr seid alle durch den
Glauben Söhne Gottes in Christus
Jesus. Denn ihr alle, die ihr auf
Christus getauft seid, habt Christus
(als Gewand) angelegt“.

Die Rechtfertigung durch die Taufe
hat konkrete Wirkungen in der Seele
des Christen, die von der Theologie
als „heilend“ bzw. „erhebend“
bezeichnet werden. Erstere
beinhalten die Vergebung der
Sünden, auf die Petrus in seiner
ersten Predigt verweist: „Kehrt um
und jeder von euch lasse sich auf den
Namen Jesu Christi taufen zur
Vergebung seiner Sünden; dann
werdet ihr die Gabe des Heiligen
Geistes empfangen“ (Apg 2,38). Die
Vergebung betrifft die Erbsünde und
– bei Erwachsenen – alle



persönlichen Sünden. Desgleichen
werden die ewige und alle zeitlichen
Sündenstrafen nachgelassen. „Im
Getauften verbleiben jedoch gewisse
zeitliche Folgen der Sünde: Leiden,
Krankheit, Tod, Gebrechen, die mit
dem Leben gegeben sind (wie etwa
Charakterschwächen), sowie eine
Neigung zur Sünde, die von der
Tradition als Konkupiszenz
(Begierlichkeit) oder, bildhaft, als
‚Herd der Sünde‘ (fomes peccati)
bezeichnet wird“ (KKK, 1264).

Die erhebende Wirkung besteht in
der Eingießung des Heiligen Geistes.
In der Tat wurden wir „durch den
einen Geist alle“ getauft (1 Kor 12,13).
Da dieser kein anderer als der „Geist
Christi“ ist (Röm 8,9), empfangen wir
den „Geist der Kindschaft“ (Röm 8,15)
als Söhne im Sohn. Gott verleiht dem
Getauften die heiligmachende Gnade,
die göttlichen und sittlichen
Tugenden und die Gaben des
Heiligen Geistes.



Zusammen mit dieser gnadenhaften
Wirklichkeit versieht die Taufe „den
Christen mit einem unauslöschlichen
geistlichen Siegel [character], einem
Zeichen, dass er Christus angehört.
Dieses Zeichen wird durch keine
Sünde ausgelöscht, selbst wenn die
Sünde die Taufe daran hindert,
Früchte des Heils zu tragen“ (KKK,
1272).

Da wir in einem einzigen Geist
getauft wurden, so dass wir nur
„einen einzigen Leib“ (1 Kor 12,13)
bilden, ist die Eingliederung in
Christus gleichzeitig Eingliederung in
die Kirche. In ihr sind wir dauerhaft
mit allen Christen verbunden, auch
mit jenen, die nicht in voller
Gemeinschaft mit der katholischen
Kirche stehen.

 Außerdem sind die Getauften „ein
auserwähltes Geschlecht, eine
königliche Priesterschaft, ein heiliger
Stamm, ein Volk, das sein besonderes



Eigentum wurde, damit ihr die großen
Taten dessen verkündet, der euch aus
der Finsternis in sein wunderbares
Licht gerufen hat“ (1 Petr 2,9). Sie
haben Anteil am gemeinsamen
Priestertum aller Gläubigen und sind
»gehalten, den Glauben, den sie von
Gott durch die Kirche empfangen
haben, vor den Menschen zu
bekennen« (LG 11) und sich an der
apostolischen und missionarischen
Tätigkeit des Gottesvolkes zu
beteiligen“ (KKK, 1270).

3. Die Notwendigkeit der Taufe

Die neutestamentliche Katechese
erklärt kategorisch von Christus,
dass „uns Menschen kein anderer
Name unter dem Himmel gegeben
[ist], durch den wir gerettet werden
sollen“ (Apg 4,12). Und da „in
Christus getauft“ soviel bedeutet wie
„Christus angezogen haben“ (Gal
3,27), müssen wir den Worten Jesu
ihr ganzes Gewicht beimessen: „Wer



glaubt und sich taufen lässt, wird
gerettet; wer aber nicht glaubt, wird
verdammt werden“ (Mk 16,16).
Daher der Glaube der Kirche an die
Heilsnotwendigkeit der Taufe.

 Dieser Glaubenssatz ist im Sinn der
wohlabgewogenen Formulierung des
Lehramts zu verstehen: „Die Taufe ist
für jene Menschen heilsnotwendig,
denen das Evangelium verkündet
worden ist und die Möglichkeit
hatten, um dieses Sakrament zu
bitten [vgl. Mk 16,16]. Die Kirche
kennt kein anderes Mittel als die
Taufe, um den Eintritt in die ewige
Seligkeit sicherzustellen. Darum
kommt sie willig dem vom Herrn
erhaltenen Auftrag nach, allen, die
getauft werden können, zur
»Wiedergeburt aus Wasser und
Geist« zu verhelfen. Gott hat das Heil
an das Sakrament der Taufe
gebunden, aber er selbst ist nicht an
seine Sakramente gebunden“ (KKK,
1257).



 Es gibt tatsächlich Situationen, in
denen die Hauptwirkungen der
Taufe ohne sakramentale
Vermittlung erlangt werden können.
Da aber kein sakramentales Zeichen
vorliegt, gibt es keine Sicherheit, dass
die Gnade geschenkt wurde. Was
man in der kirchlichen Tradition als
„Bluttaufe“ und „Begierdetaufe“
bezeichnet hat, ist nicht ein
„Heilsvorgang“, sondern ein
Komplex von Umständen, von denen
es abhängt, dass man bei einem
Menschen von Heil und
Rechtfertigung sprechen kann. In
diesem Sinn ist „die Kirche von jeher
der festen Überzeugung, dass
Menschen, die wegen des Glaubens
den Tod erleiden, ohne vorher die
Taufe empfangen zu haben, durch
ihren Tod für und mit Christus
getauft werden“ (KKK, 1258). In
ähnlicher Weise lehrt die Kirche:
„Jeder Mensch, der, ohne das
Evangelium Christi und seine Kirche
zu kennen, nach der Wahrheit sucht



und den Willen Gottes tut, soweit er
ihn kennt, kann gerettet werden.
Man darf annehmen, dass solche
Menschen ausdrücklich die Taufe
gewünscht hätten, falls ihnen deren
Notwendigkeit bewusst gewesen
wäre“ (KKK, 1260).

Die Situationen von Bluttaufe und
Begierdetaufe sind freilich auf
Kinder, die ohne Taufe sterben, nicht
anwendbar. Diese Kinder „kann die
Kirche nur der Barmherzigkeit
Gottes anvertrauen, wie sie dies im
entsprechenden Begräbnisritus
tut“ (KKK, 1261). Der Glaube an die
Barmherzigkeit Gottes, der will, dass
alle Menschen gerettet werden (vgl. 1
Tim 2,4), berechtigt „uns zu der
Hoffnung, dass es für die ohne Taufe
gestorbenen Kinder einen Heilsweg
gibt“ (KKK, 1261).

4. Die liturgische Feier

Die „Begrüßungsriten“
beabsichtigen, den Willen zum



Empfang des Sakraments und zur
Übernahme der Konsequenzen
vonseiten der Taufkandidaten – oder
ihrer Eltern – in gebührender Weise
festzustellen. Es folgen Lesungen aus
der Hl. Schrift, die das Mysterium
der Taufe erhellen und in der
Homilie erläutert werden. Danach
wird die Fürbitte der Heiligen
angerufen, in deren Gemeinschaft
der Täufling aufgenommen wird;
durch das Exorzismus-Gebet und die
Salbung mit dem Katechumenenöl
wird Gottes Schutz gegen die
Nachstellungen des Teufels
ausgedrückt. Danach wird das
Taufwasser gesegnet mit Gebeten
voll katechetischen Inhalts, die der
Verknüpfung von Wasser und Geist
liturgischen Ausdruck verleihen.
Durch das Bekenntnis des
dreifaltigen Gottes und das Lossagen
von Teufel und Sünde werden
Glaube und Bekehrung in der Feier
präsent.



Danach beginnt die eigentlich
sakramentale Phase des Ritus: die
Reinigung „im Wasser und durch das
Wort“ (Eph 5,26). Die Abwaschung,
die durch Übergießen oder
Eintauchen erfolgt, muss so
vollzogen werden, dass das Wasser
über den Kopf rinnt, wodurch die
sich vollziehende Reinigung der
Seele ausgedrückt wird. Gültige
Materie des Sakraments ist Wasser
im Sinn des Allgemeinempfindens.
Während der Spender dreimal
Wasser über den Kopf des Täuflings
gießt oder ihn dreimal untertaucht,
spricht er: „N., ich taufe dich im
Namen des Vaters und des Sohnes
und des Heiligen Geistes“.

Die nachfolgenden Riten
verdeutlichen und erläutern das
vollzogene Mysterium. Der Täufling
wird auf der Stirn gesalbt (außer
wenn er unmittelbar darauf gefirmt
wird) als Zeichen seiner Teilhabe am
gemeinsamen Priestertum und als



Ankündigung der künftigen
Firmsalbung. Es wird ihm ein weißes
Kleid überreicht zum Zeichen, dass
er die Taufunschuld bewahren soll,
und als Sinnbild des erhaltenen
neuen Lebens. Die Taufkerze, die an
der Osterkerze entzündet wird,
bedeutet, dass Christus den
Getauften erleuchtet hat; sie wird
ihm übergeben als Zeichen, dass er
als Kind des Lichtes leben soll. Der
Effata-Ritus, der an Ohren und Mund
des Täuflings vollzogen wird, zeigt
an, dass der Getaufte ein Hörer und
Verkünder des Wortes Gottes sein
soll. Das abschließende Gebet des
Vaterunser vor dem Altar – bei der
Erwachsenentaufe innerhalb der
Eucharistiefeier – bekundet die neue
Verfasstheit als Sohn bzw. Tochter
Gottes.

5. Spender und Empfänger der
Taufe



Ordentliche Spender der Taufe sind
der Bischof und der Priester, in der
lateinischen Kirche auch der Diakon.
Im Notfall kann jeder Mensch, sogar
ein ungetaufter, die Taufe spenden,
sofern er die Absicht hat, das zu tun,
was die Kirche nach ihrem Glauben
tut, wenn sie tauft.

Empfänger der Taufe ist „jeder und
nur der Mensch, der noch nicht
getauft ist“ (CIC, can. 864). Die
Erfordernisse seitens des
Taufkandidaten sind verschieden bei
Kindern und bei Erwachsenen.
Kinder, die noch nicht zum
Vernunftgebrauch gelangt sind,
sollen das Sakrament in den ersten
Lebenstagen empfangen, sobald es
der Gesundheitszustand von Kind
und Mutter erlaubt. Nicht so zu
handeln wäre, wie der hl. Josefmaria
mit kräftigen Worten sagte, „ein
schwerer Verstoß gegen die
Gerechtigkeit und gegen die
Liebe“ [2]. Denn die Taufe ist das Tor



zum Leben der Gnade, ein absolut
unentgeltliches Geschenk, für dessen
Gültigkeit nichts weiter erforderlich
ist, als dass man es nicht ablehnt;
und der Glaube des Kandidaten, der
klarerweise kirchlicher Glaube ist,
wird im Glauben der Kirche
gegenwärtig. Allerdings bestehen bei
der Taufe von Kindern gewisse
Beschränkungen: Sie ist nicht
erlaubt, wenn die Eltern nicht
zustimmen oder die künftige
Erziehung im katholischen Glauben
nicht ausreichend gewährleistet ist.
Um diese katholische Erziehung zu
sichern, werden Taufpaten bestimmt,
ausgewählt unter Personen mit
vorbildlicher Lebensführung.

Erwachsene Taufkandidaten
bereiten sich durch einen
Katechumenat vor, der
unterschiedlich je nach den örtlichen
Gewohnheiten gestaltet wird und zu
„einer einzigen Feier der drei
Sakramente der Taufe, der Firmung



und der Eucharistie“ (KKK, 1233)
führen soll. Während des
Katechumenats wird das Verlangen
nach der Gnade zu wecken gesucht,
das den Willen zum Empfang des
Sakraments einschließt, der
Bedingung für die Gültigkeit ist.
Damit ist ein systematischer
Unterricht in der Glaubenslehre
verbunden, der die übernatürliche
Tugend des Glaubens entfachen soll,
und es bedarf der Bekehrung des
Herzens, die eine radikale Änderung
im Leben des Kandidaten erfordern
kann.

B. Die Firmung

1. Biblische und historische
Grundlagen

Vom Messias war prophezeit
worden, dass „auf ihm der Geist des
Herrn“ ruhen werde (Jes 11,2) und
dass er zum Gesandten erwählt ist:
„Seht, das ist mein Knecht, den ich



stütze; das ist mein Erwählter, an
ihm finde ich Gefallen. Ich habe
meinen Geist auf ihn gelegt, er bringt
den Völkern das Recht“ (Jes 42,1).
Noch deutlicher sagt es der Prophet,
wenn er dem Messias die Worte in
den Mund legt: „Der Geist Gottes, des
Herrn, ruht auf mir; denn der Herr
hat mich gesalbt. Er hat mich
gesandt, damit ich den Armen eine
frohe Botschaft bringe“ (Jes 61,1).

Ähnliches wird auch vom Volk Gottes
in seiner Gesamtheit vorausgesagt,
zu dessen Gliedern Gott sagt: „Ich
lege meinen Geist in euch und
bewirke, dass ihr meinen Gesetzen
folgt und auf meine Gebote achtet
und sie erfüllt“ (Ez 36,27). Joel 3,2
betont die Universalität dieser
Geistsendung: “Auch über Knechte
und Mägde werde ich meinen Geist
ausgießen in jenen Tagen“.

Im Mysterium der Menschwerdung
geht die messianische Prophezeiung



in Erfüllung (vgl. Lk 1,35). Sie wird
bestätigt, vervollständigt und
öffentlich kundgetan bei der Taufe
im Jordan (vgl. Lk 3,21-22), bei der
der Geist in Gestalt einer Taube auf
Christus herabkommt und die
Stimme des Vaters die prophezeite
Erwählung neu bestätigt. Der Herr
tritt am Anfang seines öffentlichen
Wirkens als der Gesalbte des Herrn
auf, an dem sich die Prophezeiungen
erfüllen (vgl. Lk 4,18-19), und er lässt
sich vom Geist führen (vgl. Lk 4,1;
4,14; 10,21) bis zuletzt, bis zu seinem
Sterben (vgl. Hebr 9,14).

Bevor Jesus sein Leben für uns
hingibt, verspricht er die Sendung
des Geistes (vgl. Joh 14,16; 15,26;
16,13), die dann tatsächlich am
Pfingsttag erfolgt (vgl. Apg 2,1-4), mit
ausdrücklicher Bezugnahme auf die
Prophezeiung Joels (vgl. Apg 2,17-18).
Damit beginnt die universale
Heilssendung der Kirche.



Derselbe Geist, der in Jerusalem über
die Apostel ausgegossen wurde, wird
von ihnen den Getauften
weitergegeben mittels
Handauflegung und Gebet (vgl. Apg
8,14-17; 19,6); diese Handlung war in
der Urkirche so allgemein verbreitet,
dass sie im Hebräerbrief als
Bestandteil dessen, „was man zuerst
von Christus verkünden muss“, als
etwas „Grundlegendes“ bezeugt ist
(Hebr 6,1-2). Zum biblischen Befund
gehört auch, dass in den
paulinischen und johanneischen
Schriften die Begriffe „Salbung“ und
„Siegel“ mit dem Geist, der über die
Christen ausgegossen ist, verknüpft
werden (vgl. 2 Kor 1,21-22; Eph 1,13; 
1 Joh 2,20.27). Das kommt liturgisch
in den ältesten Dokumenten
Ausdruck, die eine Salbung der
neuen Christen mit wohlriechendem
Öl erwähnen.

Diese Dokumente bezeugen die
anfängliche Einheit der drei



Sakramente der Initiation in einem
Ritus, der während der Osterfeier
unter dem Vorsitz des Bischofs in der
Bischofskirche vollzogen wurde. Mit
der Ausbreitung des Christentums
außerhalb der Städte und der
allgemeinen Übung der Kindertaufe
konnte die anfängliche Praxis nicht
mehr beibehalten werden. In der
westlichen Kirche bleibt die Firmung
dem Bischof vorbehalten, wobei
diese von der Taufe getrennt wird;
im Osten behält man die Einheit der
Initiationssakramente bei, die vom
Priester den Neugeborenen
gespendet werden. Damit erhöht sich
im Osten das Gewicht der Salbung
mit dem Myron, so dass nun mehrere
Körperteile gesalbt werden. Im
Westen wandelt sich die Auflegung
der Hände zu einer generellen
Handausbreitung über alle
Firmlinge, während die Salbung
jeder einzelne auf der Stirn
empfängt.



2. Das liturgische Zeichen und die
Wirkungen des Sakraments

Der Chrisam, bestehend aus Olivenöl
und Balsam, wird ausschließlich vom
Bischof oder Patriarchen in der
Chrisam-Messe (oder Messe zur
Ölweihe) konsekriert. Die Salbung
des Firmlings mit dem heiligen
Chrisam ist Zeichen einer Weihe.
„Durch die Firmung haben die
Christen – das heißt die Gesalbten –
vermehrt an der Sendung Jesu
Christi und an der Fülle des Heiligen
Geistes Anteil, damit ihr ganzes
Leben den »Wohlgeruch Christi« (vgl.
2 Kor 2,15) ausströme. Durch diese
Salbung erhält der Firmling das Mal,
das Siegel des Heiligen Geistes“ (KKK,
1294-1295).

„Wenn die Firmung von der Taufe
getrennt gefeiert wird, (…) beginnt
die Liturgie des Sakramentes mit der
Erneuerung des Taufversprechens
und mit dem Glaubensbekenntnis



der Firmlinge. So tritt klar zutage,
dass die Firmung sich an die Taufe
anschließt“ (KKK, 1298). Danach
breitet der Bischof im römischen
Ritus die Hände über die Gesamtheit
der Firmlinge aus und spricht ein
Gebet mit ausgeprägtem Epiklese-
Charakter (d.h. eine flehentliche
Anrufung). Danach folgt der
wesentliche Ritus des Sakraments:
„die Salbung mit Chrisam auf die
Stirn unter Auflegen der Hand und
durch die Worte: »Sei besiegelt durch
die Gabe Gottes, den Heiligen Geist«“.
In den Ostkirchen werden die
wichtigsten Körperstellen mit Myron
gesalbt (…). Bei jeder Salbung wird
die Formel gesprochen: »Siegel der
Gabe des Heiligen Geistes«“ (KKK,
1300). Der Ritus schließt mit dem
Friedensgruß, der die kirchliche
Gemeinschaft mit dem Bischof und
mit allen Gläubigen bezeichnet (vgl.
KKK, 1301).



Die Firmung steht somit in einer
inneren Einheit mit der Taufe, auch
wenn das nicht notwendig in einem
gemeinsamen Ritus zum Ausdruck
kommt. Durch die Firmung wird der
Schatz der Taufgnade des Christen
vervollständigt mit den
übernatürlichen Gaben, die für das
christliche Reifealter charakteristisch
sind. Die Firmung wird nur ein
einziges Mal gespendet. Sie „prägt ja
der Seele ein unauslöschliches
geistiges Zeichen ein, den
„Charakter“. Dieser ist Zeichen dafür,
dass Jesus Christus einen Christen
mit dem Siegel seines Geistes
gekennzeichnet und ihm die Kraft
von oben verliehen hat, damit er sein
Zeuge sei“ (KKK, 1304). Durch die
Firmung empfangen die Christen die
Gaben des Heiligen Geistes in
besonderer Fülle, sie werden
vollkommener mit der Kirche
verbunden, und „so sind sie in
strengerer Weise verpflichtet, den
Glauben als wahre Zeugen Christi in



Wort und Tat zugleich zu verbreiten
und zu verteidigen“ [3].

3. Spender und Empfänger

Als Nachfolger der Apostel sind nur
die Bischöfe „die erstberufenen
Firmspender“ [4]. Im lateinischen
Ritus ist der ordentliche Spender
ausschließlich der Bischof. Die
Spendung durch einen Priester ist
nur gültig in Fällen, die im
allgemeinen Recht vorgesehen sind
(Taufe von Erwachsenen, Aufnahme
in die Gemeinschaft der katholischen
Kirche, Gleichstellung mit einem
Bischof, Todesgefahr) oder wenn der
Priester die Firmbefugnis erhalten
hat bzw. der Bischof ihn ad hoc zu
dieser Aufgabe heranzieht. In den
Kirchen der östlichen Riten ist
ordentlicher Firmspender auch der
Priester, der allerdings immer den
vom Patriarchen oder Bischof
geweihten Chrisam verwenden
muss.



Als ein Sakrament der Initiation ist
die Firmung für alle Christen
bestimmt, nicht nur für einige
auserwählte. Im lateinischen Ritus
wird sie gespendet, nachdem der
Kandidat den Vernunftgebrauch
erlangt hat. Das konkrete Alter hängt
von den örtlichen Gepflogenheiten
ab, die immer den
Initiationscharakter der Firmung zu
berücksichtigen haben. Gefordert ist
eine vorausgehende Unterweisung,
die Absicht, das Sakrament zu
empfangen, und der Stand der
Gnade.

Philip Goyret

Grundlegende Literatur:

Katechismus der Katholischen Kirche,
1212-1321.

Katechismus der Katholischen Kirche,
Kompendium, 251-270.



1 Vgl. hl. Thomas v. A., In IV Sent., d.
3, q.1, a.5, sol.2.

2 Hl. Josefmaria, Christus begegnen,
78.

3 II. Vatikan. Konzil, Dogm. Konst. 
Lumen gentium, 11.

4 Ebd., 26.

pdf | automatisch generiertes
Dokument von https://opusdei.org/de-at/

article/18-taufe-und-firmung/
(20.01.2026)

https://opusdei.org/de-at/article/18-taufe-und-firmung/
https://opusdei.org/de-at/article/18-taufe-und-firmung/

	18. Taufe und Firmung
	A. Die Taufe
	B. Die Firmung


