opusdei.org

17. Die Liturgie und
die Sakramente im
Allgemeinen

Die christliche Liturgie ist
wesentlich actio Dei, die uns
durch den Geist in Jesus
hineinzieht (vgl. Apost.
Schreiben Sacramentum
caritatis, 37).

13.09.2017



1. Das Pascha-Mysterium:
lebendiges und
lebensspendendes Geheimnis

Die Worte und Taten Jesu wahrend
seines verborgenen Lebens in
Nazareth und wahrend seines
offentlichen Wirkens waren
heilbringend und haben die
Wirkungen seines Pascha-
Mysteriums vorweggenommen. ,,Als
dann seine Stunde gekommen war
(vgl. Joh 13,1; 17,1), durchlebte er das
einzige Ereignis der Geschichte, das
nicht vergeht: Jesus stirbt »ein fir
allemal« (Rom 6,10; Hebr 7,27; 9,12),
wird begraben, ersteht von den
Toten und sitzt zur Rechten des
Vaters. Dieses tatsdchliche Ereignis,
welches sich in unserer Geschichte
ereignet hat, ist ganz und gar
einmalig: Alle anderen Ereignisse
geschehen einmal, dann gehen sie
vortuber, versinken in der
Vergangenheit. Das Pascha-



Mysterium Christi hingegen kann
nicht in der Vergangenheit bleiben,
denn durch seinen Tod hat er den
Tod besiegt. Alles, was Christus ist,
und alles, was er fuir alle Menschen
getan und gelitten hat, nimmt an der
Ewigkeit Gottes teil, steht somit Giber
allen Zeiten und wird ihnen
gegenwartig. Das Ereignis des
Kreuzes und der Auferstehung ist
etwas Bleibendes und zieht alles zum
Leben hin“ (KKK, 1085).

»~Am Anfang des Christseins steht
nicht ein ethischer Entschluss oder
eine grofde Idee, sondern die
Begegnung mit einem Ereignis, mit
einer Person, die unserem Leben
einen neuen Horizont und damit
seine entscheidende Richtung

gibt“ [']. Daher ist ,,die Quelle
unseres Glaubens und der
eucharistischen Liturgie (...) ein und
dasselbe Ereignis: die Selbsthingabe
Christi im Pascha-Mysterium® [*].



2. Das Pascha-Mysterium in
der Zeit der Kirche: Liturgie
und Sakramente

,Dieses Werk der Erlosung der
Menschen und der vollendeten
Verherrlichung Gottes (...) hat
Christus, der Herr, erfiillt, besonders
durch das Pascha-Mysterium: sein
seliges Leiden, seine Auferstehung
von den Toten und seine glorreiche
Himmelfahrt“ [*]. ,In ihrer Liturgie
verkiindet und feiert die Kirche
dieses Mysterium“ (KKK, 1068).

»Mit Recht gilt also die Liturgie als
Vollzug des Priesteramtes Jesu
Christi; durch sinnenfallige Zeichen
wird in ihr die Heiligung des
Menschen bezeichnet und in je
eigener Weise bewirkt und vom
mystischen Leib Jesu Christi, d.h.
dem Haupt und den Gliedern, der
gesamte offentliche Kult

vollzogen“ [*]. ,Das ganze liturgische
Leben der Kirche kreist um das



eucharistische Opfer und um die
Sakramente® (KKK, 1113).

,Christus, der zur Rechten des Vaters
sitzt und den Heiligen Geist in
seinem Leib, der Kirche, ausbreitet,
handelt jetzt durch die Sakramente,
die er zur Mitteilung seiner Gnade
eingesetzt hat“ (KKK, 1084).

2.1. Die Sakramente: Wesen,
Ursprung und Anzahl

,Die Sakramente sind von Christus
eingesetzte und der Kirche
anvertraute wirksame Zeichen der
Gnade, durch die uns das gottliche
Leben gespendet wird. Die
sichtbaren Riten, unter denen die
Sakramente gefeiert werden,
bezeichnen und bewirken die
Gnaden, die jedem Sakrament zu
eigen sind“ (KKK, 1131). ,Die
Sakramente sind durch die Sinne
wahrnehmbare Zeichen (Worte und
Handlungen), die unserer



Menschennatur zugéanglich
sind“ (KKK, 1084).

,Im Anschluss an die Lehre der
heiligen Schriften, die apostolischen
Uberlieferungen und die
ubereinstimmende Auffassung ... der
Vater“ bekennen wir, dass ,,die
Sakramente des Neuen Bundes ... alle
von unserem Herrn Jesus Christus
eingesetzt“ sind [°].

»,In der Kirche gibt es sieben
Sakramente: die Taufe, die Firmung
oder Chrismation, die Eucharistie,
die Bufde, die Krankensalbung, die
Weihe und die Ehe“ (KKK, 1113).
,Diese sieben Sakramente betreffen
alle Stufen und wichtigen Zeitpunkte
im Leben des Christen: sie geben
dem Glaubensleben der Christen
Geburt und Wachstum, Heilung und
Sendung. Es besteht also eine
gewisse Ahnlichkeit zwischen den
Stufen des nattrlichen Lebens und
den Stufen des geistlichen



Lebens“ (KKK, 1210). Sie bilden ein
organisches Ganzes, in dem die
Eucharistie eine einzigartige Stellung
einnimmt, da sie den Urheber der
Sakramente selbst enthélt (vgl. KKK,
1211).

Die Sakramente bezeichnen drei
Dinge: die heiligende Ursache, die
das Leiden und die Auferstehung
Christi ist; die heiligende Wirkung
oder Gnade; und das Ziel der
Heiligung, welches die ewige
Seligkeit ist. ,Das Sakrament ist
sowohl ein erinnerndes Zeichen
dessen, was vorhergegangen ist,
namlich des Leidens Christi; als auch
ein hinweisendes auf das, was in uns
durch Christi Leiden gewirkt wird,
namlich der Gnade; wie auch ein
vorausdeutendes Zeichen, namlich
eine Vorankindigung der kinftigen
Herrlichkeit“ [®].

Das jedem Sakrament eigene
sakramentale Zeichen wird durch



Dinge (materielle Elemente — Wasser,
0l, Brot, Wein — und menschliche
Gesten — Waschung, Olung, Auflegen
der Hande usw.) gebildet, die man
Materie nennt; sowie durch Worte,
die der Spender des Sakramentes
ausspricht und die als Form
bezeichnet werden. Denn jede , Feier
eines Sakramentes ist eine
Begegnung der Kinder Gottes mit
ihrem Vater in Christus und dem
Heiligen Geist. Diese Begegnung
findet wie ein Zwiegesprach ihren
Ausdruck in Taten und

Worten“ (KKK, 1153).

In der Liturgie der Sakramente gibt
es einerseits Unveranderliches (was
Christus selbst bezuglich des
sakramentalen Zeichens verfuigt hat)
und andererseits Elemente, die die
Kirche zum Wohl der Glaubigen und
zur Mehrung der Ehrfurcht vor den
Sakramenten verandern und an die
Umstande von Ort und Zeit anpassen
kann [’]. ,Darum darf kein



sakramentaler Ritus nach dem
Belieben des Amtstragers oder der
Gemeinde abgeandert oder
manipuliert werden® (KKK, 1125).

2.2. Wirkungen und Notwendigkeit
der Sakramente

Alle Sakramente verleihen dem, der
kein Hindernis aufrichtet, die
heiligmachende Gnade [*]. Diese
Gnade ist ,,die Gabe des Heiligen
Geistes, der uns rechtfertigt und
heiligt“ (KKK, 2003). Aufserdem
vermitteln die Sakramente die
sjedem Sakrament eigene“ (KKK,
1129) bzw. sakramentale Gnade: eine
gewisse gottliche Hilfe zur
Erreichung des Zieles des jeweiligen
Sakraments.

Wir erhalten nicht nur die
heiligmachende Gnade, sondern den
Heiligen Geist selbst: ,Durch die
Sakramente der Kirche teilt Christus
den Gliedern seines Leibes seinen
heiligenden Heiligen Geist mit“ (KKK,



739) [’]. Die Frucht des
sakramentalen Lebens besteht darin,
dass der Heilige Geist den Glaubigen
Anteil an der gottlichen Natur
schenkt, indem er sie mit Christus
lebendig vereint (vgl. KKK, 1129).

Die drei Sakramente der Taufe, der
Firmung und der Priesterweihe
verleihen zusatzlich zur Gnade der
Seele den so genannten
sakramentalen Charakter. Der Seele
wird ein unausloschliches geistliches
Siegel eingeprigt [*°], durch das der
Christ am Priestertum Christi teilhat
und der Kirche in verschiedenen
Stdnden und Funktionen angehort.
Dieser sakramentale Charakter
verbleibt im Christen fiir immer als
Empféanglichkeit fur die Gnade, als
VerheifSsung und Gewéahr des
gottlichen Schutzes und als Berufung
zum Gottesdienst und zum Dienst
der Kirche. Diese drei Sakramente
konnen folglich nicht wiederholt
werden (vgl. KKK, 1121).



Die Sakramente, die Christus seiner
Kirche anvertraut hat, sind —
zumindest dem Verlangen nach —
zum Heil bzw. zur Erlangung der
heiligmachenden Gnade notwendig.
Keines ist iberflissig, wenngleich
nicht alle fir jeden Menschen
notwendig sind ["'].

2.3. Wirksamkeit der Sakramente

Die Sakramente ,,sind wirksam, denn
in ihnen ist Christus selbst am Werk:
er selbst tauft, er selbst handelt in
seinen Sakramenten, um die Gnade
mitzuteilen, die das Sakrament
bezeichnet® (KKK, 1127). Die
Sakramente wirken ex opere operato
(aufgrund der vollzogenen
sakramentalen Handlung) [**]. ,,Das
Sakrament wirkt nicht auf Grund der
Gerechtigkeit des Menschen, der das
Sakrament spendet oder empfangt,
sondern durch die Kraft Gottes“ [**].
»,S0bald ein Sakrament der Absicht
der Kirche gemafs gefeiert wird,



wirkt in ihm und durch es die Macht
Christi und seines Geistes,
unabhéngig von der personlichen
Heiligkeit des Spenders® (KKK, 1128).

Der Mensch, der das Sakrament
vollzieht, stellt sich in den Dienst
Christi und der Kirche; man nennt
ihn Spender (lateinisch: minister =
Diener) des Sakraments. Nicht
unterschiedslos jeder Christ kann
Spender sein, sondern in der Regel
ist hierfir jene besondere
Gleichgestaltung mit Christus als
dem Priester gefordert, die durch das
Weihesakrament verliehen wird [*].

Die Wirksamkeit der Sakramente
kommt von Christus selbst, der in
ihnen wirkt. Allerdings ,,sind die
Fruchte der Sakramente auch von
der inneren Verfassung ihres
Empfangers abhangig“ (KKK, 1128).
Je vollstandiger seine Bereitschaft
zum Glauben, zur Bekehrung des
Herzens und zur Zustimmung zum



Willen Gottes ist, desto reichlicher
sind die Gnadenwirkungen, die er
empfangt (vgl. KKK, 1098).

»~Aufserdem hat die heilige Mutter
Kirche Sakramentalien eingesetzt.
Diese sind heilige Zeichen, durch die
in einer gewissen Nachahmung der
Sakramente Wirkungen, besonders
geistlicher Art, bezeichnet und kraft
der Furbitte der Kirche erlangt
werden. Durch diese Zeichen werden
die Menschen bereitet, die
eigentliche Wirkung der Sakramente
aufzunehmen; zugleich wird durch
solche Zeichen das Leben in seinen
verschiedenen Gegebenheiten
geheiligt“ [*°]. ,Die Sakramentalien
verleihen die Gnade des Heiligen
Geistes nicht nach Art der
Sakramente, sondern bereiten durch
das Gebet der Kirche vor, die Gnade
zu empfangen und mit ihr
mitzuwirken“ (KKK, 1670). ,Zu den
Sakramentalien gehoren in erster
Linie die Segnungen (von Personen,



Gegenstanden, Orten oder
Mahlzeiten)“ (KKK, 1671).

3. Die Liturgie

Die christliche Liturgie ,,ist
wesentlich actio Dei, die uns durch
den Geist in Jesus hineinzieht* ['].
Ihr eignet eine doppelte Dimension:
eine aufsteigende und eine
absteigende [']. ,Die Liturgie ist ein
Tun des ganzen Christus [Christus
totus]“ (KKK, 1136), somit ist es ,,die
ganze Gemeinde, der mit Christus
dem Haupt vereinte Leib, [der]
feiert” (KKK, 1140). Den Mittelpunkt
der Versammlung bildet daher Jesus
Christus selbst (vgl. Mt 18,20), der
Auferstandene und Verherrlichte.
Christus steht tiber der feiernden
Versammlung. Er — der untrennbar
vom Heiligen Geist wirkt — ruft sie
zusammen, er eint sie und lehrt sie.
Er, der Ewige Hohepriester, ist der
Hauptakteur der rituellen Handlung,
die ihr Grindungsereignis



gegenwartig setzt, wobei er seine
Diener dazu heranzieht, um sein
Erlosungsopfer im Hier und Heute
der liturgischen Feier erneut
vergegenwadrtigen und uns an den
Gaben seines eucharistischen Mahles
teilhaben zu lassen.

Im Bewusstsein, dass sie mit Christus
dem Haupt ,,nur eine einzige
mystische Person® bildet [*®], handelt
die Kirche in den Sakramenten als
spriesterliche Gemeinschaft®,
yorganisch strukturiert“: dank der
Taufe und der Firmung ist das
priesterliche Volk zur Feier der
Liturgie befahigt. Folglich sind ,,die
liturgischen Handlungen keine
privaten Handlungen, sondern
Feiern der Kirche ... Daher gehen sie
den ganzen mystischen Leib der
Kirche an, machen ihn sichtbar und
wirken auf ihn ein; seine einzelnen
Glieder aber beriihren sie auf
verschiedene Weise, entsprechend



der Verschiedenheit von Stand,
Aufgabe und tétiger Teilnahme* [*].

An jeder liturgischen Feier nimmt die
ganze Kirche teil, Himmel und Erde,
Gott und die Menschen (vgl. Offb 5).
Die Liturgie ist, auch wenn sie immer
nur an einem konkreten Ort gefeiert
wird und den Glauben einer
bestimmten Gemeinde zum
Ausdruck bringt, ihrem Wesen nach
katholisch: sie geht vom Ganzen aus
und fihrt zum Ganzen hin, in Einheit
mit dem Papst, mit den Bischofen,

die in Gemeinschaft mit ihm stehen,
mit den Glaubigen aller Zeiten und
Orte, ,damit Gott herrscht tiber alles
und in allem“ (1 Kor 15,28). So
gesehen ist das Prinzip grundlegend,
dass das eigentliche Subjekt der
Liturgie die Kirche ist, konkret die
Communio sanctorum aller Orte und
aller Zeiten [*°]. Je mehr eine
liturgische Feier von diesem
Bewusstsein erfillt ist, desto
konkreter wird in ihr der Sinn der



Liturgie verwirklicht. Besonderer
Ausdruck dieses Bewusstwerdens
der Einheit und Universalitit der
Kirche ist der Gebrauch des Latein
und des gregorianischen
Choralgesangs in bestimmten
Abschnitten der liturgischen Feier

[21] )

Daher konnen wir sagen: ,Die
Gemeinde, die feiert, ist die
Gemeinschaft der Getauften, die
durch die Wiedergeburt und die
Salbung mit dem Heiligen Geist ... zu
einem geistigen Haus und einem
heiligen Priestertum geweiht
wurden, damit sie in allen Werken
eines christlichen Menschen geistige
Opfer darbringen® [*]. Dieses
»gemeinsame Priestertume ist das
Priestertum Christi, des einzigen
Priesters, an dem alle seine Glieder
teilhaben [*]. ,So ist bei der Feier der
Sakramente die ganze Versammlung
»Liturge« [Feiernde], jeder seiner
Aufgabe entsprechend, aber in der



»Einheit des Geistes«, der in allen
handelt“ (KKK, 1144). Daher stellt die
Teilnahme an den liturgischen
Feiern, wenngleich sie nicht das
ganze Ubernatiirliche Leben der
Glaubigen umfasst, fiir diese wie flr
die ganze Kirche den Hohe- oder
Gipfelpunkt dar, zu dem ihre ganze
Tatigkeit hinstrebt, und die Quelle,
aus der ihre ganze Kraft stromt [*].
Ja, ,,die Kirche empfingt sich und
driickt sich zugleich aus in den
sieben Sakramenten, durch die die
Gnade Gottes konkret auf das Sein
der Glaubigen einwirkt, damit das
ganze, von Christus erloste Leben ein
Gott wohlgefalliger Kult werde“ [*°].

Mit dem Hinweis darauf, dass die
Gemeinde Subjekt der liturgischen
Feier ist, wird ausgedruckt, dass
jeder daran Beteiligte als Mitglied
der gottesdienstlichen Versammlung
wirkt, indem er all das und nur das
tut, was ihm zukommt. ,,Denn nicht
alle Glieder leisten denselben



Dienst“ (Rom 12,4). Manche werden
in der Kirche und durch die Kirche
von Gott zu einem besonderen Dienst
an der Gemeinde berufen. Diese
Diener werden ausgewahlt durch das
Weihesakrament, durch das sie der
Heilige Geist befahigt, in der Person
Christi, des Hauptes, zu handeln, um
allen Gliedern der Kirche zu dienen
[*]. Wie Johannes Paul II. wiederholt
erklart hat, ,bedeutet in persona
Christi mehr als nur »im Namen«
oder »in Stellvertretung« Jesu Christi.
In der Person [bedeutet:] in der
spezifischen, sakramentalen
Identifizierung mit dem ewigen
Hohenpriester, der Urheber und
hauptsachliches Subjekt dieses seines
eigenen Opfers ist, bei dem er in
Wahrheit von niemandem ersetzt
werden kann [*’]. Mit dem
Katechismus konnen wir anschaulich
sagen, dass ,der geweihte Amtstrager
gleichsam die »Ikone« Christi, des
Priesters, ist“ (KKK, 1142).



,Das Mysterium, das in der Liturgie
gefeiert wird, ist nur eines; nur die
Formen seiner Feier sind
unterschiedlich. Das Mysterium
Christi ist von so unerschopflichem
Reichtum, dass keine liturgische
Tradition es vollkommen und ganz
zum Ausdruck bringen kann® (KKK,
1200-1201). ,,Die liturgischen
Uberlieferungen oder Riten, die
gegenwartig in der Kirche im
Gebrauch stehen, sind: der
lateinische Ritus (vor allem der
romische Ritus, aber auch die Riten
gewisser Ortskirchen wie der
ambrosianische Ritus, oder die Riten
einzelner Orden), der byzantinische,
der alexandrinische oder koptische,
der syrische, der armenische, der
maronitische und der chaldaische
Ritus“ (KKK, 1203). Das II.
Vatikanische Konzil lehrt, ,dass die
heilige Mutter Kirche allen rechtlich
anerkannten Riten gleiches Recht
und gleiche Ehre zuerkennt. Es ist ihr
Wille, dass diese Riten in Zukunft



erhalten und in jeder Weise
gefordert werden® [**].

Juan José Silvestre
Grundlegende Literatur

* Katechismus der Katholischen
Kirche, 1066-1098; 1113-1143;
1200-1211 und 1667-1671.

Empfohlene Literatur

* HI. Josefmaria, Homilie Die
Eucharistie, Geheimnis des
Glaubens und der Liebe, in
Christus begegnen, 83-94; siehe
auch 70 u. 80; Gesprdche mit
Msgr. Escriva de Balaguer, 115.

* ]. Ratzinger, Der Geist der
Liturgie: eine Einfiihrung,
Freiburg 2002°,




1 Benedikt XVI., Enz. Deus caritas
est, 25.12.2005, 1.

2 Benedikt XVI., Nachsynodales
Apost. Schreiben Sacramentum
caritatis, 22.2.2007, 34.

3 II. Vat. Konzil, Konst. Sacrosanctum
Concilium, 5; vgl. KKK 1067.

4 II. Vat. Konzil, Konst. Sacrosanctum
Concilium, 7; vgl. KKK 1070.

5 Konzil von Trient: DH 1600-1601;
vgl. KKK, 1114.

6 Hl. Thomas von Aquin, Summa
Theologiae, 111, q. 60, a.3; vgl. KKK,
1130.

7 Vgl. KKK, 1205; Konzil von Trient:
DS 1728; Pius XII.: DS 3857.

8 Vgl. Konzil von Trient: DS1606.

9 Das Werk des Heiligen Geistes in
uns ist, ,dass wir aus dem Leben des
auferweckten Christus leben“ (KKK,



1091); ,,er vereint die Kirche mit dem
Leben und der Sendung

Christi“ (KKK, 1092); er ,heilt und
verwandelt alle, die ihn empfangen,
indem er sie dem Sohn Gottes
gleichgestaltet” (KKK, 1129).

10 Vgl. Konzil von Trient: DS1609.
11 Vgl. ebd.: DS1604.
12 Vgl. ebd.: DS1608.

13 HI. Thomas von Aquin, Summa
Theologiae, 111, q. 68, a. 8.

14 Das Weihepriestertum
»~gewdhrleistet, dass in den
Sakramenten wirklich Christus
durch den Heiligen Geist fur die
Kirche am Werk ist. Die
Heilssendung, die der Vater seinem
menschgewordenen Sohn anvertraut
hat, wird von ihm den Aposteln und
durch sie ihren Nachfolgern
anvertraut; sie erhalten den Geist
Jesu, um in seinem Namen und in



seiner Person zu handeln (vgl. Joh
20,21-23; Lk 24,47; Mt 28,18-20). So
bildet das geweihte Amt das
sakramentale Band, das die
liturgische Handlung mit dem
verbindet, was die Apostel gesagt
und getan haben. Durch die Apostel
wird die Verbindung mit dem
hergestellt, was Christus, der
Ursprung und Urgrund der
Sakramente, gesagt und getan

hat“ (KKK, 1120). Auch wenn die
Wirksamkeit des Sakraments nicht
von den moralischen Qualitaten des
Spenders abhéngt, tragen sein
Glaube und seine Andacht zu seiner
personlichen Heiligung bei und
fordern nicht unwesentlich die guten
Dispositionen des Empfangers und
folglich die Frucht, die dieser aus
dem Sakrament gewinnt.

15 II. Vat. Konzil, Konst.
Sacrosanctum Concilium, 60; vgl.
KKK, 1667.



16 Benedikt XVI., Nachsynodales
Apost. Schreiben Sacramentum
caritatis, 37.

17 ,,Mit ihrem Herrn vereint und
,vom Heiligen Geist erfullt’ (Lk 10,21)
dankt die Kirche einerseits in
Anbetung, Lobpreis und Danksagung
dem Vater ,fiir sein unfassbares
Geschenk’ (2 Kor 9,15). Andererseits
hort die Kirche bis zur vollen
Erfillung des gottlichen Heilsplanes
nicht auf, dem Vater ,von seinen
Gaben die Opfergabe’ darzubringen
und ihn anzuflehen, den Heiligen
Geist auf die Opfergabe, auf die
Kirche, auf die Glaubigen und auf die
ganze Welt herabzusenden, damit
durch die Gemeinschaft mit dem Tod
und der Auferstehung Christi, des
Hohenpriesters, und durch die Macht
des Geistes diese gottlichen
Segnungen ,zum Lob seiner
herrlichen Gnade’ (Eph 1,6)
lebendige Frucht bringen“ (KKK,
1083).



18 Pius XII., Enz. Mystici Corporis,
zit. in KKK, 1119.

19 II. Vat. Konzil, Konst.
Sacrosanctum Concilium, 26; vgl.
KKK, 1140.

20 ,.Der Priester betet dann das
Orate fratres, auf dass dieses Opfer
allen zum Heile gereiche; denn es ist
mein und euer Opfer, das der ganzen
heiligen Kirche. Betet Bruder, auch
wenn ihr euch nur zu wenigen
zusammengefunden habt; auch
wenn sichtbar nur ein einziger Christ
zugegen ware, ja selbst wenn der
Priester allein wéare: denn jede Messe
ist das universale Opfer, der Loskauf
aller Stamme und Sprachen, aller
Volker und Nationen (Vgl. Offb 5,9).
Durch die Gemeinschaft der Heiligen
wird allen Christen die Gnade jeder
heiligen Messe zuteil, ganz gleich, ob
sie in Anwesenheit von Tausenden
gefeiert wird, oder ob vielleicht nur
ein Kind, noch dazu zerstreut, dem



Priester die Messe dient. Immer
vereinigen sich Himmel und Erde,
um zusammen mit den Engeln Gottes
einzustimmen: Sanctus, Sanctus,
Sanctus...“ (Hl. Josefmaria,Christus
begegnen, 89).

21 Vgl. Benedikt XVI., Nachsynod.
Apost. Schreiben Sacramentum
caritatis, 62; I1. Vat. Konzil, Konst.
Sacrosanctum Concilium, 54.

22 1I. Vat. Konzil, Dogm. Konst.
Lumen gentium, 10.

23 Vgl. I1. Vat. Konzil, Dogm. Konst.
Lumen gentium, 10 u. 34; Dekr.
Presbyterorum Ordinis, 2.

24 Vgl. II. Vat. Konzil, Konst.
Sacrosanctum Concilium, 20.

25 Benedikt XVI., Nachsynod. Apost.
Schreiben Sacramentum caritatis,16.

26 Vgl. II. Vat. Konzil, Dekr.
Presbyterorum Ordinis, 2 u.15.



27 Johannes Paul II., Enz. Ecclesia de
Eucharistia, 29. Die FufSnoten 59 u.
60 dieser Enzyklika geben die
lehramtlichen Aussagen des 20.
Jahrhunderts tiber diesen Punkt
wieder: »Der Diener des Altares
handelt in der Person Christi des
Hauptes, der im Namen aller Glieder
darbringt«.

28 II. Vat. Konzil, Konst.
Sacrosanctum Concilium, 4.

pdf | automatisch generiertes
Dokument von https://opusdei.org/de-at/

article/17-die-liturgie-und-die-
sakramente-im-allgemeine/ (12.01.2026)


https://opusdei.org/de-at/article/17-die-liturgie-und-die-sakramente-im-allgemeine/
https://opusdei.org/de-at/article/17-die-liturgie-und-die-sakramente-im-allgemeine/
https://opusdei.org/de-at/article/17-die-liturgie-und-die-sakramente-im-allgemeine/

	17. Die Liturgie und die Sakramente im Allgemeinen
	1. Das Pascha-Mysterium: lebendiges und lebensspendendes Geheimnis
	2. Das Pascha-Mysterium in der Zeit der Kirche: Liturgie und Sakramente
	3. Die Liturgie


