opusdei.org

12. Ich glaube an den
Heiligen Geist, die
heilige katholische
Kirche

Der Heilige Geist vereint die
Glaubigen aufs engste mit
Christus, so dass sie einen Leib
bilden — die Kirche, in der eine
Verschiedenheit der Glieder
und der Funktionen besteht.

18.09.2017



1. Ich glaube an den Heiligen
Geist

1.1. Die dritte Person der
Heiligsten Dreifaltigkeit

In der Heiligen Schrift findet man
verschiedene Namen fir den
Heiligen Geist: Gabe, Herr, Geist
Gottes, Geist der Wahrheit, Troster
usw. Jeder dieser Namen sagt etwas
uber die dritte Person der Heiligsten
Dreifaltigkeit aus. Er ist ,,Gabe“, weil
der Vater und der Sohn ihn uns
unentgeltlich senden. Der Geist ist
gekommen, um in unseren Herzen
zu wohnen (vgl. Gal 4,6). Er kam, um
standig bei uns Menschen zu bleiben.
Von ihm gehen dartber hinaus alle
Gnaden und Gaben aus, deren grofdte
das ewige Leben in Gemeinschaft mit
den gottlichen Personen ist: In ihm
haben wir durch den Sohn Zugang
zum Vater.



Der Geist ist ,Herr“ und , Geist
Gottes“. Das sind Namen, die in der
Heiligen Schrift nur Gott zukommen,
denn er ist mit dem Vater und dem
Sohn der eine Gott. Er ist ,,Geist der
Wahrheit“, weil er uns alles, was
Christus geoffenbart hat, vollstandig
lehrt und welil er die Kirche leitet
und in der Wahrheit halt (vgl. Joh
15,26; 16,13-14). Er ist der von
Christus versprochene ,,andere”
Troster ( Parakletos). Der erste ist
Christus selbst (der griechische Text
der Heiligen Schrift spricht von
einem ,anderen“, nicht von einem
,2verschiedenen“ Troster, um die
Zusammengehorigkeit von Christus
und dem Geist anzudeuten).

Im Glaubensbekenntnis von Nizaa-
Konstantinopel heifdt es ,,Et in
Spiritum Sanctum, Dominum et
vivificantem: qui ex Patre [Filioque]
procedit. Qui cum Patre et Filio simul
adoratur, et conglorificatur: qui
locutus est per Prophetas “. In diesem



Satz wollten die Vater des Konzils
von Konstantinopel (381) einige
biblische Bezeichnungen des
Heiligen Geistes verwenden. Der
Ausdruck ,Lebensspender® bezieht
sich auf die Gabe des gottlichen
Lebens an die Menschen. Da der
Geist ,,Herr ist und lebendig macht®,
ist er Gott zusammen mit dem Vater
und dem Sohn und erfahrt daher
dieselbe Anbetung wie die beiden
anderen Personen. Am Ende wollten
die Vater auch die Sendung zum
Ausdruck bringen, die der Heilige
Geist unter den Menschen vollbringt:
»der gesprochen hat durch die
Propheten“. Die Propheten haben,
vom Heiligen Geist bewegt, im
Namen Gottes gesprochen, um sein
Volk zur Umkehr zu bewegen. Das
Offenbarungswirken des Geistes in
den Prophezeiungen des Alten
Testaments findet seine Fille im
Mysterium Jesu Christi, des
endgultigen Wortes Gottes.



Es gibt viele Sinnbilder fir den
Heiligen Geist: »das lebendige
Wasser , das aus dem durchbohrten
Herzen Christi quillt und den Durst
der Getauften stillt; die Salbung mit
0], die das sakramentale Zeichen der
Firmung ist; das Feuer, das alles
verwandelt, was es beruhrt; die
dunkle oder lichte Wolke, in der sich
die gottliche Herrlichkeit offenbart;
die Handauflegung, durch die der
Geist gespendet wird; die Taube, die
bei der Taufe auf Christus
herabkommt und auf ihm bleibt« (
Kompendium, 139).

1.2. Die Sendung des Heiligen
Geistes

Die dritte Person der Heiligsten
Dreifaltigkeit wirkt vom Anfang des
Heilsratschlusses an bis zu seiner
Vollendung mit dem Vater und dem
Sohn zusammen. Aber in den
yetzten Zeiten®, die mit der
Menschwerdung des Sohnes



eingesetzt haben, hat sich der Geist
geoffenbart und wurde er uns
gegeben; er wurde als Person
erkannt und angenommen (vgl. KKK,
686). Durch das Wirken des Heiligen
Geistes hat der Sohn Gottes im
reinsten Schof$ der Jungfrau Maria
Fleisch angenommen. Der Geist
salbte ihn, weshalb Jesus vom Beginn
seines Menschseins an, also ab dem
Augenblick seiner Inkarnation (vgl.
Lk 1,35), der Messias ist. Jesus
Christus offenbart den Geist durch
seine Lehre und erfillt so die an die
Patriarchen ergangene VerheifSung
(vgl. Lk 4,18f). Er teilt ihn der
werdenden Kirche mit, indem er
nach seiner Auferstehung die Apostel
anhaucht (vgl. Kompendium, 143). Zu
Pfingsten wurde der Heilige Geist
gesandt, um von da an in der Kirche,
dem mystischen Leib Christi, zu
bleiben und sie mit seinen Gaben
und seiner Gegenwart zu beleben
und zu leiten. Darum sagt man auch,
dass die Kirche der Tempel des



Heiligen Geistes und dass der Heilige
Geist gleichsam die Seele der Kirche
ist.

Am Pfingsttag kam der Heilige Geist
auf die Apostel und die ersten Jinger
herab und bekundete durch dufSere
Zeichen die Belebung der von
Christus gestifteten Kirche. ,Die
Sendung Christi und des Geistes wird
zur Sendung der Kirche. Diese
Sendung besteht darin, das
Mysterium der Gemeinschaft der
Dreifaltigkeit zu verkiinden und
auszubreiten“ ( Kompendium, 144).
Der Geist fiihrt die Welt in die
Lletzten Zeiten“ ein, in die Zeit der
Kirche.

Die Beseelung der Kirche durch den
Heiligen Geist stellt sicher, dass alles,
was Christus zeit seines Lebens bis
zur Himmelfahrt auf Erden gelehrt
hat, tiefer erfasst und allzeit ohne
Verkiirzung lebendig bewahrt wird ',
Auflerdem heiligt der Geist die



Glaubigen durch die Feier und
Spendung der Sakramente, so dass
sie immer weiter die Seelen zu Gott
fithrt ™.

»In der untrennbaren Dreifaltigkeit
sind der Sohn und der Heilige Geist
zwar voneinander verschieden, aber
nicht voneinander getrennt. Vom
Anfang bis zum Ende der Zeit sendet
namlich der Vater, wenn er seinen
Sohn sendet, auch seinen Geist, der
uns im Glauben mit Christus vereint,
damit wir als Kinder angenommen
werden und zu Gott ,,Vater“ sagen
konnen (Rom 8,15). Der Geist ist
unsichtbar, aber wir erkennen ihn
durch sein Handeln, wenn er uns das
Wort offenbart und wenn er in der
Kirche wirkt« ( Kompendium, 137).

1.3. Wie wirken Christus und der
Heilige Geist in der Kirche?

Durch die Sakramente teilt Christus
den Gliedern seines mystischen
Leibes seinen Geist mit und bietet



ihnen die Gnade Gottes an, die
geistliche Fruchte des neuen Lebens
hervorbringt. Der Geist gewdahrt
aufderdem einzelnen Christen zum
Wohl der ganzen Kirche besondere
Gaben. Er ist der Lehrer, der alle
Christen an das erinnert, was
Christus offenbart hat (vgl. Joh
14,26).

»Der Geist erbaut, beseelt und heiligt
die Kirche. Als Geist der Liebe gibt er
den Getauften die durch die Stinde
verlorene Ahnlichkeit mit Gott
zuruck und lasst sie in Christus aus
dem Leben der Heiligsten
Dreifaltigkeit leben. Er sendet sie, die
Wahrheit Christi zu bezeugen. Er
stimmt sie in ihren wechselseitigen
Aufgaben aufeinander ab, damit alle
,die Frucht des Geistes“ ( Gal 5,22)
bringen« (Kompendium, 145).



2. Ich glaube (...) die heilige
katholische Kirche

2.1. Die Offenbarung der Kirche

Die Kirche ist ein Mysterium (vgl.
z.B. Rom 16,25-27). Sie ist eine
Wirklichkeit, in der Gott und
Menschen einander begegnen und in
Gemeinschaft treten.

«Das lateinische Wort fiir Kirche
»Ecclesia®“ (vom griechischen
,ekkalein“, ,herausrufen), bedeutet
»einberufene Versammlung®. Es
bezeichnet eine Volksversammlung,
zumeist religiosen Charakter. Dieser
Ausdruck wird in der griechischen
Ubersetzung des Alten Testaments
des Ofteren fiir die Versammlung des
auserwdhlten Volkes vor Gott
verwendet... Die erste Gemeinschaft
derer, die an Christus glaubten,
verstand sich als Erbin dieser
Versammlung und nannte sich
deshalb , Ecclesia“... Das Wort



»Kyriake®, von dem ,,Kirche“ und
,Church®“ kommen, bedeutet ,,die
dem Herrn Gehorende« (KKK, 751).
Die Kirche ist somit das Volk, das
Gott von allen Enden der Erde
zusammenruft und vereint, um die
Gemeinschaft derer zu bilden, die
durch den Glauben und die Taufe
Kinder Gottes, Glieder Christi und
Tempel des Heiligen Geistes
geworden sind (vgl. KKK, 777;
Kompendium, 147).

In der Heiligen Schrift hat die Kirche
verschiedene Namen, von denen
jeder bestimmte Aspekte des
Mysteriums der Gemeinschaft Gottes
mit den Menschen besonders
unterstreicht. ,,Volk Gottes“ ist der
Titel, den Israel erhalten hatte. Auf
die Kirche als das neue Israel
angewandt, besagt er, dass Gott die
Menschen nicht einzeln erlosen will,
sondern sie zu einem Volk macht, das
durch die Einheit des Vaters, des
Sohnes und des Heiligen Geistes



versammelt wird, um ihn in
Wahrheit zu erkennen und ihm in
Heiligkeit zu dienen ™. Er bedeutet
auch, dass die Kirche von Gott
erwahlt wurde und dass sie eine
sichtbare Gemeinschaft bildet, die
unter den Nationen unterwegs ist zur
ewigen Heimat. In diesem Volk
haben alle die gleiche Wiirde von
Kindern Gottes, haben eine
gemeinsame Sendung (Salz der Erde
zu sein) und ein gemeinsames Ziel
(das Reich Gottes). Alle haben Anteil
an den drei Funktionen Christi,
seinem Konigs-, Propheten- und
Priesteramt (vgl. KKK, 782-786).

Wenn wir sagen, dass die Kirche der
,Leib Christi“ ist, dann wird damit
ausgedruckt, dass Christus durch die
Sendung des Heiligen Geistes die
Glaubigen aufs engste an sich bindet,
besonders durch die Eucharistie,
dass er sie durch den Heiligen Geist
seiner Person eingliedert und dass
sie, miteinander verbunden, in der



Liebe wachsen, so dass sie bei
Verschiedenheit der Glieder und der
Aufgaben einen einzigen Leib bilden.
Das bedeutet auch, dass von der
Gesundheit oder Krankheit eines
Gliedes der ganze Korper betroffen
ist (vgl. 1 Kor 12,1-24) und dass die
Glaubigen als Glieder Christi seine
Werkzeuge in der Welt sind (vgl.
KKK, 787-795). Die Kirche wird auch
,Braut Christi“ genannt (vgl. Eph 5,26
ff.), wodurch neben ihrer Einheit mit
Christus die Verschiedenheit der
beiden Subjekte betont wird. Es
kommt dadurch auch die
Endgultigkeit von Gottes Bund mit
den Menschen zum Ausdruck, weil
Gott seinen Verheifdungen treu ist
und die Kirche seine Treue erwidert
als die fruchtbare Mutter aller
Kinder Gottes.

Die Kirche ist auch der ,Tempel des
Heiligen Geistes“, denn der Geist lebt
im Leib der Kirche und baut sie auf
in der Liebe durch das Wort Gottes,



die Sakramente, die Tugenden und
die Charismen ™. Da der wahre
Tempel des Heiligen Geistes Christus
war (vgl. Joh 2,19-22), zeigt dieses
Bild auch, dass jeder Christ Kirche
und Tempel des Heiligen Geistes ist.
Die Charismen sind Gaben, die der
Geist dem Einzelnen zum Wohl fiir
die Menschen, die Bedurfnisse der
Welt und besonders den Aufbau der
Kirche gewdahrt. Den Hirten kommt
es zu, die Charismen zu
unterscheiden und zu bewerten (vgl.
1 Thess 5,20-22; Kompendium, 160).

»Die Kirche findet ihren Ursprung
und ihre Vollendung im ewigen
Ratschluss Gottes. Sie wurde im Alten
Bund vorbereitet mit der Erwdhlung
Israels, Zeichen der zukinftigen
Vereinigung aller Nationen. Sie
wurde durch die Worte und Taten
Jesu Christi gegriindet und vor allem
durch seinen erldsenden Tod und
seine Auferstehung verwirklicht. Sie
wurde dann durch die Ausgiefsung



des Heiligen Geistes an Pfingsten als
Heilsmysterium offenbart. Sie wird
am Ende der Zeiten als himmlische
Versammlung aller Erlosten
vollendet werden« ( Kompendium,
149; vgl. KKK, 778).

Wenn Gott seinen Heilsratschluss,
der fir immer besteht, offenbart,
dann zeigt er auch, wie er ihn
durchfiihren will. Er hat seine
Absicht nicht durch eine einzige Tat
vollzogen, sondern die Menschheit
zuerst auf die Annahme der Erlosung
vorbereitet. Erst spater hat er sich in
Christus ganz geoffenbart. Dieses
Heilsangebot der Gemeinschaft mit
Gott und der Einheit des
Menschengeschlechts erging
endgultig durch die Gabe des
Heiligen Geistes, der in die Herzen
der Glaubigen ausgegossen wurde
und sie in eine personliche und
fortdauernde Verbindung mit
Christus versetzt hat. Als Kinder
Gottes in Christus sind wir Bruder



und Schwestern der anderen Kinder
Gottes. Es gibt keine andere
Briuderlichkeit oder Gemeinschaft
des Menschengeschlechts als jene,
die auf der gemeinsamen
Gotteskindschaft beruht, die uns vom
Vater in Christus angeboten wird. Es
gibt keine Bruderlichkeit ohne einen
gemeinsamen Vater, zu dem wir im
Heiligen Geist Zugang haben.

Die Kirche wurde nicht von
Menschen gegriindet. Sie ist auch
nicht die edle menschliche Antwort
auf die Erfahrung der Erlosung
durch Gott in Christus. In den
Mysterien des Lebens des vom Geist
Gesalbten haben sich die
VerheifSungen des Gesetzes und der
Propheten erfuillt. Man kann sagen,
dass die Grundung der Kirche mit
dem Leben Jesu zusammenfallt. Die
Kirche nimmt Gestalt an im Zuge
seiner Sendung zu den Menschen
und fur die Menschen. Es ist nicht
ein konkreter einziger Augenblick, in



dem Christus die Kirche stiftet; er hat
sie vielmehr durch sein ganzes
Leben gegriindet, von der
Inkarnation angefangen bis zu
seinem Tod, seiner Auferstehung und
Himmelfahrt und zur Sendung des
Trosters. Im Lauf seines Lebens hat
Christus — in dem der Geist wohnte —
gezeigt, wie die Kirche sein sollte, in
dem er nach und nach konkrete
Bestimmungen traf. Nach der
Himmelfahrt wurde der Kirche der
Geist gesandt, der in ihr bleibt und
sie mit der Sendung Christi
verbindet. Er erinnert sie an alles,
was der Herr offenbart hat und fiihrt
sie durch die Geschichte der
Vollendung entgegen. Er ist die
Ursache der Gegenwart Christi in
seiner Kirche durch die Sakramente
und das Wort und stattet sie
unentwegt mit verschiedenen
hierarchischen und charismatischen
Gaben aus . Durch seine Gegenwart
erfullt sich die VerheifSsung des



Herrn, alle Tage bei uns zu bleiben
bis zum Ende der Zeit (vgl. Mt 28,20).

Das II. Vatikanische Konzil hat zur
Bezeichnung der Kirche den alten
Ausdruck communio (Gemeinschaft)
neu verwendet. Damit kommt zum
Ausdruck, dass die Kirche die
Ausdehnung der innersten
Gemeinschaft der Heiligsten
Dreifaltigkeit auf die Menschen ist;
und dass sie hier auf Erden schon in
dieser Gemeinschaft mit der
gottlichen Dreieinigkeit besteht, auch
wenn diese noch nicht in Fulle
gegeben ist. Die Kirche ist aufSerdem
Zeichen und Werkzeug dieser
Gemeinschaft fiir alle Menschen.
Durch sie haben wir teil am
innersten Leben Gottes und gehoren
als SOhne im Sohn durch den Geist
zur Familie Gottes *. Das geschieht
auf besondere Weise in den
Sakramenten, zumal in der
Eucharistie, die auch oft communio
genannt wird (vgl.1 Kor 10,16).



Schliefslich wird sie auch deshalb so
genannt, weil sie den Raum fur das
christliche Gebet bestimmt und
festlegt (vgl. KKK, 2655, 2672, 2790).

2.2. Die Sendung der Kirche

Die Kirche hat unter allen Volkern
das von Christus erdffnete Reich
Gottes zu verkinden und zu
errichten. Sie ist auf Erden Keim und
Anfang dieses Reiches. Nach seiner
Auferstehung hat der Herr die
Apostel ausgesandt, um das
Evangelium zu predigen, zu taufen
und die Menschen alles halten zu
lehren, was er geboten hatte (vgl. Mt
28,18 ff). Der Herr hat seiner Kirche
die Sendung ubertragen, die ihm der
Vater anvertraut hatte (vgl. Joh
20,21). Diese Sendung wurde vom
Anfang der Kirche an von allen
Christen wahrgenommen (vgl. Apg
8,4; 11,19), die in der Erfullung dieses
Auftrags nicht selten das eigene
Leben geopfert haben. Der



Missionsbefehl des Herrn hat seinen
Ursprung in der ewigen Liebe Gottes,
der seinen Sohn und seinen Geist
sendet, weil ,,er will, dass alle
Menschen gerettet werden und zur
Erkenntnis der Wahrheit gelangen“ (
1 Tim 2,4).

Dieser Missionsauftrag umfasst die
drei Funktionen der Kirche auf
Erden: das munus propheticum
(Verkiindigung der Frohbotschaft
vom Heil in Christus), das munus
sacerdotale (tatsachliche
Vergegenwartigung und
Ausspendung des erlosenden Lebens
Christi durch die Sakramente) und
das munus regale (Unterstiitzung der
Christen bei ihrer Sendung und beim
Wachstum in der Heiligkeit). Auch
wenn alle Glaubigen dieselbe
Sendung vollziehen, kommt dabei
nicht allen dieselbe Rolle zu. Einige
von ihnen werden — wie die Apostel
und ihre Nachfolger — vom Herrn zur
Durchfiihrung bestimmter Aufgaben



erwahlt und durch das
Weihesakrament Christus als dem
Haupt der Kirche auf besondere, von
den anderen verschiedene Weise
gleichgestaltet.

Da die Kirche auf Erden von Gott den
Heilsauftrag fir die Menschen
erhalten hat und von ihm fiir dessen
Erfullung ausgerustet wurde, sagt
man, sie sei das universale
Heilssakrament, das die
Verherrlichung Gottes und die
Rettung der Menschen zum Ziel hat
(vgl. KKK, 775). Sie ist universales
Heilssakrament, insofern sie Zeichen
und Werkzeug der Versohnung und
Gemeinschaft der Menschen mit Gott
und der Einheit der ganzen
Menschheit ist *. Man sagt auch,
dass die Kirche ein Mysterium ist,
welil in ihrer sichtbaren Struktur eine
geistige und gottliche Wirklichkeit
gegenwartig und tatig ist, die nur mit
den Augen des Glaubens erfasst
wird.



L<Aulserhalb der Kirche kein Heil“.
Dieser Satz bedeutet, dass alles Heil
von Christus kommt, dem Haupt der
Kirche, die sein Leib ist. Niemand
kann gerettet werden, der erkennt,
dass die Kirche von Christus zum
Heil der Menschen gestiftet ist, sie
aber zuruckweist oder in ihr nicht
ausharrt. Andererseits konnen alle
durch Christus und seine Kirche das
ewige Heil erlangen, die ohne eigene
Schuld sein Evangelium und seine
Kirche nicht kennen, aber Gott
ernsthaft suchen und unter
Einwirkung der Gnade bemiiht sind,
den im Gewissen erkannten Willen
Gottes zu erfillen. Alles, was sich an
Gutem und Wahrem in anderen
Religionen findet, kommt von Gott,
kann Vorbereitung fiir die Annahme
des Evangeliums sein und zur
Einheit der Menschheit in der Kirche
Christi hinfithren (vgl. Kompendium,
170 ff).



2.3. Die Eigenschaften der Kirche:
die eine, heilige, katholische und
apostolische Kirche

Die sogenannten Eigenschaften der
Kirche sind die sie unterscheidenden
Elemente. Wir finden sie in vielen,
bis in die alteste Zeit
zuruckreichenden
Glaubensbekenntnissen. Alle diese
Eigenschaften sind Gabe Gottes, die
fur die Christen zugleich Aufgabe ist.

Die Kirche ist eine, weil ihr Ursprung
und Urbild die Heiligste Dreifaltigkeit
ist; weil Christus, ihr Stifter, die
Einheit aller in einem einzigen Leib
herstellt; weil der Heilige Geist die
Glaubigen mit Christus, ihrem Haupt,
vereinigt. Diese Einheit dufSert sich
darin, dass die Glaubigen denselben
Glauben bekennen, dieselben
Sakramente feiern, unter derselben
Hierarchie vereint sind, eine
gemeinsame Hoffnung und dieselbe
Liebe haben. Die Kirche ,,subsistiert



in der katholischen Kirche, die in der
Welt als Gesellschaft verfasst ist und
vom Nachfolger Petri und den mit
ihm verbundenen Bischofen geleitet
wird “, Nur in ihr hat man Zugang
zur Fulle der Heilsmittel, weil der
Herr die Giiter des Neuen Bundes
dem Apostelkollegium anvertraut
hat, dessen Haupt Petrus ist. In den
nicht katholischen Kirchen und
christlichen Gemeinschaften gibt es
viele Guter der Heiligung und der
Wabhrheit, die von Christus kommen
und zur katholischen Einheit
hindriangen. Der Heilige Geist
bedient sich ihrer als Werkzeuge des
Heils, denn ihre Kraft kommt aus der
Fulle der Gnade und Wahrheit, die
Christus der katholischen Kirche
verliehen hat (vgl. KKK, 819). Die
Glieder dieser Kirchen und
Gemeinschaften werden Christus
durch die Taufe eingegliedert,
weshalb wir sie als Briuder
anerkennen. Wachstum in der
Einheit ist moglich, wenn wir



Christus naherkommen und den
anderen Christen dazu verhelfen;
wenn wir im Wesentlichen die
Einheit, im Nebensachlichen die
Freiheit und in allem die Liebe
fordern™; wenn wir das Haus Gottes
fur die anderen wohnlicher
gestalten; wenn wir in Ehrfurcht und
Achtung gegentiiber dem Papst und
der Hierarchie wachsen, indem wir
sie unterstiitzen und ihren Lehren
folgen.

Die 6kumenische Bewegung ist eine
kirchliche Aufgabe, die die
Wiederherstellung der Einheit aller
Christen in der einen, durch Christus
gestifteten Kirche anstrebt (vgl. Joh
17,21). Das geschieht durch Gebet,
Bekehrung der Herzen, gegenseitiges
briderliches Kennenlernen und
theologischen Dialog.

Die Kirche ist heilig, weil Gott ihr
Urheber ist, weil Christus sich fiir sie
hingegeben hat, um sie zu heiligen



und ihr Heilsmacht zu geben, weil
der Heilige Geist sie mit der Liebe
belebt. Da sie die Fille der
Heilsmittel besitzt, ist jedes ihrer
Glieder zur Heiligkeit berufen und ist
Heiligkeit das Ziel ihres Wirkens. Sie
ist heilig, weil sie auf Erden standig
Fruchte der Heiligkeit hervorbringt,
weil ihre Heiligkeit der Quell der
Heiligung ihrer Kinder ist, obwohl
sich diese auf Erden alle als Stinder
wissen, die der Bekehrung und
Reinigung bedirfen. Die Kirche ist
heilig auch dank der Heiligkeit jener
ihrer Glieder, die schon im Himmel
sind, darunter insbesondere die
allerseligste Jungfrau Maria. Diese
sind ihre Vorbilder und Fursprecher
(vgl. KKK, 823-829). Die Kirche kann
heiliger werden durch den Einsatz
ihrer Glaubigen: die personliche
Bekehrung, den asketischen Kampf,
um Christus dhnlicher zu werden,
die Reform, die zur besseren
Erfillung ihrer Sendung und zur
Vermeidung der Routine fiihrt, die



Reinigung des Geddachtnisses zur
I"Jberwindung falscher Vorurteile,
und die konkrete Befolgung des
Willens Gottes in der Liebe.

Die Kirche ist katholisch — das heifst
allgemein —, weil Christus in ihr lebt,
welil sie alle Heilsmittel bewahrt und
verwaltet, die er ihr verliehen hat,
weil ihre Sendung der gesamten
Menschheit gilt, weil sie den Schatz
der Erlosung erhalten hat, den sie
unversehrt weitergibt, und weil sie
die Fahigkeit hat, sich jeder Kultur
einzufligen, sie zu erheben und zu
verbessern (Inkulturation). Die
Katholizitat wachst extensiv und
intensiv durch die Ausweitung der
Sendung der Kirche. Jede Teilkirche,
also jede portio des Volkes Gottes ist
katholisch, wenn sie im Glauben und
in den Sakramenten mit ihrem in der
apostolischen Sukzession stehenden
Bischof geeint, nach dem Bild der
Gesamtkirche geformt ist (die ihr
ontologisch und chronologisch



vorausgeht) und mit ihr
Gemeinschaft halt.

Da die Sendung der Kirche die ganze
Menschheit umfasst, gehoren die
Menschen ihr entweder an oder sind
wenigstens auf verschiedene Weise
auf die katholische Einheit des Volkes
Gottes hingeordnet. Voll der Kirche
eingegliedert ist, wer den Geist
Christi hat und mit ihr durch die
Bande des Glaubens und der
Sakramente, der kirchlichen Leitung
und der Gemeinschaft verbunden ist.
Die Katholiken, die nicht in der Liebe
ausharren, sind zwar der Kirche
eingegliedert, gehoren ihr aber nur
dem Leibe, nicht jedoch dem Herzen
nach an. Die Getauften, die nicht in
der vollen katholischen Einheit
leben, stehen in einer gewissen,
wenngleich unvollkommenen
Gemeinschaft mit der katholischen
Kirche (vgl. Kompendium, 168).



Die Kirche ist apostolisch, weil
Christus sie auf die Apostel als die
auserwahlten Zeugen seiner
Auferstehung und das Fundament
seiner Kirche gegrindet hat; weil sie
mit dem Beistand des Heiligen
Geistes den von den Aposteln
empfangenen Glaubensschatz treu
lehrt, bewahrt und weitergibt. Sie ist
auch apostolisch aufgrund ihrer
Struktur, denn bis zur Wiederkunft
Christi wird sie unterwiesen,
geheiligt und geleitet durch die
Apostel und deren Nachfolger, die
mit dem Papst verbundenen
Bischofe. Unter apostolischer
Sukzession versteht man die
Ubertragung der Sendung und der
Vollmacht der Apostel an ihre
Nachfolger durch das
Weihesakrament. Dank dieser
Ubertragung bleibt die Kirche ihrem
Ursprung in der Gemeinschaft des
Glaubens und des Lebens
verbunden, solange sie die
Jahrhunderte hindurch ihre



apostolische Sendung zur
Ausbreitung des Reiches Christi auf
Erden vollzieht. Alle Glieder der
Kirche haben in verschiedenen
Funktionen Anteil an der von den
Aposteln iberkommenen Sendung,
das Evangelium in die ganze Welt
hinauszutragen. Die christliche
Berufung ist ihrer Natur nach
Berufung zum Apostolat (vgl. KKK,
863).

Miguel de Salis Amaral
Grundlegende Literatur:
Uber den Heiligen Geist:

» Katechismus der katholischen
Kirche, 683-688; 731-741.

* Kompendium des Katechismus
der katholischen Kirche,
136-146.

* Johannes Paul II., Enzyklika
Dominum et vivificantem ,
18.5.1986, 3-26.



* Johannes Paul II., Katechese
uber den Heiligen Geist, August
— Dezember 1989.

* HI. Josefmaria, Homilie Der
grofse Unbekannte, in Christus
begegnen , 127-138.

Empfohlene Literatur:

» Katechismus der katholischen
Kirche, 748-945.

* Kompendium des Katechismus
der katholischen Kirche,
147-193.

* HI. Josefmaria, Homilie Loyal
zur Kirche (4.6.1972), in der
Schriftenreihe der Karlskirche,
Heft 7, Wien 1991.

1 Vgl. II. Vatikanisches Konzil, Dogm.
Konstitution Dei Verbum, 8.

ii HI. Josefmaria, Homilie Der grojse
Unbekannte, inChristus begegnen ,



127 ff.. ,Das machtvolle Kommen des
Heiligen Geistes am Pfingsttage war
kein isoliertes Geschehen. Es gibt
kaum eine Seite der
Apostelgeschichte, auf der nicht vom
[hm und seinem Wirken gesprochen
wird, welches Leben und Wandel der
urchristlichen Gemeinde leitet und
beseelt (...). Die tiefe Wirklichkeit, die
uns diese Texte der Heiligen Schrift
erschliefSen, ist nicht Erinnerung an
Vergangenes, nicht ein goldenes
Zeitalter der Kirche, das in der
Geschichte versunken ist. Diese
Wirklichkeit ist trotz der
Armseligkeiten und Stinden eines
jeden von uns die Wirklichkeit der
Kirche heute und zu allen Zeiten“.

iii Vgl. II. Vatikanisches Konzil,
Dogm. Konst. Lumen gentium, 4 u. 9;
Hl. Cyprian, De Orat Dom , 23: PL
4,553.

iv Hl. Johannes Chrysostomus,
Sermones panegyrici in solemnitates



D. N. Iesu Christi, hom. 1, De Sancta
Pentecoste, 3-4: , Wenn du also Gott
den Vater anrufst, bedenke, dass es
der Geist gewesen ist, der deine Seele
beriihrt und dir dieses Gebet
eingegeben hat. Wenn es den
Heiligen Geist nicht gdbe, wirde es
in der Kirche kein einziges Wort der
Weisheit oder des Wissens geben,
denn es steht geschrieben: ,Durch
den Geist wird Weisheitsrede
gegeben’ (1 Kor 12,8). ... Wenn der
Heilige Geist nicht anwesend ware,
wiurde es keine Kirche geben. Wenn
es aber Kirche gibt, so ist es sicher,
dass der Heilige Geist nicht fehlt“.

v Vgl. II. Vatikanisches Konzil, Dogm.
Konst. Lumen gentium, 4 u. 12.

vi Vgl. II. Vatikanisches Konzil, Konst.
Gaudium et spes , 22.

vii Vgl. II. Vatikanisches Konzil,
Dogm. Konst. Lumen gentium, 1.

viii Vgl. Ebd., 8.



ix Vgl. II. Vatikanisches Konzil, Konst.
Gaudium et spes , 92.

pdf | automatisch generiertes
Dokument von https://opusdei.org/de-at/
article/12-ich-glaube-an-den-heiligen-
geist-die-heilige-ka/ (11.01.2026)


https://opusdei.org/de-at/article/12-ich-glaube-an-den-heiligen-geist-die-heilige-ka/
https://opusdei.org/de-at/article/12-ich-glaube-an-den-heiligen-geist-die-heilige-ka/
https://opusdei.org/de-at/article/12-ich-glaube-an-den-heiligen-geist-die-heilige-ka/

	12. Ich glaube an den Heiligen Geist, die heilige katholische Kirche
	1. Ich glaube an den Heiligen Geist
	2. Ich glaube (…) die heilige katholische Kirche


