opusdei.org

10 Fragen zum hl.
Josefmaria an
Bischof Javier
Echevarria

Wurde der hl. Josefmaria nie
mude, Gott zu dienen? Wie
reagierte er angesichts seiner
Irrtimer und der
Schwierigkeiten? Was war sein
Geheimnis, um Gott treu und
immer in ihn verliebt zu sein?
Die Antworten gab Bischof
Javier Echevarria, der heutige
Pralat des Opus Dei, der mehr
als zwanzig Jahre an seiner
Seite lebte und arbeitete.



18.07.2014

Seit 1950 stand Bischof Javier
Echevarria in direktem Kontakt mit
dem hl. Josefmaria, der ab 1956 noch
intensiver und bestandiger wurde,
als er zum Custos des Grunders des
Opus Dei gewdahlt wurde. Er war
damit einer der beiden Priester, die
in Ubereinstimmung mit den
Statuten des Opus Dei dem Vater in
seinem materiellen und geistlichen
Leben und bei seiner tagliche Arbeit
zur Seite stehen und ihn auf alles
aufmerksam machen, was sie flr
angebracht halten.

1. Der hl. Josefmaria ist seit dem
Jahr 1928 mit seiner Verkiindigung
von der allgemeinen Berufung zur
Heiligkeit zum Vorlaufer des
Zweiten Vatikanums geworden.
Wie war seine personliche Antwort
auf diesen Ruf Gottes?



Er wurde nie muide, Gott naher zu
kommen. Er kimpfte gegen die
kleinsten Fehler und forderte von
sich mit dem Eifer einer verliebten
Menschen, der mit all seiner Liebe
dem gefallen will, den er liebt. Das
tat er taglich, in schwierigen und in
einfachen Dingen, in wichtigen
Aufgaben und in solchen, die ohne
Bedeutung scheinen. Ich war fast
zwanzig Jahre an seiner Seite und
kann sagen, dass er immer dankbar
die Vorschlage oder Hinweise
annahm, die wir ihm machten.

Heiligkeit — so sagte er — bedeutet,
bestandig gegen die eigenen Fehler
zu kampfen. Heiligkeit bedeutet, die
Pflicht jeden Augenblicks zu erfiillen,
ohne Entschuldigungen zu suchen.
Heiligkeit bedeutet, den anderen zu
dienen, ohne Kompensationen
irgendwelcher Art zu winschen.
Heiligkeit bedeutet, sich um die
Gegenwart Gottes zu bemuhen, den
bestdndigen Umgang mit ihm im



Gebet und in der Arbeit, die in einem
ausdauernden Gesprach mit Gott
verschmelzen. Heiligkeit ist der Eifer
fiir die Seelen, der dazu fiihrt, sich
selbst zu vergessen. Heiligkeit ist die
positive Antwort jeden Augenblicks
auf unsere personliche Begegnung
mit Gott.

Er kdmpfte ernsthaft darum zu
leben, was er lehrte. Bis zu seinem
letzten Tag auf dieser Erde bat er
seine beiden Sohne, die Custodes -
die in seiner nachsten Nahe waren —,
ihm zu helfen, frommer, froher,
optimistischer zu sein, besser seine
Pflicht zu erfiillen, die Krankheit
besser zu tragen, ohne Ermidung zu
arbeiten und sich vollstandig
hinzugeben. Ich glaube, ich kann
ganz objektiv sagen, dass er Gott
bewusst nie nein gesagt und seinen
Bitten nie halbherzig entsprochen
hat.



2. Konnen Sie kurz einige Aspekte
seines Bemithens um Verbesserung
des eigenen Charakters
beschreiben, die den Lesern helfen
konnen, zu verstehen wie der hl.
Josefmaria war?

Er musste sehr auf seinen schnellen
und spontanen Charakter achten,
und auch auf die helle Entrustung,
die ihn tiberfiel, wenn er sah, dass
man etwas schlecht machte oder
nicht so gut, wie es sein sollte. Das
war sicher eine Schwache.

Aber diese Zuge, die sich zu
ziemlichen Fehlern hatten
auswachsen konne, dienten ihm als
Stutzpunkte, um seine Personlichkeit
zu bereichern und wurden zum
Fundament der Festigkeit, die er
spater brauchte, um sich dem zu
stellen, was Gott fir ihn vorgesehen
hatte. So wandelte sich die Ungeduld
in heilige Kihnheit und das
impulsive Temperament in Strenge



gegen sich selbst und Verstandnis mit
den anderen Menschen. Haufig
vertraute er uns an, was er tief im
Herzen trug: “Ich bitte euch um
Verzeihung fiir den Arger, den ich
jedem von euch bereitet haben
konnte. Ich versichere euch, und das
ist wirklich ein Anliegen von mir,
dass ich wissentlich niemanden mit
meiner Art zu sein abtoten will.
Jedenfalls bitte ich euch um
Verzeihung, wenn ich jemandem mit
meiner Art zu sein oder zu handeln
lastig gefallen sein sollte.”

Er liefs sich niemals von seinem Ich
mitreifSen, er beherrschte die primo
primi (ersten Impulse) und bemiihte
sich, mit reiner Absicht zu sprechen
und zu handeln, wahrend er im
Dienst an Gott und den Seelen stand.

Immer wieder bat er uns, ihm zu
helfen; ich habe ihn kdmpfen
gesehen gegen diese feinen Faden,
die sich, wenn man sie nicht



beachtet, in Fesseln verwandeln und
von Gott trennen. Er erreichte am
Ende eine heitere Gleichmitigkeit
und seine aufderordentliche
temperamentale Vitalitdt wurde
immer mehr von Klugheit und Starke
gemafdigt.

3. Wie reagierte er angesichts
seiner Irrtiimer?

Wenn er merkte, dass er sich geirrt
hatte, reagierte er mit Schmerz aus
Liebe und gleichzeitig stuitzte er sich
mehr auf die Gnade. Er pflegte zu
sagen: “Ich bin nichts, ich habe
nichts, ich kann nichts, ich bin
nichts, aber auch gar nichts wert,
aber mit ihm, mit Gott kann ich alles:
omnia possum in eo qui me confortat
[alles vermag ich in dem, der mich
starkt, Philipper 4, 13]. Meiner
Ansicht nach lehrte er viele
Menschen, ihre Komplexe,
Traurigkeiten, Angstlichkeiten und
Fluchttendenzen im geistlichen



Leben zu tilberwinden, weil er ihnen
zeigte, dass Gott sie mit diesen
Schwachen hatte zur Welt kommen
lassen, sie aber gleichzeitig dazu rief,
sich zu heiligen; daher konnten sie,
zusammen mit ihm, alles erreichen.

Er sagte etwa: “Unsere personlichen
Starken haben nur einen Namen, sie
heifden einfach: Schwache. Ich habe
eine lange Lebenserfahrung. Wir
werden nur stark sein, wenn wir uns
total bewusst sind, dass wir schwach
sind. Wenn wir denken, dass wir aus
uns selbst stark sind, wirden sir
sofort auf die Nase fallen, mitten in
den stinkendsten Unrat hinein.”

Auf die Worte des Evangeliums
Bezug nehmend: Nicht die Gesunden
bedirfen des Arztes, sondern die
Kranken (Matthéus, 9, 12), sagte er
einmal: “Das ist den ganzen Tag tiber
mein Gebet gewesen: Herr, hier bin
ich, ein chronisch Kranker. Ich
brauche dich!”



Ganz besonders hat sich mir eine
Bitte eingepragt, die er 1950 an mich
richtete, als ich gerade einmal
zwanzig Jahre alt war. Mit seiner
Spontaneitat eines Verliebten
vertraute er mir an: Heute schmerzt
mich mein Mangel an Fommigkeit,
hilf mir doch, Genugtuung zu leisten.
Diese Dringlichkeit beeindruckte
mich sehr, denn ich kannte seine
Bemiihung, sehr fromm zu sein.

4. Wurde er dieses Kampfes, besser
zu werden und den anderen zu
dienen, nicht mide?

Er dachte oft daran, dass eine Mutter
und ein Vater immer in Abhangigkeit
von ihren Kindern leben, auch wenn
sie am Ende des Tages erschopft sind.
Dieses Beispiel wandte er auf sein
Leben an, um die Mudigkeit zu
uberwinden und der Bequemlichkeit
keine Chance zu geben.

1968 horte ich ihn sagen: “In diesen
vierzig Jahren habe ich immer, wenn



ich merkte, dass ich kaputt und
mude war, voller Vertrauen gebetet:
Jesus, Herr, ich ruhe aus in dir.
Meine Mutter Maria, ich ruhe aus in
dir!”

Angesichts dessen, was schwer fallt,
sagte er immer wieder: “Herr, was
wirst du mir geben, wenn du so viel
von mir verlangst!” Einmal sagte er
zu uns: “Ich mochte euch sage, wie
oft ich mich allein zwischen dem
Himmel und der Erde befunden habe
und mich am Gebet festhalten
musste. Ich habe viele Jahre allein
verbracht, nur an Gott geklammert,
leidend, aber voller Hoffnung. So
habe ich viele Jahre verbracht: et
tuus calix uberrimus, quam
praeclarus est! Diesen Kelch, den mir
Gott, unser Vater, reichte, durfte ich
nicht abweisen.”

5. Hatte er niemals
Glaubenszweifel oder Probleme,
auszuharren? Uberwiiltigte ihn



nicht die Traurigkeit angesichts
der Schwierigkeiten?

Er zweifelte nie an Gott und seinen
Wahrheiten. Und dort fand er auch
die Kraft, um den Glauben weiter zu
leben, mit immer grofderer
Uberzeugung, auch wenn der Korper
Ermudungserscheinungen zeigte
oder er die Erschopfung fihlte, die
die Arbeit mit sich brachte. “Gott — so
sagte er oft ganz plastisch — kann
nicht enttduschen.”

Er versicherte mir oft, dass er tief an
die Heiligste Dreifaltigkeit und an
alle von Gott geoffenbarten
Wahrheiten glaube.

Angesichts der Versuchung zur
Mudigkeit, die einen aus dem
Gleichgewicht bringen kann, dufderte
er sich 1966 folgendermafien: “Mich
stimmt der Gedanke traurig, dass es
Menschen gibt, die mit der
Entschuldigung, dass sie miide sind,
die Front verlassen. Ich habe



Verstandnis dafiir, dass man mude
wird - ich arbeite schliefdlich schon
viele Jahre lang gegen den Strich -,
aber dann muss man daruber
sprechen, ohne vorzeitig seinen
Posten aufzugeben. Im Gebet und in
der Arbeit treu auszuharren, auch
wenn es schwer fallt, ist ein Opfer,
das Gott von uns erwartet.

So wie er auch von uns erwartet,
dass wir nicht traurig werden und
uns mutlos zuruckziehen, wenn wir
Niederlagen erleiden — wenn wir
menschlich unterliegen, mochte ich
sagen —, denn vor Gott gibt es keine
Misserfolge, wenn wir nur seine Ehre
gesucht haben. Es ist dann der
Augenblick gekommen, daran zu
denken, dass die Plane Gottes
machmal nicht mit den unseren
ubereinstimmen. Wir dirfen nie
traurig werden. Angesichts des
widrigen Ergebnisses muss unsere
Grofdzugigkeit noch wachsen, aus



dem einfachen Grund, weil wir aus
Liebe leben.

“Auf der Erde - so erklarte er —
konnen wir niemals die Ruhe der
Bequemen geniefien, die einfach nur
dahinleben, weil sie an eine
gesicherte Zukunft glauben. Unser
aller Zukunft ist unsicher, in dem
Sinn, dass wir Gott jederzeit
verraten, unsere Berufung
verleugnen oder den Glauben
aufgeben konnen. Daher mussen wir
jeden Tag den Vorsatz fassen, immer
wieder neu zu kdmpfen.”

6. Was war sein Geheimnis, um
Gott treu und immer in ihn
verliebt zu sein, so wie ihn viele
Menschen beschrieben haben?

Er unterlief$ es nie, den Umgang und
das vertrauensvolle Zwiegesprach
mit Gott zu suchen, auch in
Augenblicken grofder
Arbeitsbelastung oder starker
Leiden. Eines Tages im jahr 1969



vertraute er Prilat Alvaro del Portillo
und mir an. “Gestern nachmittag war
ich sehr muide und ich ging, um das
Gebet zu halten. In der Kapelle sagte
ich zum Herrn: Hier bin ich wie der
treue Hund zu Fufden seines Herrn;
ich habe nicht einmal die Kraft, dir
zu sagen, dass ich dich liebe. Du
kannst es ja sehen! Andere Male sage
ich ihm: Hier bin ich wie die Wache
am Tor, um dir alles zu geben, was
ich habe, auch wenn es sehr wenig
ist.”

Und er ging zum Gebet in der
Gewissheit, dass Gott die mogliche
Trockenheit in wirksame Hilfe fiir
die apostolische Aufgabe der Kirche
umwandeln wirde. “Er erwartet
keine hiibschen Sitze und
komplizierten Gebete; Er mochte,
dass wir ihn immer begleiten, ob es
kalt oder heif$ ist, wenn wir gesund
sind, wenn wir krank sind, wenn wir
Lust haben und wenn wir keine
haben; er wird unser nie miude,



weder uns zuzuhoren noch uns zu
empfangen.”

7. Gab es also Augenblicke in
seinem Leben, in denen es ihm
schwer fiel zu beten, in dem ihm
nichts einfiel und er Gott nicht
spurte?

Am 26. November 1970 sagte er zu
mir: “Gestern konnte ich nicht
einmal zwei Avemaria andachtig
hintereinander beten; wenn du
gesehen hattest, wie ich gelitten
habe! Aber wie immer habe ich
weiter gebetet, obwohl es mir schwer
fiel und ich es kaum vermochte.
Herr, hilf mir!, habe ich zu ihm
gesagt, du musst die grofSen Dinge
voranbringen, die du mir anvertraut
hast, denn du merkst ja wohl, dass
ich nicht einmal zu den kleinsten
fahig bin; wie immer gebe ich mich
in deine Hande.”

Und im November desselben Jahres
vertraute er sich den Mitgliedern des



Generalrates des Opus Dei an:
Trockenheit, meine Sohne, das ist
meine momentane Verfassung. Mich
stutzt Gott, denn ich bin ein
schmutziger Sack. Ich suche ohne
Unterlass die Vereinigung mit Gott,
und der Herr schenkt mir auch einen
grofSen Frieden und eine grofie
Gelassenheit; aber ich fithle mich
trocken im Gebet, auch in den
mundlichen Gebeten. Es gibt Tage, an
denen ich kein Avemaria mit klarem
Verstand beten kann; sofort
zerstreue ich mich. Aber ich mache
weiter und kdmpfe ohne inne zu
halten; immer ich bete alles, was ich
beten soll. Ich bete, ich bete stets und
versuche, alles mit Liebe zu erfillen
und die Umstadne, in denen ich mich
befinde, auszunutzen. Jetzt in diesem
Moment mache ich den Vorsatz,
heute nachmittag den Rosenkranz
gut zu beten. Warum erzahle ich
euch das? Weil ich das Bediirfnis
dazu verspure. Niemals sage ich
euch etwas, das euch schaden



konnte. Ich weifs, dass das, was ich
euch gerade als meine Situation
bekannt habe, euch helfen wird;
denn auch ihr, oder einige von euch,
werdet eines Tages dieselbe
Trockenheit spiren, durch die ich
jetzt gehe. Und das ist dann der
Moment, weiter zu beten, das
mentale und das mundliche Gebet
weiterhin zu pflegen wie in den
Augenblicken, in denen es einem
leichter fallt.”

8. Wie hat sich der junge
Josefmaria dazu entschieden,
Priester zu werden?

Ich habe ihn oft erzdhlen horen, wie
er die ersten Vorahnungen seiner
Berufung zum Dienst an Gott als
Priester hatte, als er flinfzehn oder
sechzehn Jahre alt war. Er begriff
bereits damals, dass Gott sich von
ihm abhéangig machte, und in seine
Seele brach die tibernattirliche
Unruhe ein, ihn zu suchen, zu



betrachten, Umgang mit ihm zu
haben, ihn immer starker zu lieben.
Wenn er sich auf diese Verliebtheit
bezog, die sein ganzes Sein
uberwaltigte, erkannte er voller
Naturlichkeit an, dass sie “die erste
und einzige Liebe” war, die in ihm
gewachsen war, ohne dass er sich an
sie gewohnte oder ihrer mude
wurde. Sein Entschluss, Priester zu
werden, grundete sich einzig und
allein auf den Wunsch, den Willen
Gottes hinsichtlich einer konkreten
Bitte an ihn zu erfiillen, die ihm aber
in den ersten Zeiten noch nicht klar
erkennbar war. Er war tief davon
uberzeugt, dass er als Priester besser
vorbereitet sein wurde, die Stimme
Gottes zu horen.

Er nahm diesen Ruf voller
Optimismus an. Er ging nicht als
Opfer ins Priesterseminar, so als
leiste er einen heroischen Verzicht.
Zwar wusste er um die Verzichte und
Opfer, die dieser Schritt mit sich



brachte, und auch was er fiir seine
Familie bedeutete, die alle ihre
Tradume und Erwartungen
hinsichtlich seiner Zukunft aufgeben
mussten. Aber keine dieser
Uberlegungen war ein Hindernis fiir
seine Bereitschaft, sich dem Willen
Gottes zur Verfugung zu stellen.

9. . Konnen Sie uns noch mehr von
dieser ersten und einzigen Liebe
des hl. Josefmaria erziahlen?

Mich hat tiiberrascht, wie er sich
jeden Tag mehr in Gott verliebte, was
in seinem Umgang mit Gott
durchschien. Man versteht sehr gut,
dass er versicherte, sich jung zu
fihlen, mit “der Jugend Gottes”; denn
es schien jene brennende Liebe des
jungen Menschen durch, der keine
Ricksicht nimmt auf Hindernisse,
wenn er bei dem sein will, den er
liebt. Oft sagte er am Ende des Tages
zu Pralat Alvaro del Portillo und zu
mir, er sei Uberzeugt, die beste Wahl



getroffen zu haben, und er wolle
weiter dazu stehen mit der
Ganzhingabe seiner armseligen
Person, obwohl er korperlich
erschopft war, wie es an seinem
Lebensabend der Fall war. “Ich
versichere euch - so sagte er damals
—dass meine Liebe innerlich immer
mehr wachst, denn meine
Uberzeugung, dass Gott jeden Einsatz
wert ist, ist so stark wie eh und je.”

Er zitierte auch haufig einen Satz aus
seiner spanischen Heimat: “Liebe
vergilt man mit Liebe.” Er wandte
ihn auf die Bereitschaft an, in jedem
Augenblick fur Gott da zu sein, ohne
irgendwelche Bedingungen zu
stellen. Im Jahr 1966 etwa horte ich
ihn sagen: “Wenn ich in irgendeiner
Hinsicht etwas eindeutig und klar
von mir selbst sagen kann, dann,
dass ich niemals getan habe, was ich
wollte, das, was mir Spafs gemacht
hatte. SchliefSlich wére ich dann
heute Anwalt oder Historiker, wenn



es von mir abgehangen hatte,
jedenfalls kein Priester des Opus Dei.
Und dennoch bin ich so glicklich wie
sonst niemand, einfach weil ich den
Willen Gottes erfillt habe, und zwar,
weil ich es so wollte, weil ich auf
seine Liebe geantwortet habe. Daher
fihle ich mich auch nicht gefesselt.
Ich lebe in der vollen Freiheit der
Liebe zu Gott.”

10.Wenn der hl. Josefmaria vom
Opus Dei sprach, sagte er, dass
Gott ihn sehen liefs. Was bedeuten
diese Worte? Gab es ein Eingreifen
seitens Gottes?

Er hat das auf viele Arten und
Weisen ausgedriickt. Mir kommen
jetzt gerade die in den Sinn, die von
seiner Liebe zu Gott sprechen, von
“diesen gottlichen Ketten, die mich
ans Werk fesseln und die ich wie
verruckt liebe. Ich mochte sie nie
zerbrechen, nicht einmal 16sen, auch
wenn sie mich manchmal festhalten,



mich belasten, denn ich bin
uberzeugt, dass Gott mich ganz fur
sich haben wollte auf diesem Weg
und durch diesen Geist, den er uns
gegeben hat”.

Und ein anderes Mal, als er uiber
einen Text aus dem Buch der
Sprichworter sprach, «testis fidelis
non mentitur; profert autem
mendacium dolosus testis» [“Ein
zuverlassiger Zeuge liigt nicht, aber
ein falscher Zeuge flustert Ligen zu”;
Sprichworter 14, 5], figte er hinzu:
“Darin liegt die Wirksamkeit unseres
Lebens, dass wir dem Willen Gottes
absolut treu sind. Mit unserem
Verhalten und unserer treuen
Antwort geben wir Zeugnis, sind wir
apostolisch, helfen wir den anderen
in ihrer Aufgabe, sich zu heiligen.
Das entspricht dem Weg, den Gott
uns vorgezeichnet hat.”

Auszug aus dem Buch: Memoria del
beato Josemaria Escriva, Javier



Echevarria y Salvador Bernal, Rialp,
Madrid, 2000

pdf | automatisch generiertes
Dokument von https://opusdei.org/de-at/
article/10-fragen-zum-hl-josefmaria-an-
bischof-javier-echevarria/ (20.01.2026)


https://opusdei.org/de-at/article/10-fragen-zum-hl-josefmaria-an-bischof-javier-echevarria/
https://opusdei.org/de-at/article/10-fragen-zum-hl-josefmaria-an-bischof-javier-echevarria/
https://opusdei.org/de-at/article/10-fragen-zum-hl-josefmaria-an-bischof-javier-echevarria/

	10 Fragen zum hl. Josefmaria an Bischof Javier Echevarría

