
opusdei.org

06. Die Schöpfung

Die Lehre von der Schöpfung ist
die erste Antwort auf die
Grundfragen nach unserem
Ursprung und unserem Ziel.

24.09.2017

Einleitung

Die Wahrheit von der Schöpfung ist
wichtig, weil „sie die Grundlage aller
göttlichen Heilspläne ist. (...) Sie ist
der Anfang der Heilsgeschichte, die
in Christus gipfelt“ (Kompendium,
51). Sowohl die Bibel (Gen 1,1) als
auch das Credo beginnen mit dem



Bekenntnis des Glaubens an den
Schöpfergott.

Zum Unterschied von den anderen
großen Geheimnissen unseres
Glaubens (Dreifaltigkeit und
Menschwerdung) ist die Schöpfung
die „erste Antwort auf die
Grundfragen des Menschen nach
seinem Ursprung und seinem
Ziel“ (Kompendium, 51), die sich der
menschliche Geist stellt und die er
zum Teil auch beantworten kann,
wie die philosophische Reflexion und
die Berichte von den Uranfängen
zeigen, die sich in der religiösen
Überlieferung vieler Völker finden
(vgl. Katechismus, 286). Aber die
spezifische Bedeutung des Begriffs
Schöpfung wurde erst in der jüdisch–
christlichen Offenbarung wirklich
erfasst.

Die Schöpfung ist also ein
Glaubensgeheimnis und zugleich
eine der Vernunft zugängliche



Wahrheit (vgl. Katechismus, 286).
Diese eigentümliche Stellung
zwischen Glauben und Vernunft
macht die Schöpfung zu einem guten
Ausgangspunkt für das Werk der
Evangelisierung und für den Dialog,
den zu führen die Christen immer –
und heute in besonderer Weisei –
berufen sind, wie ihn schon Paulus
in Athen auf dem Areopag geführt
hat (Apg 17,16-34).

Man pflegt zu unterscheiden
zwischen dem Schöpfungsakt Gottes
(Schöpfung active sumpta) und der
geschaffenen Wirklichkeit, die aus
ihm hervorgeht (Schöpfung passive
sumpta)ii. Nach diesem Schema
werden nun die wichtigsten
dogmatischen Aspekte der Schöpfung
dargelegt.



1. Der Schöpfungsakt

1.1. „Die Schöpfung ist das
gemeinsame Werk der heiligsten
Dreifaltigkeit“ (Katechismus, 292)

Die Offenbarung stellt die
Schöpfungstat Gottes als Frucht
seiner Allmacht, seiner Weisheit und
seiner Liebe dar. Die Schöpfung wird
gewöhnlich in besonderer Weise
dem Vater zugeordnet (vgl. 
Kompendium, 52), so wie die
Erlösung dem Sohn und die
Heiligung dem Heiligen Geist
zugeschrieben wird. Andererseits
sind die Werke der Dreifaltigkeit ad
extra (deren erstes die Schöpfung ist)
allen drei Personen gemeinsam, so
dass man sich fragen kann, welche
besondere Rolle jeder einzelnen
Person zukommt, da „jede göttliche
Person das gemeinsame Werk gemäß
ihrer persönlichen Besonderheit“
wirkt (Katechismus, 258). Das ist
auch der Grund, warum die



hauptsächlichen
Wesenseigenschaften Gottes
(Allmacht, Weisheit, Liebe) jeweils
dem Schöpferwirken des Vaters, des
Sohnes bzw. des Heiligen Geistes
zugeordnet werden.

Im Nizäno-Konstantinopolitanischen
Credo bekennen wir unseren
Glauben „an den einen Gott, den
Vater, den Allmächtigen Vater, der
alles geschaffen hat, Himmel und
Erde“; „an den einen Herrn Jesus
Christus [...]; durch ihn ist alles
geschaffen“; und „an den Heiligen
Geist, der Herr ist und lebendig
macht“ (DH 150). Der christliche
Glaube spricht also nicht nur von
einer Schöpfung ex nihilo (aus dem
Nichts), die auf die Allmacht des
Vaters verweist; diese Schöpfung ist
auch vernünftig und entspricht somit
der göttlichen Weisheit – dem Logos,
durch den alles geworden ist (vgl. Joh
1,3) –; und sie erfolgt ex amore (GS
19) – als Frucht der Freiheit und der



Liebe, die Gott selbst ist, also der
Heilige Geist, der vom Vater und vom
Sohn ausgeht. Die ewigen
Hervorgänge der Personen stehen
also am Ursprung ihres
schöpferischen Wirkensiii.

So wie es keinen Widerspruch
zwischen der Einzigkeit Gottes und
seiner Dreipersönlichkeit gibt, so
steht in analoger Weise auch nicht
die Einzigkeit des schöpferischen
Prinzips im Widerspruch zur
Verschiedenheit der Wirkweise der
einzelnen Personen.

„Schöpfer des Himmels und der Erde“

„’Im Anfang schuf Gott Himmel und
Erde’ (Gen 1,1). Drei Dinge werden in
diesen ersten Worten der Schrift
ausgesagt: Der ewige Gott hat alles,
was außer ihm existiert, ins Dasein
gerufen; er allein ist Schöpfer (das
Zeitwort ‚erschaffen’ [hebr. ‚bara’]
hat stets Gott zum Subjekt); alles, was
existiert – ‚Himmel und Erde’ –,



hängt von Gott ab, der das Dasein
gibt“ (Katechismus, 290).

Nur Gott kann im eigentlichen Sinn
erschaffeniv, denn Erschaffen
bedeutet Hervorbringen der Dinge
aus dem Nichts (ex nihilo) und nicht
aus schon Bestehendem. Dazu bedarf
es einer unendlichen Wirkmacht, die
nur Gott zukommt (vgl. Katechismus,
296-298). Es ist deshalb angemessen,
die schöpferische Allmacht dem
Vater zuzuschreiben, insofern er –
einem klassischen Ausdruck zufolge
– in der Trinität fons et origo ist, also
die Person, aus der die beiden
anderen hervorgehen. Der Vater ist
Anfang ohne Anfang.

Für den christlichen Glauben ist der
grundlegende Unterschied aller
Wirklichkeit der zwischen Gott und
seinen Geschöpfen. Das war etwas
Neues in den ersten Jahrhunderten,
als die Polarität zwischen Materie
und Geist zu miteinander



unversöhnbaren Auffassungen
führte (Materialismus und
Spiritualismus, Dualismus und
Monismus). Das Christentum
sprengte diese Modelle vor allem
durch die Behauptung, auch die
Materie sei, genauso wie der Geist,
eine Schöpfung des einzigen
transzendenten Gottes. Später
entwickelte der heilige Thomas eine
Metaphysik der Schöpfung, in der
Gott als das subsistente Sein
beschrieben wird (Ipsum Esse
Subsistens). Als Erstursache ist er der
Welt gegenüber absolut
transzendent; zugleich aber ist er, da
die Geschöpfe an seinem Sein
teilhaben, in diesen auf das innigste
gegenwärtig, so dass sie in allem von
ihm, der Quelle allen Seins,
abhängen. Gott ist superior summo
meo („höher als mein Höchstes“) und
zugleich intimior intimo meo
(„innerlicher als mein Innerstes“) (hl.
Augustinus, Bekenntnisse, 3, 6, 11;
vgl. Katechismus, 300).



„Durch ihn ist alles geschaffen“

Die Weisheitsliteratur des Alten
Testaments stellt die Welt als Frucht
der Weisheit Gottes dar (vgl. Weish
9,9). „Sie ist nicht das Ergebnis
irgendeiner Notwendigkeit, eines
blinden Schicksals oder
Zufalls“ (Katechismus, 295), sondern
ist für den Verstand des Menschen,
der am Licht der göttlichen Vernunft
teilhat, erfassbar, wenngleich nicht
ohne Mühe und nur in einer Haltung
der Demut und Hochachtung vor
dem Schöpfer und seinem Werk (vgl. 
Ijob 42,3; Katechismus, 299). Diese
Auffassung wird im Neuen
Testament voll entfaltet, wenn der
Sohn, Jesus Christus, mit dem Logos
identifiziert wird (vgl. Joh 1,1 ff), und
wir erfahren, dass die Weisheit
Gottes eine Person ist: das Fleisch
gewordene Wort, durch das alles
geschaffen wurde (vgl. Joh 1,3).
Paulus erklärt diese Beziehung der
ganzen Schöpfung zu Christus,



indem er schreibt: „In ihm wurde
alles erschaffen (...); alles ist durch
ihn und auf ihn hin geschaffen“ (Kol
1,16).

Es gibt also am Ursprung des Kosmos
eine schöpferische Vernunft (vgl. 
Katechismus, 284)v. Das Christentum
zeichnet sich von Anfang an durch
ein großes Vertrauen auf die
Erkenntnisfähigkeit des
menschlichen Verstandes aus und ist
sich dessen gewiss, dass der Verstand
(Wissenschaft, Philosophie usw.)
niemals zu Ergebnissen kommen
kann, die dem Glauben
widersprechen, da Vernunft und
Glaube denselben Ursprung haben.

Man begegnet nicht selten Personen,
die falsche Gegensätze sehen wollen,
etwa zwischen Schöpfung und
Evolution. Eine korrekte
Epistemologie hingegen
unterscheidet nicht nur die
verschiedenen Erkenntnisebenen



von Naturwissenschaft und Glaube,
sondern betrachtet darüber hinaus
die Philosophie als eine notwendige
Vermittlungsinstanz, da einerseits
die Wissenschaften aufgrund ihrer
Methoden und ihrer Zielsetzung
nicht den ganzen Bereich der
menschlichen Vernunft erfassen und
andererseits der Glaube, der sich wie
die Wissenschaften mit derselben
Welt auseinandersetzt,
philosophische Kategorien benötigt,
um sich auszudrücken und mit der
menschlichen Rationalität in Dialog
zu tretenvi.

Die Kirche hat deshalb von Anfang
an den Dialog mit der Vernunft
gesucht: mit einer Vernunft, die sich
ihres geschaffenen Charakters
bewusst ist, da sie sich weder selbst
hervorgebracht hat noch ganz über
ihre Zukunft verfügt; einer Vernunft,
die für das, was sie übersteigt, offen
ist, offen also letztlich für die Ur-
Vernunft. Eine menschliche Vernunft



hingegen, die sich in sich selbst
verschließt und die glaubt, die
Antwort auf ihre letzten Fragen aus
sich selbst geben zu können, kommt
paradoxerweise am Ende dazu, die
Existenz für sinnlos zu erklären und
die Verstehbarkeit des Wirklichen zu
leugnen (Nihilismus, Irrationalismus
usw.).

„Der Herr ist und lebendig macht“

„Wir glauben, dass sie [die Welt] aus
dem freien Willen Gottes hervorgeht,
der die Geschöpfe an seinem Sein,
seiner Weisheit und Güte teilhaben
lassen wollte: ‚Denn du bist es, der
die Welt erschaffen hat, durch
deinen Willen war sie und wurde sie
erschaffen’ (Offb 4,11). (...). ‚Der Herr
ist gütig zu allen, sein Erbarmen
waltet über all seinen Werken’ (Ps
145,9)“ (Katechismus, 295). „Weil die
Schöpfung aus der göttlichen Güte
hervorgegangen ist, hat sie an dieser
Güte teil (‚Gott sah, dass es gut



war ..., sehr gut’: Gen 1,4. 10. 12. 18.
21. 31). Die Schöpfung ist von Gott
gewollt als ein
Geschenk“ (Katechismus, 299).

Weil die Schöpfung aus Güte erfolgt
und freies Geschenk ist, können wir
in ihr das Wirken des Heiligen
Geistes erkennen, der „über dem
Wasser schwebte“ (vgl. Gen 1,2), ist
doch der Geist die als Gabe
bezeichnete Person der
Dreifaltigkeit, die subsistierende
Liebe zwischen Vater und Sohn. Die
Kirche bekennt ihren Glauben an das
schöpferische Wirken des Heiligen
Geistes, der Lebensspender und
Quell alles Guten istvii.

Die christliche Überzeugung von der
Freiheit der göttlichen Schöpfungstat
hilft Ansichten überwinden, die in
Gott eine Notwendigkeit
hineintragen und damit zum
Fatalismus oder Determinismus
führen. Es gibt weder „in“ noch



„außerhalb“ Gottes etwas, das ihn
nötigen würde, etwas zu erschaffen.
Welches Ziel bewegt ihn aber dann
dazu? Was strebte er an, als er uns
schuf?

1.2. „Die Welt wurde zur Ehre
Gottes geschaffen“ (I.
Vatikanisches Konzil)

Gott hat alles geschaffen „nicht um
seine Herrlichkeit zu mehren,
sondern um sie zu bekunden und
mitzuteilen“ (hl. Bonaventura, Sent.
2, 1.2.2.1). Das I. Vatikanische Konzil
(1870) lehrt: Der „alleinige wahre
Gott hat in seiner Güte und
‚allmächtigen Kraft’ – nicht um seine
Seligkeit zu vermehren noch um
(Vollkommenheit) zu erwerben,
sondern um seine Vollkommenheit
zu offenbaren durch die Güter, die er
den Geschöpfen gewährt – aus völlig
freiem Entschluss vom Anfang der
Zeit an aus nichts zugleich beide
Schöpfungen begründet, die geistige



und die körperliche’“ (DS 3002; vgl. 
Katechismus, 293).

„Gottes Ehre ist es, dass sich seine
Güte zeigt und mitteilt. Dazu ist die
Welt geschaffen. ‚Er hat uns aus
Liebe im voraus dazu bestimmt,
seine Söhne zu werden durch Jesus
Christus und nach seinem gnädigen
Willen zu ihm zu gelangen, zum Lob
seiner herrlichen Gnade’ (Eph 1,5-6).
‚Denn Gottes Ruhm ist der lebendige
Mensch; das Leben des Menschen
aber ist die Anschauung Gottes’ (hl.
Irenäus, Adversus haereses
4,20.7)“ (Katechismus, 294).

Fern von der Dialektik einander
entgegengesetzter Prinzipien (wie im
manichäischen Dualismus und auch
im monistischen Idealismus Hegels)
bedeutet die Verherrlichung Gottes
als Ziel der Schöpfung keineswegs
die Negation des Menschen, sie ist
vielmehr eine unerlässliche
Voraussetzung für seine



Verwirklichung. Der christliche
Optimismus wurzelt in der
gleichzeitigen Verherrlichung Gottes
und des Menschen: „Nur wenn Gott
groß ist, ist auch der Mensch groß“viii.
Es handelt sich um einen
Optimismus und eine Logik, welche
die absolute Priorität des Guten
behaupten, aber deswegen nicht
blind sind für die Präsenz des Bösen
in Welt und Geschichte.

1.3. Erhaltung und Vorsehung. Das
Böse

Die Schöpfung betrifft nicht nur die
Anfänge. „Nach der Schöpfung
überlässt Gott sein Geschöpf nicht
einfach sich selbst. Er gibt ihm nicht
nur das Sein und das Dasein,
sondern er erhält es auch in jedem
Augenblick im Sein, gibt ihm die
Möglichkeit zu wirken und bringt es
an sein Ziel“ (Katechismus, 301). Die
Heilige Schrift vergleicht dieses
Handeln Gottes in der Geschichte mit



seinem Schöpfungswirken (vgl. Jes
44,24; 45,8; 51,13). Die
Weisheitsliteratur erläutert
ausdrücklich das Handeln Gottes zur
Erhaltung seiner Geschöpfe. „Wie
könnte etwas ohne deinen Willen
Bestand haben, oder wie könnte
etwas erhalten bleiben, das nicht von
dir ins Dasein gerufen wäre?“ (Weish
11,25). Der heilige Paulus geht weiter
und schreibt die Erhaltung Christus
zu: „Er ist vor aller Schöpfung, in
ihm hat alles Bestand“ (Kol 1,17).

Der Gott der Christen ist kein
Uhrmacher oder Architekt, der,
nachdem er sein Werk vollbracht
hat, es sich selbst überlässt. Diese
Vorstellung ist typisch für den
Deismus, dessen Grundsätzen gemäß
sich Gott nicht in die
Angelegenheiten dieser Welt
einmischt. Das aber bedeutet eine
Verzerrung der wahren Lehre vom
Schöpfergott durch die drastische



Trennung von Schöpfung, Erhaltung
und göttlicher Weltregierungix.

Der Begriff der Erhaltung schlägt die
Brücke von der Schöpfungstat zur
göttlichen Weltregierung
(Vorsehung). Gott erschafft und
erhält die Welt nicht nur, sondern
führt „seine Geschöpfe zu der letzten
Vollkommenheit (...), zu der er sie
berufen hat“ (Kompendium, 55). Die
Heilige Schrift zeigt die absolute
Souveränität Gottes und bezeugt
ständig seine väterliche Fürsorge,
sowohl im Allerkleinsten als auch in
den großen Ereignissen der
Geschichte (vgl. Katechismus, 303). In
diesem Zusammenhang erscheint
Jesus als die Fleisch gewordene
Vorsehung Gottes, der als Guter Hirte
sich der materiellen und spirituellen
Bedürfnisse der Menschen annimmt
(Joh 10, 11.14-15; Mt 14, 13-14, etc.)
und uns lehrt, uns seiner Vorsorge
anzuvertrauen (Mt 6, 31-33).



Wenn Gott alles voller Güte schafft,
erhält und lenkt, woher kommt dann
das Böse? „Jede vorschnelle Antwort
auf diese ebenso bedrängende wie
unvermeidliche, ebenso
schmerzliche wie geheimnisvolle
Frage wird unbefriedigt lassen. Der
christliche Glaube als ganzer ist die
Antwort auf diese Frage (...). Es gibt
kein Element der christlichen
Botschaft, das nicht auch Antwort auf
das Problem des Bösen
wäre“ (Katechismus, 309).

Die Schöpfung war nicht mit ihrem
Beginn bereits abgeschlossen. Gott
hat sie vielmehr in statu viae
erschaffen, also im Hinblick auf ein
noch zu erreichendes Ziel. Zur
Verwirklichung seiner Absichten
bedient er sich der Mitwirkung
seiner Geschöpfe und gewährt den
Menschen eine Teilhabe an seiner
Vorsehung, wobei er ihre Freiheit
auch dann respektiert, wenn sie
schlecht handeln (vgl. Katechismus,



302, 307 und 311). Wirklich
erstaunlich ist dabei, dass Gott „in
seiner allmächtigen Vorsehung sogar
aus den Folgen eines durch seine
Geschöpfe verursachten moralischen
Übels etwas Gutes zu ziehen
vermag“ (Katechismus, 312). Es ist
eine geheimnisvolle, aber großartige
Wahrheit, „dass Gott bei denen, die
ihn lieben, alles zum Guten
führt“ (Röm 8, 28)x.

Die Anwesenheit des Bösen scheint
auf eine Spannung zwischen
göttlicher Allmacht und göttlicher
Güte hinzuweisen, die sein Handeln
in der Geschichte kennzeichnet. Die –
sicher geheimnisvolle – Antwort
darauf ist das Kreuz Christi. Es
offenbart, „wie Gott ist“, und wird
damit zu einem Quell der Weisheit
für den Menschen (sapientia crucis).

1.4. Schöpfung und Heil

Die Schöpfung „ist der erste Schritt
zum Bund des einen Gottes mit



seinem Volk“ (Kompendium, 51).
Nach der Bibel ist die Schöpfung
offen für das Heilshandeln Gottes in
der Geschichte, das im
Paschamysterium Christi seine Fülle
erreicht und am Ende der Zeiten
seine Vollendung findet. Die
Schöpfung geht auf den Sabbat zu,
auf den siebten Tag, an dem Gott
ruhte. An diesem Tag kommt die
erste Schöpfung zu ihrem
Höhepunkt, um sich auf den achten
Tag hin zu öffnen, an dem ein noch
herrlicheres Werk beginnt: die
Erlösung, die neue Schöpfung in
Christus (2 Kor 5,17; vgl. 
Katechismus, 345-349).

Hier zeigt sich die Kontinuität und
Einheit des göttlichen Plans von
Schöpfung und Erlösung. Zwischen
ihnen besteht kein Bruch (denn die
Sünde der Menschen hat das
göttliche Werk nicht völlig zerstört),
sondern ein Zusammenhang. Man
könnte sagen, dass dieses Band von



Schöpfung und Erlösung darin
besteht, dass einerseits die
Schöpfung das erste Heilsereignis ist
und dass andererseits die Erlösung
den Charakter einer Neuschöpfung
hat. Dieses Verhältnis beleuchtet
wichtige Aspekte des christlichen
Glaubens, wie die Hinordnung der
Natur auf die Gnade oder die
Existenz eines einzigen
übernatürlichen Ziels des Menschen.

2. Die geschaffene
Wirklichkeit

Das Ergebnis des göttlichen
Schöpfungsaktes ist die gesamte
geschaffene Welt, „Himmel und
Erde“ (Gen 1,1). Gott ist „der Schöpfer
alles Sichtbaren und Unsichtbaren,
des Geistigen und des Körperlichen:
er schuf in seiner allmächtigen Kraft
vom Anfang der Zeit an aus nichts
zugleich beide Schöpfungen, die
geistige und die körperliche, nämlich
die der Engel und die der Welt: und



danach die menschliche, die
gewissermaßen zugleich aus Geist
und Körper besteht“xi.

So überwindet das Christentum
sowohl den Monismus (der
behauptet, dass Materie und Geist
dasselbe sind bzw. dass Gott mit der
Welt identisch ist) als auch den
Dualismus (für den Materie und
Geist gegensätzliche Urprinzipien
sind).

Die Schöpfungstat gehört zur
Ewigkeit Gottes, ihr Ergebnis ist
hingegen durch die Zeitlichkeit
gekennzeichnet. Die Offenbarung
hält fest, dass die Welt als solche
einen zeitlichen Anfang hatxii, dass
also Welt und Zeit zugleich
erschaffen wurden, was durchaus
der Einheit des göttlichen Planes
entspricht, sich in der
Heilsgeschichte zu offenbaren.

2.1 Die geistige Welt: die Engel



„Dass es geistige, körperlose Wesen
gibt, die von der Heiligen Schrift für
gewöhnlich ‚Engel’ genannt werden,
ist eine Glaubenswahrheit. Das
bezeugt die Schrift ebenso klar wie
die Einmütigkeit der
Überlieferung“ (Katechismus, 328).
Beide sprechen von ihrer doppelten
Aufgabe, Gott zu lobpreisen und ihm
als Boten seines Heilsratschlusses zu
dienen. Das Neue Testament verweist
auf die Beziehung der Engel zu
Christus: Sie sind durch ihn und auf
ihn hin geschaffen (Kol 1,16), sie
begleiten das Leben Jesu von seiner
Geburt bis zur Himmelfahrt und
verkünden seine Wiederkunft in
Herrlichkeit (vgl. Katechismus, 333).

Auch vom Beginn an sind sie im
Leben der Kirche präsent, die ihre
machtvolle Hilfe erfährt und sich in
der Liturgie mit ihnen zur Anbetung
Gottes vereint. Jeder Mensch wird
von der Geburt an von einem Engel
begleitet, der ihn beschützt und zum



ewigen Leben hinführt (vgl.
Katechismus, 334-336).

Die Theologie (besonders der hl.
Thomas von Aquin, der Doctor
Angelicus) und das Lehramt der
Kirche haben sich eingehend mit der
Natur dieser reinen Geistwesen
befasst, die mit Vernunft und Willen
begabt sind, und haben betont, dass
es sich um personale und
unsterbliche Geschöpfe handelt, die
alle sichtbaren Kreaturen an
Vollkommenheit übertreffen (vgl. 
Katechismus, 330).

Die Engel wurden in einem Zustand
der Prüfung erschaffen. Einige haben
unwiderruflich gegen Gott rebelliert.
Satan und die anderen Dämonen, die
gut erschaffen wurden, aber durch
ihren Fall aus eigener Schuld böse
geworden sind, haben unsere
Stammeltern zur Sünde verführt
(vgl. Katechismus, 391-395).

2.2. Die materielle Welt



„Gott selbst hat die sichtbare Welt
mit all ihrem Reichtum, ihrer
Vielfalt, ihrer Ordnung erschaffen.
Die Schrift stellt das Schöpfungswerk
sinnbildlich als eine Reihe von sechs
göttlichen ‚Arbeitstagen’ dar, die mit
der Ruhe des siebten Tages
abschließen (vgl. Gen 1,1 –
2,4)“ (Katechismus, 337). „Die Kirche
musste wiederholt dafür einstehen,
dass die Schöpfung, einschließlich
der materiellen Welt, gut ist (vgl. DS
286; 455-463; 800; 1333;
3002)“ (Katechismus, 299).

„Durch ihr Geschaffensein selber
nämlich haben alle
Einzelwirklichkeiten ihren festen
Eigenstand, ihre eigene Wahrheit,
ihre eigene Gutheit sowie ihre
Eigengesetzlichkeit und ihre eigenen
Ordnungen“ (GS 36,2). Die Wahrheit
und die Güte des Geschaffenen
stammen von dem einen
Schöpfergott, der zugleich dreifaltig
ist. So ist die geschaffene Welt eine



Art Widerschein des Wirkens der
drei göttlichen Personen: „In allen
Geschöpfen findet sich ein Bild der
Dreifaltigkeit in der Weise einer
Spur“xiii.

Als Werk Gottes hat der Kosmos
Schönheit und Würde. Unter den
Geschöpfen gibt es Solidarität und
Hierarchie, was zu einer
kontemplativen Haltung der Achtung
gegenüber dem Geschaffenen und
seinen natürlichen Gesetzen führen
muss (vgl. Katechismus, 339, 340, 342,
354). Ohne Zweifel wurde der
Kosmos um des Menschen willen
geschaffen, dem Gott geboten hat,
sich die Erde zu unterwerfen (vgl. 
Gen 1,28). Diese Weisung ist nicht
eine Aufforderung zur despotischen
Ausbeutung der Natur, sondern zur
Teilnahme an der Schöpfermacht
Gottes. Durch seine Arbeit wirkt der
Mensch an der Vervollkommnung
der Schöpfung mit.



Der Christ teilt die gerechten
Forderungen, die eine ökologische
Sensibilität in den letzten
Jahrzehnten offen gelegt hat, ohne
dabei in eine vage Vergöttlichung der
Welt zu verfallen. Er behauptet die
Überlegenheit des Menschen über
die anderen Geschöpfe und sieht in
ihm den „Gipfel des
Schöpfungswerkes“ (Katechismus,
343).

2.3. Der Mensch

Der Mensch nimmt im
Schöpfungswerk Gottes eine
besondere Stellung ein, da er sowohl
an der materiellen als auch an der
geistigen Wirklichkeit teilhat. Nur
von ihm sagt die Schrift, dass er von
Gott „als unser Abbild, nach unserer
Gestalt“ (Gen 1,26) gemacht sei. Er
wurde von Gott zum Haupt der
sichtbaren Welt bestellt und hat eine
besondere Würde: „Von allen
sichtbaren Geschöpfen ist einzig der



Mensch ‚fähig, seinen Schöpfer zu
erkennen und zu lieben’ (GS 12,3); er
ist ‚auf Erden das einzige
Geschöpf ..., das Gott um seiner
selbst willen gewollt hat’ (GS 24,3); er
allein ist berufen, in Erkenntnis und
Liebe am Leben Gottes teilzuhaben.
Auf dieses Ziel hin ist er geschaffen
worden, und das ist der Hauptgrund
für seine Würde“ (Katechismus, 356;
vgl. ebd. 1701-1703).

Mann und Frau sind in ihrer
einander ergänzenden
Verschiedenheit gottgewollt und
haben die gleiche personale Würde
(vgl. Katechismus, 357, 369, 372).
Beide kennzeichnet die substantielle
Einheit von Leib und Seele, wobei
letztere die „Form“ des Leibes ist.
Jede Geistseele ist unmittelbar von
Gott geschaffen und unsterblich. Sie
ist nicht von den Eltern
„hervorgebracht“ und auch nicht
präexistent (vgl. Katechismus, 365
und 366). Sowohl die Geistigkeit als



auch die Unsterblichkeit der Seele
sind philosophisch nachweisbar. Die
Behauptung, der Mensch sei
ausschließlich das Resultat
biologischer Evolution (absoluter
Evolutionismus), ist Reduktionismus.
In der Wirklichkeit gibt es
ontologische Stufen, die durch
Evolution allein nicht erklärbar sind.
Das Gewissen und die Freiheit des
Menschen etwa beweisen seine
Überlegenheit über die materielle
Welt und sind Zeichen seiner
besonderen Würde.

Die Wahrheit der Schöpfung hilft,
sowohl die Leugnung der Freiheit zu
vermeiden (Determinismus) als auch
ihr Gegenteil, nämlich ihre
ungebührliche Überschätzung. Die
menschliche Freiheit ist eine
geschaffene, nicht eine absolute
Freiheit, und sie steht in
Wechselbeziehung zur Wahrheit und
zum Guten. Dem Traum von einer
Freiheit als reiner Macht und



Willkür liegt nicht nur ein verzerrtes
Bild des Menschen, sondern auch ein
falsches Gottesbild zugrunde.

Durch sein Wirken und seine Arbeit
hat der Mensch Anteil an der
Schöpfermacht Gottesxiv. Außerdem
sind sein Verstand und sein Wille,
einem Funken gleich, Teilhabe an der
göttlichen Weisheit und Liebe.
Während die übrige sichtbare Welt
nur eine Spur der Dreifaltigkeit ist,
ist das menschliche Wesen wahre 
imago Trinitatis.

3. Einige praktische Folgen
aus der Wahrheit über die
Schöpfung

Die Radikalität der göttlichen
Schöpfungs- und Heilstat verlangt
vom Menschen eine Antwort, die
gleichfalls total sein muss: „Du sollst
den Herrn, deinen Gott, lieben mit
ganzem Herzen, mit ganzer Seele
und mit all deinen Gedanken“ (Dtn



6,5; vgl. Mt 22,37; Mk 12,30; Lk 10,27).
Der Mensch findet das wahre Glück
in dieser Antwort, und nur in ihr
gewinnt er seine ganze Freiheit.

Die Universalität des göttlichen
Wirkens hat sowohl intensiven als
auch extensiven Charakter: Gott
schafft und rettet jeden Menschen
und alle Menschen. Die Antwort auf
den Ruf Gottes, ihn aus ganzem
Herzen zu lieben, ist aufs engste
damit verbunden, allen seine Liebe
zu bringenxv.

Der Mensch, der Gottes Macht,
Weisheit und Liebe erfasst und
bewundert, nimmt vor ihm eine
Haltung der Ehrfurcht, der Anbetung
und der Demut ein; er lebt in Gottes
Gegenwart und ist sich bewusst, sein
Sohn bzw. seine Tochter zu sein. Der
Glaube an die Vorsehung erweckt im
Christen eine Haltung kindlichen
Vertrauens auf Gott in allen
Lebensumständen. Er ist dankbar für



die erhaltenen Güter und überlässt
sich, wenn die Dinge schlecht laufen,
Gott in aller Einfachheit, denn er
weiß, dass Gott aus den Übeln
größere Güter hervorgehen lässt.

Im Bewusstsein, dass alles zur Ehre
Gottes geschaffen wurde, versucht
der Christ, in allen seinen
Handlungen das Ziel anzustreben,
das sein Leben glücklich macht: die
Verherrlichung Gottes und nicht die
Befriedigung der eigenen Ehrsucht.
Er bemüht sich um die Lauterkeit der
Absicht in seinem ganzen Tun, so
dass das einzige Ziel seines Lebens
darin besteht, Gott alle Ehre zu
geben: Deo omnis gloria!xvi

Gott wollte den Menschen an die
Spitze seiner Schöpfung stellen und
ihm die Herrschaft über die Welt
anvertrauen, damit er sie durch
seine Arbeit vervollkommne. Das
Wirken des Menschen kann



demnach als Teilhabe am göttlichen
Schöpfungswerk verstanden werden.

Die Größe und Schönheit der
Geschöpfe versetzt die Menschen in
Staunen. Es drängt sich ihm die
Frage nach dem Ursprung und der
Bestimmung der Welt und des
Menschen auf, und er beginnt, den
Schöpfer zu erahnen. Im Dialog mit
ungläubigen Menschen kann der
Christ diese Fragen berühren, damit
sich Verstand und Herz dem Licht
des Schöpfers öffnen. Und im Dialog
mit den Anhängern der
verschiedenen Religionen bietet sich
ihm in der Wahrheit über die
Schöpfung, der sie ja zum Teil
zustimmen, ein ausgezeichneter
Ansatzpunkt, der auch dazu dienen
kann, einige sittliche Grundwerte der
Person herauszustellen.

SANTIAGO SANZ

Grundlegende Literatur:



Katechismus der katholischen Kirche,
279-374.

Kompendium des Katechismus der
katholischen Kirche, 51-72.

DH Nrn. 125, 150, 800, 806, 1333,
3000-3007, 3021-3026, 4319, 4336,
4341.

II. Vatikanisches Konzil, Gaudium et
spes, 10-18, 19-21, 36-39.

Johannes Paul II., Ich glaube an Gott
den Schöpfer (Katechesen1985-1986).

Empfohlene Literatur:

Hl. Augustinus, Bekenntnisse, Buch
XII.

Hl. Thomas von Aquin, Summa
theologiae, I, qq. 44-46.

Hl. Josefmaria, Homilie Die Welt
leidenschaftlich lieben, in Gespräche
mit Msgr. Escrivá de Balaguer,
113-123.



J. Ratzinger, Im Anfang schuf Gott.
Vier Predigten über Schöpfung, Fall
und Konsequenzen des
Schöpfungsglaubens, Einsiedeln 2014

Johannes Paul II., Erinnerung und
Identität, München 2005.

i Unter den vielen Stellungnahmen
vgl. besonders Benedikt XVI.,
Ansprache an die Mitglieder der
Römischen Kurie, 22.12.2005;
Ansprache in Regensburg, Glaube,
Vernunft und Universität, 12.9.2006;
Angelus, 28.1.2007.

ii Vgl. hl. Thomas von Aquin, De
Potentia, q.3, a.3, c. Im Katechismus
wird nach dem gleichen Schema
vorgegangen.

iii Vgl. hl. Thomas von Aquin, Super
Sent., lib. 1, d.14, q.1, a.1, c.: „Sie sind



Ursache und Grund für den
Hervorgang der Geschöpfe“.

iv Daher sagt man, dass Gott, um zu
erschaffen, keine Werkzeuge
braucht, denn kein Werkzeug verfügt
über die unendliche Macht, der es
zur Schöpfung bedarf. Wenn man
davon spricht, dass der Mensch
etwas schafft oder an der göttlichen
Schöpfungstat mitwirkt, dann
verwendet man das Wort „schaffen“
und „Schöpfung“ nicht im analogen,
sondern nur im metaphorischen
Sinn.

v Dieser Punkt begegnet oft in der
Lehre Benedikts XVI., z.B. in der
Homilie in Regensburg (12.9.2006), in
der Ansprache in Verona
(19.10.2006), beim Treffen mit dem
Klerus der Diözese Rom (22.2.2007),
usw.

vi Sowohl der wissenschaftsgläubige
Rationalismus als auch der
unwissenschaftliche Fideismus



bedürfen einer Korrektur durch die
Philosophie. Darüber hinaus ist die
falsche Apologetik derer zu
vermeiden, die mit Hilfe
wissenschaftlicher Daten und
Experimente Konkordanzen
konstruieren, die der Demonstration
von Glaubenswahrheiten dienen
sollen, obwohl – wie bereits gesagt –
diese Daten auf anderen Methoden
und Disziplinen beruhen.

vii Vgl. Johannes Paul II., Enzyklika 
Dominum et vivificantem, 18.5.1986,
10.

viii Benedikt XVI., Homilie, 15.8.2005.

ix Der Deismus impliziert eine
Fehlauffassung des metaphysischen
Schöpfungsbegriffes. Da Schöpfung
Seinsmitteilung ist, hat sie die
ontologische Abhängigkeit des
Geschöpfes zur Folge, die auch bei
Fortdauer in der Zeit weiterbesteht.
Schöpfung und Erhaltung sind ein
einziger Akt, auch wenn wir sie



begrifflich unterscheiden können:
„Die Erhaltung der Dinge im Sein
durch Gott geschieht nicht durch
eine neue Tätigkeit, sondern durch
die Fortsetzung der Tätigkeit, durch
die er das Sein verleiht, und diese
Tätigkeit ist ohne Bewegung und
Zeit“ (hl. Thomas von Aquin, Summa
Theologiae I q.104, a.1, ad4).

x Wie viele andere im Lauf der
Kirchengeschichte hat auch der
heilige Josefmaria dieses Pauluswort
häufig gebraucht, um zur freudigen
Annahme des göttlichen Willens, wie
er selbst sie lebte, aufzufordern (vgl. 
Die Spur des Sämanns, 127; Kreuzweg,
IX, 4; Freunde Gottes, 119).
Andererseits findet sich im letzten
Buch Johannes Pauls II., Erinnerung
und Identität, eine tiefschürfende
Reflexion über das Wirken der
göttlichen Vorsehung in der
Menschheitsgeschichte in Auslegung
einer anderen Paulusstelle: „Lass
dich nicht vom Bösen besiegen,



sondern besiege das Böse durch das
Gute“ (Röm, 12, 21).

xi IV. Laterankonzil (1215), DH 800.

xii So lehrt das IV. Laterankonzil, auf
das sich das I. Vatikanische Konzil
bezieht (vgl. DH 800 bzw. DH 3002).
Es handelt sich um eine
Offenbarungswahrheit, die der
menschliche Verstand nicht
beweisen kann, wie der heilige
Thomas im berühmten
mittelalterlichen Disput über die
Ewigkeit der Welt gezeigt hat: vgl. 
Contra Gentes, lib. 2, cap. 31-38,
sowie sein philosophisches Werk De
aeternitate mundi.

xiii Hl. Thomas von Aquin, Summa
Theologiae I, q.45, a.7, co.; vgl. 
Katechismus, 237.

xiv Vgl. hl. Josefmaria, Freunde
Gottes, 57.



xv Dass das Apostolat ein
Überfließen des Innenlebens ist (vgl.
hl. Josefmaria, Der Weg, 961),
erscheint wie ein Korrelat zur
göttlichen Dynamik des ad intra – ad
extra, insofern die Intensität des
Seins, der Weisheit und der Liebe der
heiligsten Dreifaltigkeit auf die
Geschöpfe überströmt.

xvi Vgl. hl. Josefmaria, Der Weg, 780; 
Die Spur des Sämanns, 647; Im Feuer
der Schmiede, 611, 639, 1051.

pdf | automatisch generiertes
Dokument von https://opusdei.org/de-at/

article/06-die-schopfung/ (11.01.2026)

https://opusdei.org/de-at/article/06-die-schopfung/
https://opusdei.org/de-at/article/06-die-schopfung/

	06. Die Schöpfung
	Einleitung
	1. Der Schöpfungsakt
	2. Die geschaffene Wirklichkeit
	3. Einige praktische Folgen aus der Wahrheit über die Schöpfung


