
opusdei.org

At elske verden
lidenskabeligt

Grundlæggerens prædiken 'At
elske verden lidenskabeligt' (i
bogen 'Conversaciones con
Mons. Escrivá de Balaguer',
Rialp 2002; nr. 113) I denne
prædiken opsummerer den
hellige grundlægger af Opus Dei
det budskab, han har forkyndt
siden 1928.

18.08.2024

(Prædiken holdt på Navarra
University campus den 8/10 1967.)



Hent prædikenen i pdf-format

I har netop hørt læsningen af de to
tekster fra den Hellige Skrift, som
hører til messen den 21. søndag efter
pinsen. Efter at have lyttet til Guds
ord, er I nu placeret i den kontekst,
hvori jeg vil fremlægge hvad jeg har
at sige. Det er ord fra en præst,
fremført foran en stor familie af
Guds børn, i Hans hellige kirke. Det
er med vilje overnaturlige Ord, som
forkynder Guds storhed og hans
barmhjertighed over for
menneskeheden. Ord der forbereder
jer på den underfulde eukaristi, vi i
dag fejrer på Navara Universitetets
campus.

Tænk et øjeblik på det, jeg netop har
sagt. Vi fejrer den hellige eukaristi,
det sakramentale offer af Herrens
legeme og blod, dette troens
mysterium, der binder alle
kristendommens mysterier sammen.
Vi fejrer derfor den mest hellige og

https://multimedia.opusdei.org/doc/pdf/At%20elske%20verden%20lidenskabeligt20240818120044797599.pdf


betydningsfulde handling, som vi
mennesker, takket være Guds nåde,
kan udføre i dette liv. At modtage
Herrens legeme og blod bliver på en
måde at frigøre os fra rummets og
tidens bånd for at forenes med Gud i
himlen, hvor Kristus selv vil tørre
tårerne fra vores øjne, og hvor
hverken død, sorg eller klager mere
vil finde sted, fordi den gamle verden
vil være forbi.[1]

Denne trøstende og dybe sandhed,
denne eskatologiske betydning af
eukaristien, som teologerne ofte
kalder den, kan dog misforstås. Den
er blevet misforstået hver gang, man
har forsøgt at fremstille det kristne
liv som noget udelukkende åndeligt –
spiritualistisk, mener jeg – et liv
bestemt kun for de rene, en slags
ekstraordinære mennesker, der ikke
beskæftiger sig med denne verdens
foragtelige ting, eller som højst
tolererer dem, fordi de nødvendigvis



er forbundet med ånden, så længe vi
lever her på jorden.

Når man betragter tingene på denne
måde, bliver kirkebygningen det
primære sted for det kristne liv. At
være kristen bliver så at gå i kirken,
deltage i gudstjenester, blive en del
af en lukket kirkelig sfære, en adskilt 
verden, der udgiver sig for at være
himlens forhal, imens den
almindelige verden går sin egen vej.
Den kristne lære og livet i nåden ville
således kun lige akkurat berøre
menneskehedens hektiske historiske
forløb uden nogensinde rigtigt at
møde den.

På denne oktobermorgen, imens vi
forbereder os på at fejre mindet om
Herrens påske, afviser vi helt og
holdent denne forvrængede
opfattelse af kristendommen. Tænk
et øjeblik over rammen for vores
eukaristi, for vores taknemmelighed.
Vi befinder os i et helt særligt tempel.



Man kunne sige, at universitetets
campus er skibet, og at
universitetsbiblioteket er altertavlen;
derovre er maskineriet, der skal
bygge nye bygninger, og over os
Navarras himmel...

Bekræfter dette billede ikke for jer,
på en håndgribelig og uforglemmelig
måde, at det almindelige liv er det
sande sted for jeres kristne
eksistens? Mine børn, hvor jeres
brødre, jeres medmennesker er; hvor
jeres forhåbninger, jeres arbejde og
jeres kære er – der skal I møde
Kristus dagligt. Det er midt i verdens
mest materielle ting, at vi skal
helliggøre os selv, ved at tjene Gud og
alle mennesker.

Jeg har altid forkyndt dette med ord
fra den Hellige Skrift: Verden er ikke
ond, for den er kommet ud af Guds
hænder. Den er Hans skaberværk, og
“Gud så, at det var godt”[2]. Det er os
mennesker, der gør verden ond og



grim med vores synder og troløse
handlinger. Tvivl ikke på dette, mine
børn: Enhver form for flugt fra
dagligdagens skinbarlige virkelighed
er for jer, mænd og kvinder i verden,
at handle imod Guds vilje.

Tværtimod bør I nu med større
klarhed forstå, at Gud kalder jer til at
tjene Ham i og gennem menneskets
ordinære, materielle og verdslige
aktiviteter. Han venter på jer hver
dag – i laboratoriet, i hospitalets
operationsstue, på militærkasernen,
på universitetet, på fabrikken, på
værkstedet, i marken, i hjemmet, på
hele det uendelige område, som det
menneskelige arbejde udgør. Forstå,
at der findes noget helligt, noget
guddommeligt, skjult i de mest
almindelige hverdagssituationer, og
at det er op til hver enkelt af jer at
opdage det.

Til de studerende og arbejdere, der
samledes omkring mig i 30’erne,



plejede jeg at sige, at de skulle vide,
hvordan de materialiserer deres
åndelige liv. På den måde ønskede
jeg at holde dem fra fristelsen, som
er så hyppig både dengang som nu,
fra at leve et slags dobbeltliv. På den
ene side et indre liv, et liv i
fællesskab med Gud, og på den
anden side et liv adskilt fra dette med
job, familie og socialt samvær, fuldt
af små jordiske anliggender.

Nej, mine børn! Vi må ikke leve
dobbeltliv. Vi kan ikke være som
skizofrene, hvis vi vil være kristne.
Der findes kun ét liv, og det består af
kød og ånd. Det er dette liv, der må
blive helligt i krop og sjæl, fyldt af
Gud. Og denne usynlige Gud finder vi
i de mest synlige og materielle ting.

Der er ingen anden vej. Enten lærer
vi at finde Herren i det daglige liv,
eller også finder vi Ham aldrig.
Derfor kan jeg sige jer, at vores
samtid har brug for at give de



materielle og de tilsyneladende mest
banale situationer deres ædle og
oprindelige betydning tilbage. Vi må
sætte dem i tjeneste for Guds rige,
åndeliggøre dem og på den måde
gøre dem til et middel for og
anledning til et konstant møde med
Jesus Kristus.

Et ægte kristent sind, der bekender al
køds opstandelse, har naturligt altid
modsat sig dis-inkarnationen, uden at
frygte at blive dømt som
materialistisk. Derfor er det legitimt
at tale om en kristen materialisme,
som frimodigt modsætter sig de
materialismer, der ikke anerkender
åndens eksistens.

Hvad er ellers sakramenterne – som
tidlige kristne forfattere beskrev som
aftryk af Ordets Inkarnation – hvis
ikke det klareste udtryk for den vej,
Gud har valgt for at hellige os og føre
os til himlen? Ser I ikke, at hvert
sakramente er Guds kærlighed med



al sin skabende og frelsende kraft,
som Gud giver os ved at anvende
materien? Hvad er denne eukaristi,
som nu nærmer sig, andet end vor
Frelsers ærværdige legeme og blod,
som tilbydes os gennem denne
verdens beskedne materiale, vin og
brød, de naturlige elementer, dyrket
af mennesker, som det seneste
økumeniske koncil mindede os om?
[3]

Det er forståeligt, mine børn, at
Apostelen kunne skrive: Alt tilhører
jo jer. Men I tilhører Kristus, og
Kristus Gud[4]. Det drejer sig om en
opadgående bevægelse som Den
Hellige Ånd, som er udgydt i vores
hjerter, ønsker at fremkalde i verden
– fra jorden helt til Herrens
herlighed. Og for at klargøre, at alt
omfattes af denne opadgående
bevægelse, selv det der synes mest
prosaisk, skriver den hellige Paulus: 
Enten I altså spiser eller drikker, eller



hvad I end gør, skal I gøre alt til Guds
ære[5].

Denne lære fra den Hellige Skrift
udgør, som I ved, kernen i Opus Deis
ånd. Den bør føre jer til at udføre
jeres arbejde perfekt, til at elske Gud
og mennesker ved at udføre de små
ting i jeres daglige liv med kærlighed,
og til at opdage det guddommelige,
der gemmer sig i detaljerne. Hvad
passer bedre her end nogle linjer fra
Castiliansk digter: Skriv langsomt og
med smuk håndskrift, for at gøre
tingene godt er vigtigere end bare at
gøre dem[6].

Jeg forsikrer jer, mine børn, at når en
kristen udfører selv de mest
ubetydelige daglige handlinger med
kærlighed, bliver de fyldt med Guds
transcendens. Derfor har jeg
gentagne gange understreget, hamret
det ind igen og igen, at den kristne
kaldelse består i at gøre hverdagens
prosa til episk poesi. Himlen og



jorden synes at mødes i horisonten,
mine børn. Men nej, det er i jeres
hjerter, at de virkelig mødes, når I
lever jeres almindelige liv på en
hellig måde.

Jeg har lige sagt, lev jeres almindelige
liv på en hellig måde. Og med disse
ord mener jeg alle de forskellige
opgaver en kristen har. Læg
dagdrømmene, fantasierne og den
falske idealisme til side. Hvis bare jeg
ikke var gift, hvis bare jeg ikke havde
dette job, hvis bare jeg var sundere,
hvis bare jeg var ung, hvis bare jeg
var gammel... I stedet bør I holde jer
nøgternt til den materielle og
umiddelbare virkelighed, hvor
Herren findes! Se på mine hænder og
mine fødder, sagde den opstandne
Jesus, det er mig selv. Føl på mig og se,
en ånd har ikke kød og ben, som I ser,
jeg har[7].

Mange aspekter af den sekulære
verden, som I bevæger jer i, bliver



belyst af disse sandheder. Tænk for
eksempel på jeres handlinger som
borgere i det civile liv. En person, der
ved, at verden – og ikke kun templet
– er stedet for hans møde med
Kristus, elsker verden. Han
bestræber sig på at opnå en god
generel og faglig uddannelse, danner
sine egne meninger om de
problemer, der præger hans
omgivelser, med fuldstændig frihed,
og træffer derfor sine egne
beslutninger, som, fordi de er en
kristens beslutninger, også er baseret
på en ydmyg, personlig refleksion,
der forsøger at opfange Guds vilje i
livets små og store detaljer.

Men en sådan kristen ville aldrig
komme på den tanke at tro eller sige,
at han går fra templet ned til verden
for at repræsentere Kirken, og at
hans løsninger er de katolske
løsninger på disse problemer. Det må
ikke være sådan, mine børn! Det ville
være klerikalisme, officiel



katolicisme, eller hvad I nu vil kalde
det. Under alle omstændigheder er
det at gøre vold på tingenes natur.
Overalt må I udbrede en ægte 
lægmands mentalitet, der skal føre til
tre konklusioner:

— Vær ærlige nok til at tage ansvar
for egne beslutninger.

— Vær kristne nok til at respektere
jeres trosfæller, som i almene
spørgsmål foreslår andre løsninger
end dem, vi selv fastholder.

— Og vær katolske nok til ikke at
bruge vores Moderkirke ved at
blande hende ind i menneskelige
fraktioner.

Det står klart, at I på dette område,
såvel som på alle andre, ikke kunne
leve et almindeligt liv på en hellig
måde, hvis I ikke nød den frihed, som
kommer af jeres værdighed som
mænd og kvinder skabt i Guds
billede – og som anerkendes af



kirken. Personlig frihed er afgørende
i det kristne liv. Men glem ikke, mine
børn, at det altid er frihed med
ansvar.

Tag derfor mine ord for hvad de er:
en opfordring til dagligt at udøve
jeres rettigheder, ikke kun i
nødsituationer. Til nobelt at opfylde
jeres medborgerlige forpligtelser – i
det politiske liv, i erhvervslivet, på
universitetet og i det professionelle
liv – og modigt bære konsekvenserne
af den personlige selvstændighed,
der tilkommer jer, og jeres frie valg.
Denne kristne lægmands mentalitet
vil gøre det muligt for jer at undgå al
intolerance og fanatisme. Eller for at
sige det på en mere positiv måde: det
vil hjælpe jer med at leve i fredelig
sameksistens med alle jeres
medborgere og fremme denne
sameksistens på alle områder af det
sociale liv.



Jeg ved, at jeg ikke behøver at minde
jer om det, som jeg har gentaget
gennem så mange år. Denne lære om
medborgerlig frihed, om at leve
sammen i forståelse og harmoni,
udgør en meget vigtig del af Opus
Deis budskab. Skal jeg igen
understrege, at mænd og kvinder,
som ønsker at tjene Jesus Kristus i
Guds Værk, er borgere helt som andre
borgere, som alvorligt stræber efter
at leve deres kristne kaldelse til dens
yderste konsekvenser?

Intet adskiller mine børn fra deres
medborgere. Dog har de, udover
deres kristne tro, intet til fælles med
medlemmerne af religiøse ordener.
Jeg elsker de religiøse og ærer og
beundrer deres klausurer, deres
apostoliske arbejde, deres adskillelse
fra verden – deres contemptus mundi
– som er andre tegn på hellighed i
Kirken. Men Herren har ikke givet
mig et religiøst kald, og at ønske et
sådan for mig selv ville være forkert.



Ingen autoritet på jorden kan tvinge
mig til at blive en ordensmand,
ligesom ingen autoritet kan tvinge
mig til at indgå ægteskab. Jeg er
sekulær præst, Jesu Kristi præst, som
lidenskabeligt elsker verden.

Hvem er de mænd og kvinder, der
sammen med mig, en fattig synder,
har fulgt Jesus Kristus? En lille
procentdel præster, der tidligere har
haft et sekulært erhverv eller job. Et
stort antal sekulære præster fra
mange bispedømmer rundt om i
verden som således bekræfter deres
lydighed over for deres respektive
biskopper og deres kærlighed og
effektivitet i deres stiftsarbejde, altid
med armene udbredt som et kors for
at alle sjæle kan finde plads i deres
hjerter, og som jeg står midt i
hverdagens stress i en verden de
elsker. Desuden den store skare af
mænd og kvinder – fra forskellige
nationer, med forskellige sprog, med
forskellige racer – der lever af deres



professionelle arbejde. De fleste gift,
mange andre ugifte. De arbejder
sammen med deres medborgere om
den alvorlige opgave – at gøre
samfundet mere humant og mere
retfærdigt. Jeg gentager: Disse
mennesker arbejder under eget
ansvar, side om side med deres
medborgere, i deres ædle daglige
kamp og oplever samme medgang og
modgang Alt dette i forsøget på at
opfylde deres pligter og udøve deres
sociale og civile rettigheder. Og alt
dette med en naturlighed, som
enhver bevidst kristen, uden at
opfatte sig selv som elitær. Alt imens
de er sammen med deres kollegaer,
forsøger de at opdage de
guddommelige glimt, i de mest
almindelige hverdags oplevelser.
Også de aktiviteter, som Opus Dei
som institution fremmer, har disse
markant sekulære kendetegn. De er
ikke kirkelige aktiviteter. De
repræsenterer ikke Kirkens hellige
hierarki. Det er aktiviteter, der



fremmer menneskelig, kulturel og
social udvikling, udført af borgere,
som forsøger at oplyse dem med
Evangeliets lys og opvarme dem med
Kristi kærlighed. En kendsgerning vil
klargøre det for jer: Opus Dei har for
eksempel aldrig haft og vil aldrig få
som mission at styre
bispedømmernes seminarier, hvor
biskopperne, indsat af Den Hellige
Ånd[8], forbereder deres fremtidige
præster.

Derimod fremmer Opus Dei erhvervs
– og landbrugsskoler, grundskoler,
gymnasier og universiteter, samt
mange andre varierede aktiviteter
over hele verden fordi Opus Dei´s
apostoliske stræben – som jeg skrev
for mange år siden – er som et hav
uden kyster.

Men hvorfor skulle jeg dvæle ved
dette emne, når jeres tilstedeværelse
siger meget mere end en lang tale? I,
venner af Universitetet i Navarra, er



en del af et folk, der engagerer jer i
udviklingen af det samfund, de
tilhører. Jeres varme opmuntring,
jeres bønner, jeres ofre og jeres
bidrag bunder ikke i jeres katolske
tilhørsforhold. Jeres samarbejde er et
klart vidnesbyrd om en moden
medborgerlig samvittighed, som er
optaget af det fælles gode; I vidner
om, at et universitet kan blive født af
folkets drivkraft og opretholdes af
folket.

Endnu engang vil jeg, ved denne
lejlighed, takke for det bidrag, som
ydes til vores universitet af min
meget ædle by Pamplona, den stærke
og robuste region Navarra; venner
fra hele det spanske geografiske
område og – dette siger jeg med en
særlig tak – de ikke-spaniere, og
endda de ikke-katolikker og ikke-
kristne, som har forstået ånden og
intentionerne i dette projekt, og viser
det igennem deres handlinger.
Takket være dem er universitetet



blevet et stadigt mere livligt centrum
for medborgerlig frihed, intellektuel
udvikling, professionel stræben, og
en drivkraft for universitetssektoren.
Jeres generøse ofre er grundlaget for
det universelle arbejde, der forsøger
at fremme humanistiske
videnskaber, social udvikling , og
undervisning i troen.

Det, som jeg lige har påpeget, har det
navarranske folk set klart. De
anerkender at deres universitet er en
faktor for økonomisk fremgang for
regionen og især for social udvikling.
Universitetet har givet mange af
Navarras børn mulighed for at få
akademiske uddannelser, hvilket
ellers ville have været svært og i
visse tilfælde umuligt. Forståelsen af
den rolle, universitetet kunne spille i
deres liv, har utvivlsomt motiveret
den støtte, Navarra har givet fra
begyndelsen. En støtte, der
utvivlsomt vil blive bredere og mere
entusiastisk dag for dag.



Jeg håber stadig – fordi det ville være
retfærdigt og svarende til
virkeligheden i mange andre lande –
at det øjeblik vil komme, hvor den
spanske stat vil bidrage, fra sin side,
til at lette byrderne for en opgave,
der ikke søger nogen privat
fortjeneste, men tværtimod, ved at
være fuldt ud dedikeret til
samfundets tjeneste, stræber efter at
arbejde effektivt for nationens
nuværende og fremtidige velstand.

Og nu, mine sønner og døtre, lad mig
dvæle ved et andet aspekt – særligt
kært for mig – af det almindelige liv.
Jeg refererer til menneskelig
kærlighed, til ren kærlighed mellem
en mand og en kvinde, til forlovelse,
til ægteskab. Jeg må endnu engang
sige, at denne hellige menneskelige
kærlighed ikke er noget, der bare er
tilladt eller tolereret ved siden af de
sande åndelige aktiviteter, som
kunne antydes i de falske
spiritualismer, jeg tidligere nævnte.



Jeg har prædiket det stik modsatte
både mundtligt og skriftligt i fyrre år,
og nu begynder de, der ikke forstod,
at forstå.

Kærligheden, der fører til ægteskab
og familie, kan også være en
vidunderlig guddommelig vej. Et
kald til en fuldstændig hengivelse til
vores Gud. Udfør tingene perfekt, har
jeg mindet jer om, læg kærlighed i
dagligdagens små aktiviteter, opdag –
jeg insisterer – det guddommelige,
som findes i detaljerne. Denne lære
finder særligt sted i den sfære. hvor
menneskelig kærlighed udfolder sig.

I ved allerede, lærere, studerende, og
alle jer, der dedikerer jeres arbejde
til Navarras Universitet: Jeg har
betroet jeres kærlighed til Sankt
Maria, den Smukke Kærligheds
Moder. Og her på universitetet har I
kapellet, som vi med hengivenhed
har bygget for at hun skal tage imod
jeres bønner og velsigne den



offergave som den rene kærlighed
er.

Vidste I ikke, at jeres krop er et tempel
for Helligånden, som I har modtaget
fra Gud, og at I ikke tilhører jer selv?
[9]. Hvor mange gange vil I, foran
billedet af den Hellige Jomfru,
Moderen til den Smukke Kærlighed,
svare glædeligt ja til apostlens
spørgsmål?: Ja, det ved vi, og vi
ønsker at leve det med din mægtige
hjælp, oh Jomfru, Guds Moder.

Den kontemplative bøn vil opstå i jer,
hver gang I mediterer over denne
imponerende virkelighed: noget så
materielt som min krop er valgt af
Helligånden til at etablere sin bolig...,
jeg tilhører ikke længere mig selv...,
min krop og min sjæl – mit hele
væsen – er Guds... Og denne bøn vil
være fyldt af konkrete resultater,
baseret på den store realitet, som
apostlen selv fremlægger: ær Gud
med jeres krop[10].



På den anden side må I også forstå,
at kun blandt dem, der forstår og
værdsætter dette aspekt af
menneskelig kærlighed i hele dets
dybde, kan der fremstå en anden
ubeskrivelig indsigt – som Jesus talte
om[11] – som er en ren gave fra Gud.
Denne indsigt driver en person til at
hengive krop og sjæl til Herren, til at
tilbyde Ham et udelt hjerte, uden at
gøre det igennem jordisk kærlighed.

Jeg må afslutte nu, mine børn. Jeg
fortalte jer i begyndelsen, at mine
ord ønskede at afsløre noget om
Guds storhed og barmhjertighed. Jeg
tror, jeg har opfyldt det ved at tale
om at leve et helligt liv i hverdagen.
Et helligt liv midt i verdens
realiteter . Et liv der ikke gør væsen
af sig men som er enkelt og ærligt Er
dette i dag ikke den mest bevægende
manifestation af magnalia Dei[12]. Af
den mirakuløse nåde, som Gud altid
har udøvet, og fortsat udøver, for at
frelse verden?



Nu beder jeg jer sammen med
salmisten om at forene jer med min
bøn og min lovprisning: Magnificate
Dominum mecum, et extollamus
nomen eius simul[13] lov Herren
sammen med mig, og lad os sammen
ophøje hans navn. Med andre ord,
mine børn, lad os leve af tro.

Tag troens skjold, frelsens hjelm og
åndens sværd, som er Guds ord.
Således opmuntrer Apostlen Paulus
os i brevet til efeserne[14], som blev
læst fra litugien for et øjeblik siden.

Troen er en dyd, som vi kristne har
så hårdt brug for, især i dette troens
år, som vores elskede Hellige Fader,
pave Paul VI, har udråbt; for uden
tro mangler vi selve fundamentet for
at helliggøre det almindelige liv.

En levende tro i dette øjeblik, for vi
nærmer os mysterium fidei, den
Hellige Eukaristi Vi skal jo deltage i
Herrens påske, som opsummerer og



realiserer Guds nådehandlinger
overfor mennesker.

Tro, mine børn, for at bekende, at
inden længe, på dette alter, vil vores 
forløsningsværk[15] finde sted. Tro,
for at smage på trosbekendelsen og
opleve, omkring dette alter og i
denne forsamling Kristi nærvær, som
gør os til cor unum et anima una[16],
et enkelt hjerte og en enkelt sjæl; og
som forvandler os til en familie, til
Kirken, en, hellig, katolsk, apostolsk
og romersk, hvilket for os er det
samme som universel.

Tro, endelig, mine allerkæreste døtre
og sønner, for at vise verden gennem
vidnesbyrdet om et helliggjort
almindeligt liv, at alt dette ikke bare
er ceremonier og ord, men en
guddommelig realitet, i Faderens,
Sønnens og Helligåndens navn og i
den hellige Marias navn.



[1] Jf. Upp 21:4.

[2] jf. 1 Mosebog 1:7 ff.

[3] Jf. Gaudium et Spes, nr. 38.

[4] 1 Kor 3:21-23.

[5] 1 Kor 10:31.

[6] A. Machado, Poesías completas.
CLXI.— Proverbios y cantares. XXIV.
Espasa-Calpe. Madrid, 1940.

[7] Luk 24:39.

[8] Apg 20:28.

[9] 1 Kor 6:19.

[10] 1 Kor 6:20.

[11] Jf. Matt 19:11.

[12] Sir 18:4.

[13] Salme 34:4.

[14] Ef 6:11 ff.



[15] Stillebønnen af IX søndag efter
pinse.

[16] Apg 4:32.

pdf | dokument genereret automatisk
fra https://opusdei.org/da-dk/article/at-

elske-verden-lidenskabeligt/
(20.01.2026)

https://opusdei.org/da-dk/article/at-elske-verden-lidenskabeligt/
https://opusdei.org/da-dk/article/at-elske-verden-lidenskabeligt/

	At elske verden lidenskabeligt

