
opusdei.org

Žijme na
křižovatkách dneška

Papež František po prodělané
nemoci pokračoval v týdenní
katechezi, ve které nám
připomněl, že evangelium je
určené pro dnešní kulturu a má
řešit všechny její problémy.

29.11.2023

Drazí bratři a sestry,

minule jsme viděli, že křesťanské
hlásání je radost a je pro všechny;
dnes vidíme třetí aspekt: je pro
dnešek.



O dnešku se téměř vždy říká něco
špatného. Jistě, v souvislosti s
válkami, klimatickými změnami,
globální nespravedlností a migrací,
krizí rodiny a naděje není nouze o
důvody k obavám. Obecně se zdá, že
dnešní doba je prostoupena
kulturou, která staví jedince nade vše
a do středu všeho staví techniku,
která je schopna vyřešit mnoho
problémů a dosahuje gigantických
pokroků v tolika oblastech. Zároveň
však tato kultura technicko-
individuálního pokroku vede k
prosazování svobody, která si nechce
dávat meze a je lhostejná k těm, kdo
zaostávají. A tak vydává velké lidské
aspirace napospas často nenasytné
logice ekonomiky s vizí života, která
zavrhuje ty, kdo neprodukují, a těžko
dohlédne za hranice imanence.
Mohli bychom dokonce říci, že se
nacházíme v první civilizaci v
dějinách, která se globálně snaží
organizovat lidskou společnost bez
přítomnosti Boha a soustřeďuje se do



obrovských měst, která zůstávají
horizontální, i když mají závratné
mrakodrapy.

Na mysl přichází příběh o městě
Babylon a jeho věži (srov. Gn 11,1-9).
V něm se vypráví o společenském
projektu obětování veškeré
individuality efektivitě kolektivu.
Lidstvo mluví pouze jedním jazykem
- mohli bychom říci, že má „jedinou
myšlenku“ -, je jakoby zahaleno
jakýmsi všeobecným zaklínadlem,
které pohlcuje jedinečnost každého
do bubliny uniformity. Bůh pak mate
jazyky, to znamená, že znovu
nastoluje rozdíly, znovu vytváří
podmínky pro rozvoj jedinečnosti,
oživuje mnohost tam, kde by
ideologie chtěla vnutit uniformitu.
Hospodin také odvádí lidstvo od jeho
blouznění o všemohoucnosti:
„udělejme si jméno“, říkají povýšení
obyvatelé Bábelu (v. 4), kteří se chtějí
dostat až do nebe, aby se postavili na
Boží místo. To jsou však nebezpečné,



odcizující a ničivé ambice a
Hospodin tím, že tato očekávání
zmate, chrání lidstvo a zabraňuje
ohlašované katastrofě. Tento příběh
se zdá být skutečně aktuální: i dnes
se soudržnost namísto bratrství a
míru často zakládá na ambicích,
nacionalismu, homologaci a
technicko-ekonomických
strukturách, které vštěpují
přesvědčení, že Bůh je bezvýznamný
a zbytečný: ani ne tak proto, že
člověk usiluje o větší poznání, ale
především kvůli větší moci. Je to
pokušení, které prostupuje velkými
výzvami dnešní kultury.

V Evangelii gaudium jsem se pokusil
některé z nich popsat (srov. č. 52-75),
ale především jsem vyzval k
„evangelizaci, která osvětluje nové
způsoby vztahu k Bohu, k druhým
lidem, k životnímu prostředí a která
probouzí základní hodnoty. Je třeba
dosáhnout tam, kde se formují nová
vyprávění a paradigmata, zasáhnout



nejhlubší jádra duše měst Ježíšovým
slovem“ (č. 74). Jinými slovy, Ježíše
lze hlásat jen tak, že člověk obývá
kulturu své doby; a vždy má v srdci
slova apoštola Pavla o dnešku: „Hle,
nyní je příznivý čas, nyní je den
spásy!“ (2 Kor 6,2). Není tedy třeba
stavět dnešek do kontrastu s
alternativními vizemi z minulosti.
Nestačí ani pouhé opakování
nabytých náboženských přesvědčení,
která se s odstupem času stávají
abstraktními, jakkoli jsou pravdivá.
Pravda se nestává věrohodnější
proto, že člověk při jejím vyslovení
pozvedne hlas, ale proto, že ji
dosvědčuje svým životem.

Apoštolská horlivost není nikdy
pouhým opakováním osvojeného
stylu, ale svědectvím o tom, že
evangelium je zde pro nás dnes živé.
Uvědomme si to a pohlížejme proto
na náš věk a naši kulturu jako na
dar. Jsou naše a evangelizovat je
neznamená soudit je z odstupu, ani



stát na balkoně a vykřikovat Ježíšovo
jméno, ale vyjít do ulic, jít na místa,
kde lidé žijí, navštěvovat prostory,
kde lidé trpí, pracují, studují a
přemýšlejí, žít na křižovatkách, kde
se lidé dělí o to, co má smysl pro
jejich život. Znamená to být jako
církev „kvasem dialogu, setkání a
jednoty. Vždyť samotné formulace
naší víry jsou plodem dialogu a
setkání mezi různými kulturami,
společenstvími a instancemi.
Nesmíme se bát dialogu: naopak,
právě konfrontace a kritika nám
pomáhají uchránit teologii před
proměnou v ideologii“ (Projev na 5.
národní konferenci italské církve,
Florencie, 10. listopadu 2015).

Je třeba se postavit na křižovatky
dnešní doby. Jejich opuštění by
ochudilo evangelium a zredukovalo
církev na sektu. Naopak být tam
přítomni nám křesťanům pomáhá
obnoveným způsobem pochopit
důvody naší naděje, vytěžit a sdílet z



pokladu víry „nové i staré věci“ (Mt
13,52). Stručně řečeno, více než chtít
obrátit znovu dnešní svět
potřebujeme obrátit pastoraci tak,
aby lépe ztělesňovala evangelium v
dnešní době (srov. Evangelii
gaudium, 25). Přijměme za svou
Ježíšovu touhu: pomáhat našim
spolupoutníkům, aby neztratili touhu
po Bohu, aby mu otevřeli svá srdce a
našli toho jediného, který dnes a
vždy dává člověku pokoj a radost.

RadioVaticana.cz / Rome
Reports

pdf | dokument generován automaticky
z https://opusdei.org/cs-cz/article/zijme-
na-krizovatkach-dneska/ (22.01.2026)

https://opusdei.org/cs-cz/article/zijme-na-krizovatkach-dneska/
https://opusdei.org/cs-cz/article/zijme-na-krizovatkach-dneska/

	Žijme na křižovatkách dneška

