
opusdei.org

Vychovávat v
umírněnosti a
střídmosti (2)

„Kdo je pánem sama sebe, má
skvělou příležitost odevzdat se
do služby bližním a Bohu a
dosáhnout tak největšího
štěstí.“ Druhý redakční článek o
tom, jak vést dospívající děti k
umírněnosti.

05.04.2011

Dospívání nabízí nové možnosti
výchovy v umírněnosti, protože děti
jsou již zralejší, a to jim umožňuje



získávat ctnosti vyžadující zvnitřnění
návyků a motivů chování. I když si
malé dítě může navyknout chovat se
dobře, smysl vlastního chování a
jeho důsledky je schopné plněji
pochopit, až když dosáhne určité
citové a duševní zralosti.

V dospívání je důležité vysvětlovat
dětem jak smysl některého chování,
které mohou vnímat jako
formalismus, tak smysl nastavování
určitých hranic chování, v kterém
možná vidí jen zákazy. Konečně, je
třeba se naučit rozumně vysvětlovat,
proč se umírněnost vyplatí. Většinou
například nestačí dětem říkat, že
mají být umírněné (hlavně co se týče
zábavy v konfrontaci se studiem),
chtějí-li dosáhnout jisté a zářivé
profesionální budoucnosti; byť je
tento argument správný, sám o sobě
příliš zdůrazňuje skutečnost, která je
pro mnohé mladé lidi cizí a
nezajímavá.



Mnohem účinnější je vysvětlit jim,
proč by je tato ctnost měla zajímat,
připomenout jim ušlechtilé ideály,
které chovají v srdci, pohnutky, které
je motivují, věci, které milují:
velkorysost vůči potřebným, věrnost
v přátelství atd. Vždy by se mělo
připomínat, že umírněný a střídmý
člověk může druhým nejlépe
pomoct. Kdo je pánem sama sebe, má
skvělou příležitost odevzdat se do
služby bližním a Bohu a dosáhnout
toho největšího štěstí a pokoje, který
je zde na zemi možný.

Mimo to se v dospívání objevují ještě
další situace, v nichž je zapotřebí
střídmost a umírněnost. K přirozené
zvědavosti člověka, který se
postupně učí vstupovat do života a
pohybovat se ve světě, se připojuje
nový pocit vlády nad vlastní
budoucností. Spolu s tím se objevuje
přání všechno vyzkoušet a otestovat,
přičemž to snadno bývá spojováno se
svobodou. Mladí lidé se nechtějí cítit



k ničemu nuceni, takže poznámky
nebo zmínky o časovém rozvrhu,
pořádku, studiu a útratě budou s
největší pravděpodobností vnímat
jako „nespravedlivý nátlak“.

Tento v současné společnosti velice
rozšířený názor je v mnoha
případech vyvoláván a umocňován
množstvím obchodních zájmů, které
se snaží na těchto touhách mladých
lidí co nejvíce vydělat.

Rodiče by se však neměli nechat
převálcovat okolnostmi, měli by
myslet pozitivně a hledat kreativní
řešení, uvažovat o tom spolu se
svými dětmi, doprovázet je při
hledání skutečné vnitřní svobody;
měli by být trpěliví a za své děti se
modlit.

Klíč ke štěstí

Velká část reklam v západní
společnosti se zaměřuje na mladé
lidi, u nichž v posledních letech



znatelně narostla koupěschopnost.
Nejrůznější značky propagují svou
módu a navrhují životní styly, se
kterými se jedni ztotožňují a druzí
rozcházejí.

„Vlastnění“ věcí od určité značky
slouží jako jakási „vstupenka do
společnosti“: člověk je přijat do
skupiny a cítí se do ní zahrnut, ne
však pro to, kým je, ale pro to, co má
a jak vypadá. Konzum u
dospívajících neurčuje ani tak touha
něco mít (jako u malých dětí), jako
způsob vyjádření vlastní osobnosti
nebo způsob ukázání vlastní pozice
ve světě prostřednictvím kamarádů.

Konzumní společnost navíc svádí k
tomu, aby lidé nebyli spokojeni s tím,
co mají, a aby zkoušeli to nejnovější,
co jim kdo nabídne. Každý rok musí
mít nový počítač nebo auto,
nejnovější telefon nebo určitý kus
oděvu, který potom skoro nenosí, z
pouhého požitku z vlastnění musí



hromadit hudbu, filmy nebo
nejrůznější počítačové programy.
Tito lidé se nechávají vést emocemi,
které v nich vyvolává nakupování a
konzum, a ztratili kontrolu nad svým
chtíčem.

Pochopitelně tím není vina pouze
reklama nebo okolní prostředí:
možná nebyli vychovatelé dost
důslední. Je proto dobré, aby se
rodiče, a vůbec každý, kdo se
jakýmkoliv způsobem věnuje
formaci, často ptali sami sebe, jak
tuto vůbec nejdůležitější práci
zlepšit, protože na ní závisí štěstí
budoucích generací a spravedlnost a
mír ve společnosti.

Rodiče by si měli uvědomit, že
životní rytmus a výdaje se odráží i v
rodinné atmosféře. Jako ve všem je i
zde nutno jít příkladem, aby děti už
odmala vnímaly, že žít v souladu se
společenským postavením
neznamená propadat konzumu nebo



utrácet. V některých zemích se dříve
např. říkalo, že „chléb je Boží dar, a
proto se nevyhazuje“. Na tomto
názorném příkladu lze pochopit, že
máme jíst žaludkem, a ne očima, že
máme sníst vše, co si nandáme na
talíř a být za jídlo vděční, protože
hodně lidí žije v nedostatku; a
potažmo, že všechno, co dostáváme a
co máme – náš každodenní chléb – je 
dar, a podle toho s ním máme také
zacházet.

Je pochopitelné, že chceme, aby děti
měly to, co mají ostatní, že
nechceme, aby jim chybělo to, co
jsme my neměli, když jsme byli malí.
Ale všechno jim dopřávat není
rozumné. Podporuje se tím
srovnávání s ostatními a nezdravé
napodobování, které se, není-li
mírněno, může zvrhnout v
materialismus.

Společnost, v níž žijeme, překypuje
úrovněmi, kategoriemi a statistikami,



které nás podvědomě navádějí k
soupeřivosti. Bůh však nedělá
rozdíly. Říká nám: „Dítě, ty jsi pořád
se mnou a všechno, co je moje, je i
tvoje.“[1] Všichni jsme jeho
oblíbenými dětmi, všech si nás stejně
cení a váží, všechny nás má stejně
rád. Možná by toto mohlo být jedním
z klíčů výchovy vedoucí ke štěstí:
nejprve si to sami uvědomit, a pak
našim dětem pomoct pochopit, že v
otcově domě pro ně bude vždycky
místo, že každé je milováno prostě
proto, že je, a že se jedná stejnou
láskou, ale vždy různým způsobem
s různými dětmi.[2]

Výchova ke střídmosti se ostatně
neomezuje na pouhé odmítání. Je
třeba k ní přistupovat pozitivně,
vysvětlovat dětem, jak se lépe starat
o svoje věci, o oblečení a hračky, a
úměrně věku na ně klást
odpovědnost za různé věci: pořádek
v pokoji, pomoc mladším
sourozencům, domácí povinnosti



(přípravu snídaně, kupování pečiva,
vynášení odpadků, prostírání
stolu…); ukázat jim na vlastním
příkladu, že nemají ztrácet radost a
stěžovat si na případný nedostatek,
vést je k velkorysosti k potřebným.

Svatý Josemaría rád vzpomínal na to,
že jeho otec vždy, dokonce i po
finančním úpadku, štědře rozdával
almužny. Takovéto aspekty
každodenního života vytváří rodinné
prostředí, v němž je cítit, že to
doopravdy důležité jsou lidé.

Vlastnit svět

Ty však buď ve všem rozvážný.[3]
Krátká rada, kterou svatý Pavel dává
Timoteovi, platí vždy a všude. Není
to výjimečné pravidlo pro některé
povolané k zvláštní odevzdanosti, ani
něco, čím se mají řídit pouze rodiče,
a co dětem nelze „nutit“. Jde spíše o
to, aby rodiče a vychovatelé
pochopili, že je to důležité, a
aplikovali to na děti v jakémkoli



věku, na jakýkoli druh osobnosti a v
jakýchkoli podmínkách.

Chceme-li dělat správná rozhodnutí,
musíme jednat s rozmyslem, předem
vše dobře zvážit, poradit se atd. A
pokud děti přesto nějaké rozhodnutí
nepochopí a budou zpočátku
protestovat, později to přeci jen
vděčně ocení. Je však nutno vyzbrojit
se trpělivostí a železnou vůlí, protože
jen málokde je třeba jít proti proudu
tak, jako v této oblasti.

Zde bychom měli mít na paměti, že
není správné dělat něco jen proto, že
je to všeobecně rozšířená věc: 
Nepřizpůsobujte se už tomuto
světu, ale změňte se a obnovte
svoje smýšlení, abyste dovedli
rozeznat, co je vůle Boží, co je
dobré, bohulibé a dokonalé.[4]

Stejně tak je dobré zachovávat míru
v tom, co dětem dáváme. Člověk se
totiž učí střídmosti tím, jak zachází s
tím, co má. Konkrétně o penězích



řekl svatý Josemaría rodičům: 
Přemírou vaší lásky děti hodně
zpohodlní. Když to nedělá tatínek,
tak to dělá maminka. A když ani
jeden, tak babička. A někdy všichni
tři, každý nenápadně a potají. A
zatím může vaše dítě kvůli
takovému tajnůstkářství přijít o
duši. Dohodněte se. Nebuďte vůči
dětem skoupí, ale myslete na jejich
dispozice, na jejich klid a
schopnost sebeovládání: ať nemají
nikdy nadbytek peněz, dokud si je
sami nevydělají.[5] Děti je třeba
naučit zacházet s penězi i s věcmi –
např. s telefonem, jehož účet je třeba
na konci každého měsíce zaplatit ,
naučit je správně nakupovat, poznat,
kdy utrácí jen tak ze záliby…

Peníze jsou každopádně pouze
jedním aspektem celého problému. K
něčemu podobnému dochází i při
využívání času. Přiměřeně zvolený
prostor pro zábavu, koníčky a sport
patří k umírněnému způsobu života.



Umírněnost v této oblasti umožňuje
osvobodit srdce pro činnosti, které
nám pomáhají vyjít ze sebe,
obohacují nás a rozvíjí rodinný život
a vztahy. Například je dobré děti již
odmala vést ke studiu a učit je
věnovat čas a peníze těm
nejpotřebnějším.

Mírnit zvědavost, pěstovat stud

Umírněnost činí člověka
střídmým, skromným, chápajícím,
dává mu přirozenou mravnost,
která je vždy přitažlivá, protože
na chování takového člověka je
znát rozumné sebeovládání.
[6]Svatý Josemaría těmito slovy
shrnuje plody umírněnosti a
připojuje je k jedné velmi ojedinělé
ctnosti: k cudnosti, kterou si můžeme
představit jako určitou formu studu a
zdrženlivosti.

„Zdrženlivost“ a „stud“ jsou nedílnou
součástí umírněnosti,[7] neboť další
oblastí této ctnosti je právě ovládání



sexuálního pudu. „Stud hájí tajemství
osob a jejich lásky. Nabádá k
trpělivosti a umírněnosti při
milostném styku; vyžaduje, aby muž
a žena vzájemně respektovali
podmínky vzájemného darování a
konečného závazku. Stud je
skromnost. Vnuká slušnou volbu
oděvu. Zachovává mlčení nebo
zdrženlivost tam, kde by se rýsovalo
nebezpečí nezdravé zvědavosti.
Stává se tak diskrétností.“[8]

Pokud dospívající člověk již od
dětství posiloval svou vůli, v
rozhodující chvíli v sobě najde
přirozenou zdrženlivost, díky níž
dokáže usměrnit sexualitu
doopravdy lidským způsobem. Je
však důležité, aby si otec dokázal
získat důvěru syna a matka dcery, a
aby, až tomu budou děti schopné
porozumět, jim vysvětlili krásu lidské
lásky.



Jak vysvětloval svatý Josemaría, otec
by měl být přítelem svých dětí.
Nezbývá mu nic jiného, než se o to
snažit, protože přijde doba, kdy se
děti  pokud s nimi o tom otec
nemluvil -, začnou zvědavě pídit
po vzniku života. Zeptají se na to
nějakého nestydatého kamaráda,
a pak se na své rodiče dívají s
odporem.

Když mu ale - protože sleduješ jeho
vývoj už odmala, a vidíš, že nastala ta
pravá chvíle -s citem a poté, co jsi
poprosil Pána o pomoc, vysvětlíš, jak
vzniká život, tvé dítě poběží
obejmout maminku za to, že je tak
hodná, a tebe vroucně políbí a řekne:
Pán Bůh je tak dobrý! Posoužil si
mými rodiči a dovolil jim podílet se
na jeho stvořitelské moci. Tak to to
malé stvoření neřekne, protože to
ještě neumí, ale bude to tak cítit. A
nebude si o vaší lásce myslet, že je
nestydatá, ale že je svatá.[9]



Bude to snazší, nebudeme-li uhýbat
před otázkami, které nám děti budou
přirozeně klást, a budeme na ně
úměrně jejich věku odpovídat.

Stejně jako u umírněnosti v jídle je i
zde základem příklad. Nestačí pouhé
vysvětlení: je třeba názorně ukázat,
že „není dobré dívat se na něco, po
čem není dovoleno toužit“,[10] a
dohlížet na to, aby v rodině vládla
atmosféra nazaretského domku.

Vulgarizace sexuality, k níž mnohde
dochází, vyžaduje zvýšenou
ostražitost při sledování televize a
internetu, při četbě knih a hraní
videoher. Nejde o to vzbuzovat v
dětech před těmito věcmi nějakou
„posvátnou hrůzu“, ale o to využít je
jako výchovnou pomůcku, naučit děti
používat je pozitivně a kriticky, a bez
obav odmítnout vše, co škodí duši
nebo propaguje zkreslený pohled na
člověka. Je třeba si uvědomit jeden
naprosto evidentní fakt: Od první



chvíle jsou děti neúprosnými
svědky života rodičů. Vy si to
neuvědomujete, ale oni si o všem
dělají úsudek, a někdy vaše
jednání odsuzují. To, co se děje
doma, může mít na vaše děti buď
dobrý, nebo špatný vliv.[11]

Když děti vidí, že rodiče přepínají na
jiný televizní kanál, když se objeví
nějaká nevhodná zpráva, neslušná
reklama nebo nemístná scéna ve
filmu, když vidí, že se rodiče
informují o morálním obsahu
nějakého pořadu dříve, než se na něj
podívají, nebo knihy, než si ji
přečtou, učí se chápat smysl čistoty.
Když jdou s rodiči (nebo s učitelem)
po ulici a vidí, že si určitých reklam
nevšímají, nebo je dokonce učí nebýt
zvědavé a odčiňovat špatné věci, pak
pochopí, že čistota srdce je něco, co
má cenu, co je dobré ochraňovat a co
určitým způsobem patří k
rodinnému prostředí, v němž žijí.
„Učit děti a dospívající studu, to



znamená probouzet v nich úctu k
lidské osobě. „[12]

Chránit rodinné prostředí však
neznamená v pravém slova smyslu
vést k umírněnosti. Je to sice
nezbytná podmínka pro křesťanský
život, ale ctnost se nevychovává
pouhým „vyhýbáním se zlu“ - byť je
to neoddělitelná součást života v
milosti Boží -, ale ovládáním
smyslových rozkoší, které jsou v
zásadě samy o sobě dobré. Mnohem
důležitější je naučit děti správně
používat své věci a pomůcky, ať je
jejich obsah sebelepší.

To, že nekritické sledování televize,
třebaže se tak děje v rodině, vede k
narušení rodinného prostředí, je
nabíledni. Ještě horší je, když má
každá místnost svou vlastní televizi,
kde se každý „zavře“ a dívá se na své
oblíbené pořady. Něco podobného lze
říci i o nekritickém (a někdy



nutkavém) používání mobilních
telefonů a počítačů.

Jako ve všem i zde platí, že když
rodiče a vychovatelé tyto přístroje
sami používají s mírou, naučí se od
nich děti dělat totéž. Když však
rodiče tráví hodiny u televize, „aby
věděli, co dávají“, nejenže dávají
dětem špatný příklad, ale navíc se
jim kvůli tomu nevěnují. Děti vidí, že
jejich rodiče si všímají – nebo jim to
tak alespoň připadá -, více cizích lidí
než jich samotných.

Jestliže umírněnost znamená
sebevládu, pak je dobré
připomenout, že není lepší
ušlechtilosti než se učinit
služebníkem, ochotným
služebníkem všech duší. Takto se
dají získat velké pocty pozemské i
nebeské.[13]

Umírněnost umožňuje člověku
zapojit své srdce a schopnosti do
služby bližnímu, do služeb lásky, což



je jediný klíč ke skutečnému štěstí.
Svatý Augustýn, který musel hodně
bojovat s lákadly nemírnosti, to
vysvětluje následovně: „Obraťme
svou pozornost na umírněnost,
jejímž příslibem je čistota a
bezúhonnost lásky, jež nás pojí s
Bohem. Její úlohou je potlačovat a
zmírňovat vášně, které touží po tom,
co nás odvádí od zákonů Božích a od
jeho dobroty, nebo, což je to samé, od
věčné blaženosti. Zde má své sídlo
Pravda, jejíž kontemplování, těšení
se z ní a niterné spojení s ní nás činí
blaženými; oproti tomu ti, kdo se od
ní vzdalují, zaplétají se do sítí těch
největších omylů a trápení.“[14]

J. De la Vega, J.M. Martín

------------------------------------------

[1]Lk 15, 31.

[2]Svatý Josemaría, Brázda, č. 601.

[3]2 Tim 4, 4.



[4]Řím 12, 2.

[5]Svatý Josemaría, Beseda v IESE
(Barcelona), 27. 11. 1972. Viz https://
www.es.josemariaescriva.info/
articulo/la-educacion-de-los-hijos.

[6]Svatý Josemaría, Boží přátelé, č.
84.

[7]Srov. Katechismus katolické
církve, č. 2521.

[8]Katechismus katolické církve, č.
2522.

[9]Svatý Josemaría, Beseda v Colegio
Enxomil (Oporto), 31. 10. 1972.

[10]Svatý Řehoř Veliký, Moralia, 21.

[11]Svatý Josemaría, Beseda v
Pozoalbero (Jerez de la Frontera), 12.
11. 1972. Viz https://
www.es.josemariaescriva.info/
articulo/la-educacion-de-los-hijos.



[12]Katechismus katolické církve, č.
2524.

[13]Svatý Josemaría, Výheň, č. 1045.

[14]Svatý Augustin, Las costumbres
de la Iglesia Católica, kap. 19.

pdf | dokument generován automaticky
z https://opusdei.org/cs-cz/article/

vychovavat-v-umirnenosti-a-
stridmosti-2/ (09.02.2026)

https://opusdei.org/cs-cz/article/vychovavat-v-umirnenosti-a-stridmosti-2/
https://opusdei.org/cs-cz/article/vychovavat-v-umirnenosti-a-stridmosti-2/
https://opusdei.org/cs-cz/article/vychovavat-v-umirnenosti-a-stridmosti-2/

	Vychovávat v umírněnosti a střídmosti (2)

