
opusdei.org

Vychovávat v
umírněnosti a
střídmosti (1)

„Mějte odvahu vést děti k
odříkání,“ řekl jednou svatý
Josemaría jedné skupině rodin,
„jinak ničeho nedosáhnete.“ Na
tuto ctnost se zaměřuje další
redakční článek série věnované
rodině.

11.03.2011

Pokud rodiče v rámci výchovy
odmítnou splnit dětem nějaké přání,
děti s největší pravděpodobností



vznesou dotaz, proč nemohou jít s
módou, proč musí jíst to, co jim
nechutná, a co jim brání v tom, aby
trávily hodiny na internetu nebo
hrály počítačové hry. Samovolně se
nabízející odpověď může jednoduše
znít: „Protože si něco takového
nemůžeme dovolit,“ „Protože si
musíš dodělat úkoly“, v lepším
případě: „Abys nebyl vybíravý“.

Do jisté míry mají tyto odpovědi
smysl, alespoň tehdy, pokud právě
potřebujeme vybruslit z nepříjemné
situace, nechtěně však mohou zakrýt
krásu umírněnosti, která se pak
dětem může jevit jako pouhé
zakazování lákavých věcí.

Umírněnost je přitom, jako všechny
ostatní ctnosti, zcela pozitivní.
Umožňuje člověku být pánem sebe
sama, vnáší řád do citů a emocí, do
zálib a přání, do nejniternějších
sklonů lidského nitra: poskytuje nám
rovnováhu v užívání materiálních



dober a pomáhá usilovat o lepší
dobro.[1] Podle svatého Tomáše
Akvinského lze umírněnost situovat
k samotnému kořeni smyslového a
duchovního života.[2] Ne nadarmo si
při pozorné četbě o
blahoslavenstvích můžeme
povšimnout, že jsou všechna
nějakým způsobem s touto ctností
spojená. Bez umírněnosti nelze ani
vidět Boha, ani dojít útěchy, ani
zdědit zemi a nebe, ani trpělivě
snášet nespravedlnost:[3]
umírněnost usměrňuje všechny
lidské síly k tomu, aby spustily mlýn
ostatních ctností.

Sebevláda

Křesťanství neříká o potěšení, že je to
jen něco „povoleného“: považuje
potěšení spíše za něco pozitivního a
dobrého, vždyť Bůh ho sám vložil do
podstaty věcí jako výsledek
uspokojení našich tužeb. To si však
nijak neprotiřečí se skutečností, že



existuje prvotní hřích, který vnesl do
vášní chaos. Všichni velmi dobře
rozumíme tomu, proč svatý Pavel
říká: dělám zlo, které nechci[4].
Jakoby do lidského srdce bylo po
prvotním pádu naroubováno zlo a
hřích, a to se nyní nacházelo v
takovém stavu, že se musí bránit
před sebou samým. A právě zde se
ukazuje význam umírněnosti, která
chrání a usměrňuje náš vnitřní řád.

S pomocí jednoho z prvních bodů 
Cesty můžeme vymezit místo
umírněnosti v lidském životě: Zvykni
si říkat „ne“.[5] Svatý Josemaría
vysvětlil smysl tohoto bodu svému
zpovědníkovi s poukazem na to, že je
pochopitelně jednodušší říct
„ano“: ctižádosti, smyslům…[6] Při
jedné besedě uvedl, že když
řekneme „ano,“ je všechno snadné,
když ale musíme říct „ne,“ pak
nastane boj, který ne vždy končí
vítězstvím, ale naopak porážkou.
Chceme-li v tomto boji obstát,



musíme si zvyknout říkat „ne“. Z
tohoto vnitřního vítězství pak totiž
vzejde pokoj v srdci, pokoj, který
vnášíme každý do svého domova,
do společnosti a do celého světa.
[7]

Říct „ne“ s sebou často nese vnitřní
vítězství, které se pak stává zdrojem
pokoje. Znamená to odmítnout vše,
co nás vzdaluje od Boha – vlastní
ctižádostivost, neuspořádané vášně.
Je to nezbytná cesta k upevnění
vlastní svobody, způsob, jak najít své
místo ve světě a před světem

Kdo přitakává všemu a všem kolem
sebe, kdo se nechává zlákat vším, co
ho zrovna upoutá, upadne postupně
do anonymity, jistým způsobem se
odosobní: stane se z něj loutka
ovládaná cizí vůlí. Dost možná
někoho takového známe – člověka
neschopného říct „ne“ podnětům a
přáním okolí. Tito přehnaně zdvořilí
lidé, jejichž zdánlivá ochota pomáhat



poukazuje na jejich bezcharakternost
až pokrytectví, nejsou schopni
zkomplikovat si život jedním jediným
„ne“.

Ten, kdo se vším souhlasí, dává ve
skutečnosti najevo, že kromě sebe
samého ho máloco zajímá. Kdo
naopak ví, že má ve svém srdci
poklad,[8] bojuje se vším, co tento
poklad ohrožuje. „Říct něčemu ne“,
to především znamená říct „ano“
něčemu jinému, znamená to
vybojovat si své místo na světě,
deklarovat veřejně svou stupnici
hodnot, své já a svůj způsob jednání.
Předpokládá to však také vůli
formovat vlastní charakter,
rozhodnout se pro to, co skutečně
považujeme za důležité, a vlastními
činy to dokládat.

Říct o něčem nebo o někom, že má
„dobrou povahu“, evokuje představu
solidnosti, pevnosti: Umírněnost
znamená



sebeovládání.Sebeovládání
vyplývající z vědomí, že nemůžeme
popustit uzdu všemu, co na nás
doléhá ať tělesně nebo duševně. Ne
všechno, co se dělat může, se dělat
má. Je sice pohodlnější nechat se
vláčet tak zvanými přirozenými
pohnutkami, ale na konci této
cesty najdeme jen smutek,
osamocenost ve své vlastní
ubohosti.[9]

Člověk se nakonec stane závislým na
podnětech, které v něm vyvolává
okolí, a začne hledat štěstí v
prchavých falešných smyslových
vjemech, které ho – právě proto, že
jsou pomíjivé – nikdy nemůžou plně
uspokojit. Nemírný člověk nemůže
najít klid, potácí se ze strany na
stranu, vrhá se do nekonečného
hledání, které končí skutečným
útěkem před sebou samým. Je to
věčný nespokojenec, který jakoby
nikdy nebyl spokojený se svou situací



a musel neustále hledat nové
podněty.

U málokteré neřesti je lépe vidět
otročení hříchu jak u nemírnosti. Jak
říká apoštol, jsou totiž otupělí, a tak
se oddávají prostopášnosti a hovějí
vší možné nečistotě a chamtivosti.
[10] Nemírný člověk jakoby nad
sebou ztratil vládu, je naprosto
pohlcený hledáním nových stimulů.
Umírněnost oproti tomu plodí pokoj
a klid. Nepotlačuje ani nezavrhuje
lidské touhy a vášně, činí však
člověka opravdovým pánem sebe
sama. Pokoj je „klid v řádu,“[11]
existující jedině v sebejistém srdci
ochotném se darovat.

Umírněnost a střídmost

Jak vést děti k umírněnosti? Svatý
Josemaría se touto otázkou
mnohokrát zabýval a zdůrazňoval
dvě základní myšlenky: k výchově je
potřeba odvaha, vlastní příklad a
podpora svobody. Rodičům říkal, že



mají naučit své děti žít střídmě, vést
lehce spartánský, jinými slovy
křesťanský život. Je to náročné, ale
nesmíte se bát: mějte odvahu vést
děti k odříkání, jinak ničeho
nedosáhnete.[12]

Z výše uvedeného vyplývá, že tato
ctnost má svůj nezpochybnitelný
význam. Že však svatý Josemaría
považuje spartánský život za
synonymum toho, co je křesťanské, a
naopak to, co je křesťanské, podává
jako spartánství, může být zarážející.
Odpověď na tento paradox můžeme
nalézt v tom, když si dáme do
spojitosti spartánský život a to, jak
důležitá je pro výchovu umírněnosti 
odvaha coby součást statečnosti.

Navíc je zde třeba rozlišovat dvojí
zaměření odvahy: v prvé řadě je
odvaha nutná k tomu, aby bylo vůbec
možné si takovýto spartánský – tj.
křesťanský – způsob života osvojit.
Nikdo nedá, co sám nemá, zvláště



pak, vezme-li se v potaz, že pro
výchovu umírněnosti má zásadní
význam osobní příklad a zkušenost.
Právě proto, že se jedná o ctnost, jejíž
úkony jsou zaměřené na
odpoutanost, mají vychovávané dítě
vidět její účinky.

Duševní radost a pokoj, který kolem
sebe šíří střídmí lidé (rodiče), je pro
děti podnětem, aby je napodobovaly.
Nejprostší a nejpřirozenější způsob,
jak tuto ctnost předávat, zvláště,
dokud jsou děti ještě malé, je právě
prostředí rodiny. Když děti vidí, jak
se jejich rodiče přirozeně zříkají
toho, co považují za rozmar, jak
obětují vlastní odpočinek, aby se
postarali o rodinu – pomohli dětem s
domácími úkoly, nakrmili je, ty
nejmenší umyli nebo si s nimi
pohráli –, budou takové jednání
přirozeně chápat a spojovat s
atmosférou, která má panovat v
rodině.



V druhé řadě je odvaha nutná k
tomu, chceme-li dětem předložit
umírněnost jako dobrý a žádoucí
životní styl. Pokud rodiče sami žijí
střídmě, pak pro ně bude
samozřejmě mnohem snazší
demonstrovat tuto ctnost dětem na
konkrétních činech. Někdy se jich
však mohou zmocnit pochybnosti,
zda příliš nezasahují do legitimní
svobody dětí a zda jim neoprávněně 
nevnucují vlastní způsob života.
Mohou si dokonce klást otázku, zda
vůbec má význam prosazovat nebo
vyžadovat něco, co děti zdánlivě
nemohou anebo nechtějí akceptovat.
Copak si stejně nebudou dál přát
zamítnutou věc, zvlášť když ji mají
jejich kamarádi? Co když se kvůli
tomu budou cítit „diskriminované“?
A co když – a to je ještě horší – se
kvůli tomu svým rodičům odcizí a
začnou lhát?

Podíváme-li se na věc realisticky,
dojde nám, že žádný z těchto



argumentů není ve skutečnosti
dostatečně přesvědčivý. Kdo je
střídmý, přijde na to, že umírněnost
představuje dobro a že nejde o to
zbytečně na děti nakládat neúnosná
břemena, ale připravit je na život.
Střídmost není jen způsob chování,
který si člověk libovolně „volí“, ale
nikomu jinému ho nemůže vnucovat,
je to ctnost potřebná k tomu,
abychom alespoň trochu uspořádali
chaos, který prvotní hřích vnesl do
naší přirozenosti.

Jde tedy o to, abychom si uvědomili,
že kdo chce být vlastním pánem, měl
by o tuto ctnost usilovat. Také je
nutno vědět, že pro výchovu nestačí
pouze dobrý příklad: je také třeba
umět vysvětlovat a navozovat
situace, ve kterých děti mohou ctnost
praktikovat, a v neposlední řadě
dokázat (s Boží pomocí) čelit
vrtochům prostředí i dítěte – u
kterého jsou zčásti přirozené, ale do



jisté míry již ovlivněné počínající
žádostivostí.

Svoboda a umírněnost

Spolu s umírněností by se v dětech
měla pěstovat také svoboda. Jsou to
dvě různé, avšak neoddělitelné
oblasti, protože svoboda „prochází“
celým lidským životem a stojí v
samých základech výchovy. Výchova
se zaměřuje na to, aby každý člověk
byl schopen činit svobodně správná
rozhodnutí, určující jeho život.

Ochranitelský přístup je nevýchovný,
protože při něm rodiče rozhodují za
dítě a kontrolují každý jeho pohyb.
Ani nadmíra autoritářského jednání
nedává osobnosti prostor k růstu a
neumožňuje utváření vlastních
názorů. V obou případech je
výsledkem jakási náhražka nás
samých, cosi jako bezcharakterní
karikatura člověka.



Správně by mělo být dítěti
umožněno, aby úměrně svému věku
dělalo vlastní rozhodnutí a naučilo se
volit své jednání poté, co jsme mu
ukázali, jaké důsledky z toho
poplynou. Aby se mohlo rozhodnout
správně, případně mohlo opravit své
mylné rozhodnutí, nemá mu
přirozeně chybět podpora rodičů a
osob, které se podílejí na jeho
výchově.

Pro ilustraci uveďme příhodu z
dětství, kterou občas vyprávěl svatý
Josemaría. Jeho rodiče mu nijak
netrpěli jeho vrtochy. Jednou odmítl
sníst něco, co mu nechutnalo, a
matka mu, místo toho, aby mu
nabídla něco jiného, řekla, že už nic
jiného nedostane. A tak to šlo dál, až
chlapec jednoho dne mrštil jídlem o
zeď… rodiče na ní zbylou skvrnu
ještě několik měsíců nechali, aby
vidělo, co svým chováním způsobilo.
[13]



Jednání rodičů svatého Josemaríi
ukazuje, jak lze skloubit respekt ke
svobodě dítěte s nezbytnou pevností
a neustoupit tam, kde jde jen o
rozmar. Způsob, jak řešit jednotlivé
situace může být pochopitelně různý,
protože ve výchově neexistují
všeobecně platné návody. Důležité je
hledat pro dítě to nejlepší a mít jasno
v tom, kterým věcem je dobré ho
naučit – protože jsme si jimi sami
prošli –, a které věci mu naopak
mohou ublížit. Vždy je však dobré
dodržovat a podporovat princip
svobody: je lepší se někdy zmýlit, než
stále prosazovat vlastní názor, zvlášť
pokud to dětem přijde nelogické
nebo dokonce bezohledné.

Tato malá příhoda s „rozbitým
talířem“ nám navíc může posloužit k
tomu, abychom se zastavili u
jednoho z hlavních témat, týkajících
se ctnosti umírněnosti, a to u jídla.
Cokoliv uděláme pro to, abychom
podpořili slušné chování, umírněnost



a střídmost, pomůže k získání této
ctnosti.

V každém věku se objevují specifické
okolnosti, kvůli nimž je třeba
přistupovat k výchově jinak. V
dospívání je zapotřebí větší
obezřetnosti v sociálních vztazích,
ale zase je snazší rozumově
zdůvodňovat různé druhy chování.
Umírněnost v jídle však lze poměrně
snadno pěstovat již u malých dětí,
protože jim to poskytne prostředky –
sílu vůle a sebeovládání –, které se
jim budou určitě hodit, až budou
muset bojovat s umírněností během
dospívání.

Konkrétními příklady, jak posilovat
vůli dítěte, může být např. pestrá
strava, netrpět mu vybíravost a
rozmary, učit ho, aby dojedlo i to, co
mu nechutná, aby nenechávalo
zbytky, naučit ho jíst příborem,
naučit ho, že má počkat, až si nandají
všichni, a až pak se pustit do jídla.



Střídmost, o níž se rodiče sami snaží,
přejde na děti naprosto samovolně a
bez zvláštní snahy.

Když rodiče nevyhazují zbytky, ale
zužitkují je do jiného jídla, když
dodržují pauzy mezi jídly nebo
počkají, až si oblíbený dezert přidají
nejprve ostatní, budou děti vyrůstat s
tím, že takové chování je naprosto
přirozené. Ve správnou chvíli a tak,
aby tomu porozuměly, se jim může
vysvětlit, proč tomu tak je: třeba
proto, že je to zdraví prospěšné, nebo
že tak projevují velkorysost a lásku
svým sourozencům, anebo že tak
mohou něco malého obětovat Pánu
Ježíši… děti to většinou pochopí lépe,
než si my dospělí myslíme.

J. M. Martín a De la Vega

[1] Srov. Katechismus katolické
církve, č. 1809.



[2] Srov. Svatý Tomáš, S. Th. II-II, q.
141, aa. 4, 6, a S. Th. I, q. 76, a. 5.

[3] Srov. Mt 5, 3 – 11.

[4] Řím 7, 19.

[5] Svatý Josemaría, Cesta, č. 5.

[6] Svatý Josemaría, Text psaný
vlastní rukou, v P. Rodríguez (ed.), 
Camino. Edición crítico-histórica,
Rialp, Madrid 2004, p. 221.

[7] Svatý Josemaría, Beseda, 28 – X –
1972, v P. Rodríguez (ed.), Camino,
Edición crítico-histórica, Rialp,
Madrid 2004, p. 221.

[8] Srov. Mt 6, 21.

[9] Svatý Josemaría, Boží přátelé, č.
84.

[10] Ef 4, 19.

[11] Svatý Augustýn, De civitate Dei,
19, 13.



[12] Svatý Josemaría, Beseda ve škole
Colegio Castelldaura (Barcelona), 28–
XI–1972. Viz https://
www.es.josemariaescriva.info/
articulo/la-educacion-de-los-hijos.

[13] Srov. A. Vázquez de Prada, 
Zakladatel Opus Dei (1), s. 27.

pdf | dokument generován automaticky
z https://opusdei.org/cs-cz/article/

vychovavat-v-umirnenosti-a-
stridmosti-1/ (03.02.2026)

https://opusdei.org/cs-cz/article/vychovavat-v-umirnenosti-a-stridmosti-1/
https://opusdei.org/cs-cz/article/vychovavat-v-umirnenosti-a-stridmosti-1/
https://opusdei.org/cs-cz/article/vychovavat-v-umirnenosti-a-stridmosti-1/

	Vychovávat v umírněnosti a střídmosti (1)

